



# ירחון .לספרות, למדע ולעניני־החיים

המו"ל: חברת־"אחיאסף״• העורך: ד"ר יוסף קלוזגר.

ברך ל"ז (חוברות רי"ז – רכ"ב). ניסן – אלול תר"ף.

י רושלים. בדפום "מוריה", שיינבוים—וויים.

# תוכן־הענינים של "השלח". כרך ל"ז

(על=פי א'ב)

| המתכות והמחצבים בארץ-ישראל. דיר                       | אחרן אהרנסון (אזכיה). א.                      |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| מ. זאגורודם קי . 45                                   | לודוויסול 442                                 |
| 228 " (סוף) "                                         | אויב ומתנקם (שיר). י. אלשרי ה. 136            |
| הספרות הכבלית (מאמר ראשון). ש.                        | אסיפת־הגבח ים (מאמר ראשון).                   |
| 356                                                   | חירותי 172                                    |
| התנועה הערבית, א ב"ר ה ם                              | באוארוב (לרגלי הופעת "אבות                    |
| אלמאליח . 69                                          | ובנים" לטורגניוכ בעברית).                     |
| 165 " (המשך) "                                        | אלחנן קלמנסון. 279                            |
| 165 " (חמשך) "<br>421 " (סוף) "                       | בארץ ובחוץ לארץ (חשקפה כללית).                |
| "[הוא רחום" (רשימה). ק. ל.                            | א. המשקיף. 88                                 |
| סילמאן                                                | 292 " ב. " "<br>581 " ג. " "                  |
| תבלו של משיח (מסורת-אגדה).                            | » د. » 581                                    |
| משה סמילנסקי. 110                                     | בגליל העליון. מש ה                            |
| חורבן (שיר). א. סולודר. 162                           | סמילנסקי 74                                   |
| חיובים (רשימות קשנות). ד. ק מחי. 201                  | בגליל התחתוי. " 447                           |
| י. ל. פרץ (רשימה של בקורת). ד"ר                       | בדבר המתכות והמתצגים כארץ-                    |
| 243 א.א קאַבאַק                                       | ישראל. ד"ר א. י. ב ר א ב ר                    |
| יהורי פולניה ב"ספר הלבן". ש ל ו ם                     | ביל (רשימה). יצחקזוטא. 147                    |
| שווארץ                                                | בנין ה"בית הלאומיי ש א. פן . 269              |
| יום-גדולות (מעשים וחרהורים). דיר                      | בקורת־המקרא בצורתה החדשה                      |
| יוםף קלוזגר 463                                       | ד"ר יוסף ריידר. 331                           |
| ימימה (רשימה). זינה                                   | דבר- המלכית ורברי                             |
| 77 רביגוביץ                                           | 473                                           |
| ייושלים (שירים). א סוף חלוי. 547                      | דוד הקוקזי (מעשה שהיה). גח ום                 |
| ישראל נגיארה ושירתו: א. צ.                            | ירושלמיירוש                                   |
| אידלזון                                               | דוקטוריהושע טהזן. איש עברי. 99                |
| (סוף) " (סוף) "<br>מונה (שיר). יעקב                   | דת ומוסר. ד"ריצח קמיר קין, 309                |
| מושליביץ                                              | האהבה הראשונה (מספורי רווק זקן).              |
| קום ליביץ 236<br>101. קבנין הא ץ. דיר מ. זאגורורם קי. | אחרון אהרוני. 320                             |
| להחלמת סאן־רימה ד״ר ה ו ג נ                           | הומניסטום יחודי. א. מ. ליפשיץ 205             |
| ברגמאן 203                                            | ממשך) "                                       |
| לחב-הפנים (מספורי-העם). י. ל.                         | 504 " (קום) "/                                |
| מויב מאן 14.                                          | הועידה חציונית בלוגדון. ד ר                   |
| לילה (שירים). בר-דרומא , 400                          | יוסף קלוזגר . 566                             |
| באנדאט, חסות ובית לאומי. ש. א.                        | החיים הכלכליים בישראל בישי בית                |
| 187                                                   | שבי. דיריום הקלוז גר. 56                      |
| .מגלת-קדם" (רשימת בקורת).                             | מים (קשבה) יי (קשבה)                          |
| 595 לחל                                               | משר) י (המשר)                                 |
| מוררת (ציור). משה                                     | 253 (המשר) "<br>390 (המשר) "<br>566 " (סוף) " |
| מוררת (ציור). משח                                     |                                               |
| מלחמת שנים (ספור). ד"ר א.                             | היחיד והתקופה יעקב                            |
| קלאטשקא 477                                           | קופליביץ                                      |
| מן הגולה (רשמי-מסע).                                  | הלך־נפש (שיר). רחל                            |
| 267 . א. ש א מן.                                      | המאורע של סאַן-רימו. ד״ר יוסף                 |
| 130 . 17 2 " " "                                      | קלוזגר 197                                    |

### תוכן= הענינים

| " י ג. (סיף מאמר                          | משירי-הזכן. שמעון               |
|-------------------------------------------|---------------------------------|
|                                           | 267 גינצבורג                    |
| עמים ומדינות (א) מדינאי . 80              | נגינה שמית. א. צ. איד לזון. 492 |
| 182 .(a) "                                | נוקטורנו. יעקב קופליביץ 66      |
| 310 " (x). "                              | םונים. שאול משרני חובסקי. 24    |
| 453 " (ד) "                               | ספרירהתקופה (בקורח).            |
| 587 • .(n) •                              | יעקב קופליביץ 410               |
| צפור־ארם (שיר). שמעון                     | עבר והווה. יום - מוב חלמאן. 1,  |
| גינצבורג 517                              | עבר וכגען (מאמר ראשון). א. ד"ר  |
| <b>ר</b> בי הרשלי הצרוד (רשיכה <b>)</b> . | נהום סלושץ 237                  |
| י. דושמאן 261.                            | 351 " " " "                     |



### עָבַר וָהוֶה.

בַּתְלִיפות עָתִּים יֵשׁ שֶּעֶבֵר תוַ עוֹרֶנָּוּ (משרניחובסקי).

שני כחות פועלים הם באדם, שמשפיעים על פוחו וכופים את רצונו, מדעת ושלא מדעת, לעשות את המעשה, אשר הוא עושה; שניהם מתוים לפניו את דרך־החיים, אשר ילך כה. הכח האחר הוא העבר והכח השני הוא ה הוו ה. אחד מהם הוא כח משמר מחזיק, איגרטי והשני מהדש הוא דוחף ויוצר. הראשון קורא לדיסקיפלינה, למשמעת, להחזקה בנושנותי וחשני מזרו ליצירה הפשית, לשנויים ולחדושים. הראשון מו קיר את המנהג ושוקד עליו למלאותו; השני קובע את המנהג ומפנה לו את הדרך ממנהגים ישנים. האחד שומר על הרשמים, שכבר נתקבלו, ולפיהם הוא מתכן את מעשיו, והשני מקבל רשמים חדשים ומשתדל להמביע את הותמו החדש על המעשים אשר בעשוי.

כי, אם אמת הדבר, ש"האדם משול ללוח", שהזמן כותב עליו באצכעו ככל אשר יצוו החיים, לא לוח־עץ הוא, שמוחקים מעליו היום מה שנכתב עליו אתמול וכותבים עליו היום מה שיכול להמחק. למחר. לב־בשר לאדם יכל דבר, שעושה רושם, מתרשם בו כלי שימחוק את עקכות הרכר שקדמהו ובלי שיקחק אחריכך לשם קכלת רשמים חדשים. כל רושם חדש מתוסף על הראשונים, דר עמהם בכפיפה אחת וחי עמהם את חייהם המשותפים, חיי־נַצַח, אין האדם שוכח חיום מה שראה אתמול. ואם יש שאין הוא מפַנה אליו את דעתו, חרי נשאר רושם זה חי בקרבו, שלא מדעת, ודי לו למקרה קל מן הקלים, שיחזור ויעורר בו רושם זה, שלא נעלם לגמרו ורק נסתתר עמוק בלב, מתחת לשכבות הרשמים הרשים. כי מיתחו הנמורה של הרושם באה רק עם מיתתו של האדם, נושא־הרשמים; אבל כל עוד האדם חי על האדמה חיים עמו ובתוכו גם כל הרשמים, שקבל מימי חיותו לאיש. ובכל רגע ורגע שהאדם חי --- לא רק רגע זה הוא חי, אלא כל הרגעים שעברו, ביחר עם רגע זה. חייו של האדם הם פרוגרסיה מתגדלת, שכל חלק מהם מחזיק בתוכו את הקודם בהוספת יחירה. בכל רגע ורגע חי האדם לא רק חיירונע, אלא חיי כל שנותיו בהוספת רגע זה. ולפיכך אין הרשמים, שדבר אחד עושה בעונה אחת על שני אנשים שונים, שווים לנמרם, כי אם אחד הוא הדבר המשפיע. שונים הם מקבלי ההשפעה, שהם משנים, כל אחד על ידי עקרו, את אפיז ותכונתו של חרושם החדש. הרושם, מכיון שנחרת, שוב אינו במל והשפעתו המתמדת אינה פוסקת לעולם, ואם זהו רושם משפיע על הרצון הדורש מעשה אחריו, הריהו עומד ותובע את שלו עולמית ואינו פוסק לתבוע עד שתביעתו מתמלאת; אלא שיש שהוא עומד על סף־החכרה וצועק בקולי־קולות ומעכב בעד רשמים חדשים להכנם עד שנשמעים לו. ויש שהוא עוזב את משמרתו, נכנס לפני ולפנים של מדור־החכרה ומוען בחשאי. אבל בתדירות, את מענותיו. שאינן נשמעות. אמנם, לעת עת ה מפני קול צעקתם של הרשמים החדשים.

כי, אמת חדבר, אף לא כלי סגור הוא האדם, שמתמלא רשמים עד שפתו העליונה והמכסה יורד עליהם ומכסם. בלי תת לרשמים חדשים להתכנם. אף אם לפעמים ייעף האדם ויתיגע מוחו לקכל רשמים חרשים, שאז נתון האדם כולו ברשותיה עבר. — דיה שעתימנוחה קלה. שתחרש את כחותיו ותעמידהו על רגליו עמידה נכונה ומאוששת לקראת הרשמים החדשים, שמתכנסים וכאים אליו, והוא קולמם ומקכלם. כל הרשמים הולכים אל האדם והאדם אינו מֶלֹא כל מה שמצַיִים עליו רשמי־החיים הוא עושה, אבל האא אינו נשאר עבד כפות להם. כי נואל חדש עומד לו לאדם ומצילו מידם. תרושם החדש, שהוא מקבל מן החנים, מכה על קדקדו ונוזר עליו לעשות מה שדורשים ממנו החיים עכשיו. בשעה זו, השמפון התמידי של הרשמים אינו נותן לו להתכסות כגלידי־קרת של העבר. "עוד זה מדבר וות בא ויאמר", ואין בין רושם אחד, שהוא הולך ונעשה עבר. לחבירו. שממלא את מקומו בחווה, אלא הרף עין בלבד. אבל מופו של חווח זה שוַעְשָׁה אף הוא "עבר". ואף הוא יתן את קולו במקחלת־העבר, שעכשיו הוא מתגרה בו מלחמה, כדי שישמיעו ביחר את קולכ, קול אדיר, קול העבר החי ותובע במפניע את תביעותיו.

ושני הבחות הסותרים האלה באמת משלימים זה את זה והאדם צריך לשניהם כאחד. חלש הוא האדם יותר מדאי ואי-אפשר לו שיתמכר כולן לשמף־החיים התמידי בלי שימצא משען בעבר החולך אחריו ומלוחו בחייו, וחזין־חיים הוא האדם יותר מדאי, חיים רעננים ומלאי תנועה, חיים משתנים ומתחלפים, ואי-אפשר שלא ישאף לצאת מרשת־העבר, ומשני הכחות האלה, ה,עבר" המבין את ה,חווה" והחווה האוחז בעקב העבר, משתלמים החיים השלמה פנימית וחיצונית והם ממלאים את כל נופו ונפשו של האדם; ועל פיהם ובמתכונתם הוא מצייר לעצמו גם את העתיד. גדול כחו של העבר, שהוא מכום כל הרשמים מאז התחיל האדם לחיות ועד השעה שהוא עומר בה וגדול כחו של החווה, שהוא סומך עוד על החיים החיצונים, יוצריו ומחולליו, וכשהשנים כתקונן, כשהחיים הולכים לאמם והחבדל שבין החיים, החדשים, הייבההוות, והחיים הישנים, חיי-התוכר, אינו הבדל של סתירה, אלא הבדל היי-ההוות, והחיים הישנים, חיי-התוכר, אינו הבדל של סתירה, אלא הבדל

של התפתחות, נלחמים, אמנם, שני הכחות הללו מלהמת חישן והחדש. אכל אם נוגעים זה כזה, משפיעים זה על זה ומתפשרים זה עם זה. עד שלסוף הם מתערכבים זה כזה וחיים כשלום, כי אותה אחיזה עצמה, שיש לחיים החדשים בחיים הישנים, יש נם לרשומיהם הסוכנקימביים של חיים אלה ברשמי־החיים הסוכנקשיביים שקדמו להם, ואותה מדת־התפתחות, שחלה בחיים האוכנקשיביים, מתאמת היא גם להכרתו הפנימית של האדם. אולם מהפכה כי תבוא כחיים, שהיא משנה אותם שנוי מוחלם ומפריד, מקפרת בבת־אחת את חומ־התפתחותם של החיים הראשונים ומשעבדתם לאיזה כח אחר, לאיזה חוק אחר, שנם הוא מבעי וחכרחי, אכל נובע מ,שימה" אחרת, שהולכת ומחפשמת ובולעת את כל ההקפים האחרים. המודמנים לה על דרכה ב.מקרה", ולפיכך זר הוא, פתאומי וקסממרופאלי לנכי הראשונים. — מהפכה כזו מפרדת ולפיכך זר הוא, פתאומי וקסממרופאלי לנכי הראשונים. — מהפכה כזו מפרדת ולפיכך זה הוא, פתאומי וקסממרופאלי לנכי הראשונים.

כך הוא הדבר באדם פרשי. וכך הוא גם בקבוץ-פרשי אחד, בקבוצה חברותית או לאומית. חיה היא קבוצה זו בסכיבה היסטורית ידועה, בתנאים חיצוניים קבועים, שמשפיעים עליה, על רוחה ועל רצונה, לסדר את חייה על פיהם ולשאוף להנשמתם של אותם האידיאלים. שהם נקבעים על-פי הרשמים ההיסטוריים הללו, אבל החיים שומפים ומשתנים תדיר. אין האדם הקבוצי כפרטי מספיק עוד לסדר את חייו לפי דרישתו של מוסנט היסטורי אחד – זכבר מתגלים סימנים של מומנט היסטורי חדש, שהולך ובא ותובע להמביע את המעשים, שנעשים בתוקף דרישתו של המומנם הראשון. בממבע שלו. עדיין לא ננסרה השפעתו הפסיכולונית של הסוסנט האוביקטיבי הראשון ועוד לא הספיק רצונו של אדם, שנכנע לו, להתגלם במעשה מתאים לתכונתו של מומנט זה, — וככר נשתנתה ה"סביכה" החיצונית, האוביקטיבית, והיא תובעת סרור-חיים חדש, מגלה "אפקים" חדשים, גוזרת נזירות נפשיות חדשות ומַתְנָה אידיאלים חדשים. ואין בין העבר ההיסטורי לההווה החיסטורי אלא הרף-עין היסטורי בלבד. התרשמות פסיכולוגית זו ממלאת את זמן־המעבר מן העבר האוביקשיבי אל ההווה האוביקשיבי. זוהי החוליה המאחדת את שני פרקי-זמן אלה, שבעודה כפותה לעבר כבר היא פונשת כדרך-התגשמותה את החוות האוביקטיבי. מרוצה תמידית זו של החיים ורדיפת=חנם זו של הרצון אחריחם, שלעולם לא ישינם משום שהוא משועבד לרשמי העכר ונאחז בהם, זהן סודו שלהפרוגרס האנושי ומכאן ההתמדה של התפתחות=האנושיות, שאינהי באה קמעים, קמעים, אלא היא שלשלת ארוכה אחת. שה"עכר" וה"הווה" נעוצים כה זה בוה, ותמיד נמצאים בקבוצה חברותית זו אגשים, שרשמי העבר חזקים עליהם ביותר ורצונם כפות להם לסדר את המעשים לפיהם ומלחמה להם תמיד באותן הכתות, שלרגלי איזו סבות לא יכול העבר להתרשם בחן כל-כך (על-פי רוב מסבת העקהן אז בתור קכוצות חברותיות), והן

נשמעות ביחוד לרשמי ההווה ומשועבדות להם בנופן וברצונן, מלחמה זו שבין "בעלי־העבר" ו"בעלי=החוה", בכל קשְיָה, סוף-סוף מלחמת-אחים היא, וההבדל שביניהם הוא הכדל שבין אבות לבנים, בין חדש לישן: שניהם אוחזים בדבר אחד, אלא שאלה אוחזים בקצה מזה ואלה—בקצה מזה. וכשם שהחדש רוא תוצאת התפתחותו של הישן כך בעלי=החווה הם התפתחותם המאוחרת של בעלי=העבר. ולמרות כנויי חבוז, שֶּמְכנִים בהם אלה את אלה (את בעלי=העבר "משמרי=הבל" ואת בעלי=החווה — "רודפי־קדים"), דרי מרנישים הם שניהם, שיש דבר אחד משותף להם, שהוא מצריך ומחיים את שניהם, בתור ממלאים ומשלימים אלה את אלה. וסופה של מלחמה זו היא אותה רמזינה ההרמונית שבין העבר והחווה. שמתנשמת במעשה לא רק כששני הצדדים מתפשרים, אלא אף כש"צד" אחד נוחל נצחון נמור. אלא שבתוך כך נעשה ה"הווה" אף הוא "עבר", ו"הווה" חדש הולך ומתרקם, וחציים הפרונים הם מהם והלאה.

אולם מהפכה פתאומית כי תבוא בחיים החיצונים וההווה האוביקמיבי אינו עוד תוצאת העבר האוביקמיבי, אלא נגודו והפוכו הנמור, או שאינו נמצא עמו בשום יחם שהוא. — אז נקרעת נפשו של האדם לקרעים: האחד כולו שבוי בידי ה,עבר", שהוא תובע את שלו ואינו יכול להתמזג בהווה־נגודו, והשני — קול צעקת-החווה הוא, שמבקש אחיזה בשלשלת-הרשמים ואינו מוצא — והוא דורש תקון לנפשו. מראנידיה נפשית היא, שנעשית מראנידיה היסמורית, כל עוד לא נמצא נשר מאחד את שני העולמות האלה, עולם־העבר ועולם־ההווה.

מהפכה כזו באה בחיי העם העברי עם בוא האסון הלאומי לפני אלפים שנה בערך, שקרע את ההיסטוריה הישראלית ואת הנשמה הישראלית לשני קרעים שאינם מתאַחים — לעבר וחווה. אלה ההיסטוריונים מסופרי־העמים, שחושבים את היום ההוא לקצו של עםרישראל, לסופה של ההיסטוריה שלו. צודקים בסקצת. הרי אין צורך לגלות את מצפוני הכחות. שגורמים להתהוותו של עם, לחדור אל תוך סתרי הריונו ולידתו, כדי להכיר ולהודות, שצריך הוא לאותם הכחות עצמם אף אחר יציאתו לאויר=העולם — על הבימה החיסטורית. ושהם הם שמפרנסים ומגדלים ומפתחים אותו כל ימי־חייו ואינם פוסקים ממנו אף לרגע. ככל אורגאַניסמום הי מעבד העם את האָנרניה הפנימית שלו, אָנרנית החיים, מן השפעה רב, שהוא מקבל תדיר מן החוץ, וכל זמן שצנור=השפעה זה חיים מסתתם. הולכים ונמשכים ומתחזקים גם כחותיו החיוניים. אורגאַניסמום חי אינו מסתתם. הולכים ונמשכים ומתחזקים גם כחותיו החיונים. אורגאַניסמום חי אוא תמיד בבחינת בולע ופולפי, יונק ומיניק, ומשעה שיניקתו פוסקת יכול הוא, אמנם, להתקיים עוד זמן-מה בתור "מעלח־גרה", יכול הוא עוד להשתמש באותה ה"קרן הקיימת", שצבר ואגר בימי-היניקה, אבל כבר אַבָּד אחד מתפקידיו

היותר חשובים. כמו־כן יכולים עוד חלקים שונים של אורנאַניסמום צבורי זה להראות סמני חיים אף לאחר מיתתו של האורגאניסמום, בתור דבר שלם, כמו שהאי הגוף מששיכים את חיותם זמן-מה לאחר מיתתו של החי; אבל אלה הם חיים אך על חשבון העבר. למה הדבר דומה ?- לאותו אילן, שנקרע משרשו, שעוד היילחות בו להרמיב את העלים זמן־מה, ובתנאים נאותים. אף להעלות נצה מועמת. ועקירה-מן-חשורש כזו חרי זהו אסוננו הלאומי, שאם לא הביא לנו בכנפיו את המות הרי קכלנו מידו הנדיבה את החיים המשתים, שהם קרויים "חיי־ישראל". אז, כשפסקו חיינו המדיניים בני־החורין, נעשה הקרע הנדול בנשמת האומה. שקבע לפּבְּרֵע את נורלה בכל ימי־נלותה ושלא היתה לו תקנה עד היום. ע ם-ישראל חדל להיות עם, מסודר ומאורגן בסדינתו. והתחיל לחיות בתור ב ני ישראל. בנים. שנלו מעל שולחן־אביהם ונעשו מפוזרים ומפורדים בכל קצוי־ארץ.יחד עם אבדן המדינה והאורגאַניזאַציה הלאומית אבדו גם כל אותם הכחות הריאליים, האוביקטיביים, שהיו מפרנסים את ישראל בתור עם: הלשון העברית חדלה להיות לשון=החיים, החיים הממשיים והחולוניים. ופסק גם המשכה של היצירה הדתית. שנעשית "יונקת מאצבעת". הסביבת הנכרית. התנאים האוביקטיביים הזרים, השעבור למושלים הזרים, כל אלה לא הכירו את ישראל מאתמול ולא פַּתְּחוּ את כחותיו מאז. כל עבודתו נצטמצמה בהם תגלות אל הווה זה. בהערמה ובהתחבמות להשתמש בכל התנאים הקשים, באופן שיוכל להמשיך את קיומו, וראי שהיו גם סבות ריאליות, אוביקטיביות שעכבו בעד טמיעתו בתוך הגויים המרובים; אבל סכות אלו שליליות היו בעיקרן, ולא חיוביות. לא היח אף כחַ רַיאַלי חיובי אחד, שיחזור ויאַנד קבוצות פזורות אלו לאורגאַניסמום חי אחד, שהוא יונק את לשדו מאדמת־החזוה. הסבות חריאַליות שללו ממנו את מנוחת=המות, אבל לא נתנן לו חַלּוּפָה את כח החיים ושמחתם, שמחת יצירה אורגאַנית־לאומית. אכל דוקא מפני כן לא נתמעם כחו של העבר האוביקטיבי, שהיה ממשיך את פעולתו בתור הווה פסיכולוגי. הגורמים המבעיים, הריאליים, הקדומים, שנתרשמו ברוחו ובלבו של העם העברי, הוסיפו לחיות את היי־רשומיהם, בשעה שפסקו חייהם הממשיים. רשמי-העבר, שאינם מתים לעולם, אבל מפַנים הם על־פי רוב את מקומם הנגלה וכובשים להם זוית אחת חבויה בלב, פנה מיוחדת לעבודה תדירית, ואת מקומם שלהם תופסים רשמי־החווה, שחולכים ומתוספים עליחם עד בוא זמנם גם הם, לא זוו הפעם ממקומם ולא נתכסו בשככות חדשות. מחוסר רשמים חדשים בני = מינם. ההווה ההדש כליכך זרחיה לעבר, עד שלא יכול לחזק את בדקיו בכלום. אבל מפני כן לא יכול גם לערער את יסודות חומתו הבצורה בתוך לב=העם. רשמיו של הווה ארוך זה, שאף הוא אינן "מעור אחד" וכבר יש לו היסטוריה שלו עם מומנטים שונים וכלחמות שונות בין החדש והישן, מלחמות העבר והחווה בתוך גבולות החווה עצמו, -- נצמברו

זה על גב זה והונהו בתור שכבה מיוחדת בצדה של השכבה הראשונה, שכבת־העבר. שאף היא נצמרפה מחוליות שונות, מתאימות לפרקים היסטוריים, אוביקטיביים ופסיכולוניים, שונים. לא היתה שום מזינה פנימית בין שני המינים חאלה, אלא שבנות ומנית, חיצונית, בלבר. כל אחד המשיך את קיומו עלריד אחיו, ואם נם הושפעו לפעמים זה מזה, לא נגע זה ברשותן ופשלמונו של חברו ולא כלום. והרשויות אף הן נתחלקו והוגבלו בגבולים מסוימים: עם־ ישראל חי בעבֶּרוֹ, ובני־ישראל התפשרוּ והסתגלוּ אל ההווה. בני־ ישראל נשאו בעול החיים הריאליים, נכם נכפף תחת עולם הקשה ולשונם נכותה מנחלתו הבוערת, ועם-ישראל חבק את חיק עברו המקסים, השתעשע ב"זכרונות מני קדם" ונשא את עיניו למרומים. בני־ישראל חיו חיי כלב מורדף ומעונה, ולפעמים גם נוכח ונושך, ו עם - ישראל חי חיי נסיך עדין ונאצל בהיכל-הלב. אלה וְדְעוֹ את הארץ הממאה, הכולעת את דמם כמים, וזה עיניו לא שבעו מראות את שמי העכר המחורים. אלה שבעו את צער החיים, אבל מעמו לפעמים גם משמחתם, וזה קינן תמיד על גלות-השכינה. שכינת עם מתפרנם כַפירורי־העכר. ויש, אמנם, שאף הוא ירד ממרומי כסא-הכבוד של העכר וכוגן לו את הכנסיה, כ נ סת־ישראל, בחינת ע ם=ישראל בעבר, יסד לו גם את בית־הכנסת מעין מדינת = העם בעבר ותקן תקנות צבוריות לאנסו של החווח וברוח תחוקים של חעבר, אבל כל אלה לא הסביבה השבעית הקימה אותם, אף לא היא שֶּוְנָה. אותם בכחותיה המבעיים: אלה הם כח-כחו של העבר המבעי ומעשה־ידיו של העבר, שהוא חי חיים פסיכולוגיים גם בהווה. כי העכר העברי לא בתור "זכרונות" נתקיים, אלא בתור כח חי, שהוא פועל ווצר לפעמים גם לפי דרכי־חשעה, אבל תמיד ברוחו של העבר הנצחי. וכך הלכה ועמקה התהום הפנימית שבין בני־ישראל ועם־ישראל, בין העולם הזר ובין המולדת ה"רוחנית", בין היכולת האוביקטיבית ובין הצורך הסוביקטיבי. בין החווה המת ובין העבר החי. מה שעשה זה היה מחוסר-ריאליות ומה שעשו אלה היה מחומר־שלמות. זה נשא את דגל=העבר וכפר במציאותו של ה.הווה" ואלו הרגישו בכחו של החווח ושכחו לפעמים מקוצר-רוח ומעבודה

וכשבאו הימים המקווים (אין כאן מקום לעמוד על המכות הריאליות והנפשיות של מחזה נהדר זה) ועם־ישראל מנסה לחדש את נעוריו מפני שאינו מוצא עוד נחמה בחיי־רוח בלבד, ובאים לו ימי־המעשה, — והנה נחלק מחנה ישראל לשנים. הקרע שבלב כל אדם מישראל בימי־הבמלח נעשה בימי־המעשה קרע חברותי, שקורע את גופו של ישראל לשנים. שלמותו של הלב נקנית על חשבון שלמותה של האומה, אבל המעשה דורש שלמות, והשלימות דורשת כוון המרכז למקום אחד. וכך נתגלו בישראל שני זרמים מעשיים כבירים, שקול-המונם נשמע במחנה־ישראל מן הקצה עד הקצה, וריב לאחד בשני

בכל עוז.

הורם האחר הוא זה של בעלי־ההווה. הללו את העובדות הם יודעים, את המצב הריאלי, ומוענים תמיד בשמם של החיים האוביקמיביים. את בשויה היותר מלא ומוררג מצאה השקפה זו בתורתם של המתבול לים. אלה עמדו ביחוד על הסתירה שכין העולם הריאלי הזר ובין עם־ישראל ה״רוחני״. ומכיון שקכלו עליהם את מרותה ושלמונה של העובדה הריאלית, באו לידי מסקנה. שאין תקנה לישראל אלא מסיעה. הגע בעצמך: כל קולמורה לאומית אינה אלא פרי הכחות הריאליים שבחיים. עם יושב על אדמתו, עובד אותח ורוכש חלופי־עבודתו את רכושה, מדבר בלי שום כוונות וממרות מיוחדות בלשונו הפשומת לשם הספקת צרכיו היום־יומיים המכעיים, יוצר מוסדות, שמכינים אותו לקראת המלחמה הנדולה, מלחמת־החיים, מתעמק לדעת ולהכיר את החיים שמפביב לו ויוצר לו אידיאלים "כדמותם ובצלמם",—והרי הקולפורה שלו נוצרת מאליה. ומכיון שאנו חסרים אנו אותה סביבה מבעית. אין לנו גם קולפורת לאופית משלנו, ופה שיש לנו אינו באפת אא אנאכרוניספום משונה, שהרי אף אנו בעצמנו אנאכריניסמום אנו במדה ידועה, ואם אנו, בני־ישראל החיים וקיימים עתה, חפצי־חיים אנו, חיים שלמים ומלאים, אין לנו ברירה אחרת אלא להממע בין הנויים. — בין אותן הקבוצות האנושיות'. שאנן חיים בתוכן ושהכחות הריאליים מיחדים אותן לעמים מיוחדים ומאחדים אותנו עמהן, נזירת ההווה היא, גורת החיים המפשיים, ואשרינו אם נדע להשמע לה. וה"עבר" שלהם במה הוא מספק את תביעותיו? הוא מוצא את תקונו ב דת. זו, מכיון ששלמונה על החיים הולך ומתמעם, אין אף לחיים שלימה בה. ולפיכך יכולים אנו. — כך משדלים אלה את העבר החי בתוכם, — להמשיך את קיומנו כתור קכוצה דתית מיוחדת. ה.מתבוללים" האלה, שעל-פי רוב הם יהודים כשרים וגם קשורים לעמם, אינם דורשים כך במחשבה תחלה כדי למכור את הבכורה ב"נזיד־עדשים". שאילמלא כן לא היו רק "נאה" דורשים, אלא אף "נאה" מקיימים: היו עוזבים את בית־ישראל ומסירים גם את דתם ונפשרים מן הצער המרובה לחשאר בתוך הקהל ולדרוש נגדן. הם גם לאומיים במדה ידועה, כי הם רואים את ההתבוללות ומדברים בשבחה רק בתור תרופה לכלל־ישראל ולא בתור "סגולה" ליהידים. זוהי אולי השימה הלאומית הראשונה, שבקשה להתבסם על החווה הריאלי בלבד. אבל היא יצאה וידיה על ראשה. למרות חוסר הסביבה הטבעית הרי בני־ישראל קיימים; וקיימים דוקא בתור אומה עם כל ההתבוללות; שנראית במקצתם ובמקצת קניניהם הרוחניים.

את מקומה הפנוי תופסת אז שימה "לאומית" אחרת, שאף היא רוצה להתכסם על החווח בלבד. אף היא מדברת בשם החיים האוביקמיביים ואף היא יודעת רק את לשון העובדות. אולם בין כל העובדות הריאַלזות היא

מכירה גם בכחה של העובדה ה"מוזרה" קצח, שעם ישראל קיים. אלה מתעכבים ביחוד על הסתירה שבין בני־ישראל ועם־ישראל. חושבים את עם־ישראל למכומו הכולל של בני־ישראל, כמו שנהוג אצל עמים אחרים שהרי אין בכלל אלא מה שבפרט, ו"מקבלים" את עם־ישראל לא בהתפתחותו ההיסטורית, אלא כמו שהוא עכשיו באותה שעה. אף הם סודים, שסביבה מבעית מיוחדת, שיהיו שרשינו הלאומיים יונקים ממנה שלא מדעה כחות-הַונה מחוקים, אין לנו, ושהכלכלה—אסה־יולדתה של כל קולפורה אנושית ולאומית -- משַתפת אותנו עם שאר העמים ומפרדת נאותנו זה מזה ל"מעמדות״ שונים ושונאים זה לזה בנפש. אבל אין הם רוצים לדעת מה ילד יום (מלעשות את המסקנה הדרושה מעכב בעדם ה"עבר" החי בתוכם), מסתפקים כמה שמכירים בזכותו של פרי־עבר זה, שאי־אפשר שלא להכיר בו, שהרי הוא עובדה קיימת (לחקיר אהר סבות־קיומו אין ה"חיוה" שלהם נותן להם). אבל לעומת זה הם ממצים כו, בכן־חורג זה של העולם האוביקטיבי, את עומק־ הדין של תורת=ההווה. זכות־הקיום יש רק למה שהוא קיים, וקיים הוא כל דבר, שהוא נמצא מציאות ריאלית, אוביקשיבית. מכירים הם ב,,חסרונות", שיש לעם ישראל בהשתוות אל שאר העסים; אבל ל"תקן" אותם אי־אפשר, שהרי אין התנאים האוכיקשיביים מכשירים תקנה זו, ומה שהיה לפנים אינו לא מועיל ולא מזיק, כימה שעבר — עבר ; זהו, לכל חיותר, ענין להיסטוריה ולארכיאולוגיה. אבל לא לחיים, כי החיים יודעים רק את החי ומביאים בחשבון רק אותו; ועל־כן מקבלים הם את העם כמו שהוא ואוהבים אותו ב,,חסרונותיו". ואם תשאל: מה הם הם ימנים החיים, שיחיו מוכיחים, שהוא עם, לאחר שהוא חסר את כל התפקידים העממיים? -- להסתלק משם שנתרוקן" זה ולהסתפק בהכרת-קיומם של בני - ישראל בלבד אין: הם יכולים בכח העכר החי גם בתוכם, והוא הוא גם המזמין תשובה לתוך פיהם על שאלה זו: הלשון, ובל המסהעף הימנה. ואיזוהי ? -- היַה אומר: אותה לשון, שהיא, "עובדה ריאלית״. לשון החווה, "אידיש״. ומכיון שזהו הסיפן הריאלי היח ידי לחיי=העם, הסימן, שהנשמה תלויה בו, הרי הם מקפידים עליו ושומרים אותו מכל עין רעה. כי מה יעשו האנשים המובים האלה, אם יבואו ויוכיהן להם, שאף לשון זו ב"נם" נשתמרה ושוב אין גם לה כחות ריאליים בהווה, מקור-יניקה מתמיד, שתוכל לסמוך עליו ? ומה יעשו אן עם ה"עבר" החי בתוכם ותובע תביעת־הנפש ותכיעת־הרצון לחכיר בקיומו של העם ולשאוף אליו ? -- הרי עבר זה מעביר אותם גם על דעתם השאולה מאומות אחרות וכופה אותם לחחזיק במוסדות הקולמוריים של עם זה, למרות מה שה, קולמורה" אין לה ערך בפני עצמה. הם דואנים לדבר, שכבר עבר, לערכים לשוניים-קולמוריים, אף על-פי שעל-פי תורתם המוחזקת בידם אין לסמוך אלא על דבר הקיים בהווה קיום ריאלי ואוביקמיבי, קיום של

עוברה ולא של רצון, של דכר ולא של שאיפה. ולפיכך, כל מי שבא ומוען נגד לשון זו, בין מימין ובין משמאל, בין בשם העבר חחי ובין בשם ההווה הריאלי, דומה בעיניהם למי שחותר התירה תחת בנין האומה. את נפשבישראל, התלויה בסימן לאומי יחידי זה, הוא קובע. ומבאן —כל אותו הכעם והמרירות, כעם של יהודי עומד על נפשו, שהם מגלים בשעת "ריב-לשונות".

אבל גם בענף יחידי זה, שנשאר להם מן האילן היהודי הברות, יש עוד מקום למחלוקת בין העבר וההוה. ובשעה שאחדים מהם דורשים "כתיב" עברי בספרות של "איריש" באים אחרים ותובעים אורתוגראפיה "יהודית" הווית למלים העבריות, שנשארו לפלימה ריאלית בלשון זו, ואחרים דורשים את חלופה של האלפא־ביתא הכנענית־המזרחית של העבר באירופית־רומית. ומעמם ונימוקם עמהם: אז לא יהיה צורך לילד העכרי, שה, הווה" דורש ממנו את למורה של הא"ב הרומית, לאבד זמנו לריק על למוד א"ב , מיוחרת". אכל נדול כחו של ה"עבר", שמגן על קיומו; הוא נדחק גם לתוך שורותיהם של אלה ושעבד לו את רצונם, אבי־המחשבה, שישפיע על רשמי־ההווה ויכפה אותם עד שבעל־כרחם יענו "אמן" לכל אשר יצוה. לא נתקררה דעתם עד שבאו אחדים מבעלי־ההווה ומצאו בו תנאים אוכיקשיביים מכשירים למלא את הפנם של חוסר־פריטוריה. אף זו עלולה להמצא לנו על־ידי תנאי־הברזל של ההיסמוריה, שעסוקה היא כל אותו זמן בכקשתה בכל ארצות־תבל, וכפי שמבשיחים אחרים, עלולות הן כל הדרכים להוליכנו ישר . . . לי רן שלים. חנה מה דל הוא כהיהשפעתו של החווה ה.תלוש" מן העבר, היוה, שאינו בא בתור התפתחותו והמשכו של העבר, ומפני כן אין גם רשומיו יכולים להאחז ברשפי־העבר ולהעשות קנין שלם אחד ומיוחד, שמשפיע על הברת העולם ותפיסתו ומאפשר את הפרוגרס התמידי, התדירי, שאינו נקפא על שמריו, אלא שושף והולך בלי שום שֶּבֶר בינתים. אבל בכל עוזו מתגלת העבר החי כזרם השני, שנעשה עיקרי ומושל ברחוב-היחורים, -- בהשקפתם ובתביעותיהם של בעלי־העבר.

בעלי-עבר אלה, באי־כחן האמתיים של עם יישראל שהוא חי וקיים מדעת ושלא מדעת בזבות זו ובמדה זו, שהעבר חי בתוכו, אינם סומכים אלא על הרצון הסוביקשיבי של עם־ישראל, שנשאר משועבד לרשמי- העבר. הללו מוענים על-פי רוב בשם הצורך ומשתדלים לשעבד לו גם את תיכולת. צנוע היה זרם זה מתחלתו ולאמ־לאם כבש לו את מקומו המרכזי והמושל בחיים הממשיים. מחותל ומעומף בחתוליהדת, מקודש ומרוסם בפי הבריות, מושל יחידי וכל־יכול ב"דברי־שמים" — לא בבת אחת יוצא העבר מחתוליו, געשה חולין ומקבל כה-השפעה בעניני־הארץ. מתחלה הוא נתקל בכח־התנגדותם של שומריו, חעומדים על מפתן ההיכלי. שבנו לו לממה

בארץ, מבוון ביחוד, כלפי החיכל ש"למעלה", ואינם נותנים לו לצאת. קשה להם לשומרים נאמנים אלה לראות את בן-המלך שלחם, העדין והמפונקי עוזב את כסא־תפארתו. אשר בחיכל פניסה ויוצא אל שוק־החיים להתאבק בעפר הארץ ולחיות כאחד האדם; אבל קשה מזה הוא הפחד הגדול. שתוקף אותם למראה נסיון חדש זה, שלא היה כסותו לעולמים, שמא לא יצלית בדרכו החדשה דרך החיים הממשיים. ויכולע לו. מרגישים הם מאמינים בני־מאמינים אלה בחיים חזרים אשר מסביב ובעול הכבד, ש בני־ישראל נושאים עליהם, ואינם מאמינים לו, לעבר הקדוש שלהם, כי יכול יוכל לכחות־ המומאת המושלים בחווה. אמנם, כמה וכמה ניצוצות של קרושה פזורים פה ושם גם בתוך העולם הממא הגדול, וצריך ללקמם ולקבצם ולהוסיפם על העבר הקדוש, לבען יחוק ויוסיף ימים על פני הארץ, עד שיניע יומו, יוכ-שלמונו על הארץ — בזה מאמינים הם! אבל עד אז "לא בדד בגנו עמנו, כי הוא לבדו נשאר לנו, וקראהו אסון בדרך, אשר ילן בה, והוריד את שיבחנו בינון שאולה". חם לנו מלסבן את חדבר היחידי. שנפשנו תלויה בן בוכל מי שבא לעשות את הקודש חול ואת לשון הקודש וארץ־הקודש -לשון-החיים וארץ-החיים, לא רק את הקודש הוא מחלל. אלה גם את נפשי האומה הוא קובע, על-כן מלחמה, מלחמה מוזרה בהשקפה ראשונה, לשומרי־ ה, עבר", בכל אלה, שכאים להרחים ולהנדיל את שלמונו בארץ, בחיים דריאליים. התנגדות זו לא מפני זלזול-העבר והפחתת-ערבו היא באה, אלא מתוך חבה יתרם וחרדת-דאנה לנורלו, וגם -- מתוך הכרת כחו הגדול של התניה הזר. וזרו מת שמאחר את שומריו היותר נאמנים של העבר עם כתות שונות מבעלי ההווה, וביחור עם ספלנת ה"מתכוללים" - אחוד זר ומשונה בסקירה ראשונה. שניהם מכירים ככחו הנדול של ההווה ושניהם משתדלים להחזיק בשתנ הרשויות. שקבעו לעצמם העבר וההווה, אף להבא. אלא שהמתכוללים רוצים לעכור כולם לרשות החוח ומשאירים לעבר אך קרן־זוית אחת של הדת, והאורתודוכסיה המכרת, שבניישראל מופקרים להווה, מתאמצת לבצר את עמרת-הדת ולחזק בזה את השפעתו של העבר על הקבוץ הישראלי. מיראתם את כחו של החווה אין האדוקים מעיזים להוציא את העבר אל ם ער כת-החיים ומככרים להגן עליו מלחמת הננה.

ואסנס, יציאתו הראשונה, של בן־חמלך המפונק עלולה היתה לעורר דאגה לנורלו לא רק בלבותיהם של שומריו המושבעים, אלא גם בנפשה של האומה כולה. ביותנום, שנצא מקברו, התחלך העבר בחוצות־החווה. לא יביר בהם. כצללים ארובים ננררו אחריו שולי מלבושיו הישנים, וכשהתחיל לדבר נמנם בלשונו, לשון-העבר העשירה שולי מלבושיו הים. כאלו משולאה היא לשון־צבעים זו שלאי על גבי מלאי. נכשהיה מספר על חיים שעברו ובשלו מן העולם מפר. דומה היה

לוקן מופלנ, שנתעה לחוך כת־ליצנים צעירים והוא משחדל לולד את עצמו: מוציא את לשונו כמוחם, מחקה את ה.עניות" שלהם ורוצה להרמות להם בכל; ובזת הוא מעורר רק רנשות בחילה, שהרי אין לו היסוד העיקרי, שֶׁמְלֵוֹה את כל מעשיהם של הצעירים: יתרון־החיים והתאמת־המעשים אל החיים. עבר זקן זה, שהדרת-שיבה היתה לו בשבתו על כסא־כבודו בפגים החוצה החוצה ומעורר צחוק ובפול בצאתו החוצה ובהתערבו עם החיים הרעננים והזרים של החווה; כי באין יניקה מן החיים לא יכול ה"עבר" להתחלך בין החיים. אבל — כבר נצא ולחזור בו אינו יכול. חולשה זו, שהניע אליה. כבר נתנלתה. הובלפות הסתירה שבין העבר ובין החווה, נתנלת הקרע שבלב של בן-חעם ובן-הרור והוכרה הנחיצות למלא את דרישות העבר בצורה ריאלית. אז נוצרה השיטה הידועה של מרכז= רוחני, שימה שהיתה מנמתה לפשר בין שני הכחות המתנגדים האלה. שימה זו, שעמדה על החבדל שבין בני ישראל ובין עם ישראל, אינה להומה אחר נדולות ואין היא מקבלת על עצמה לישב את הסתירה העיקרית. נדול כחן של ה"עבר", שכבר הוא דורש מעשה אחריו. אבל עוד קמן כחו יותר מדאי ואי-אפשר לו להציל את בני ישראל מידי אויבו החווה, ולואי שיוכל להגן על עצמו. כי מכרת היא שימה זו בכל תשישותו של עבר. שאין לו אחיזה בקרקערהחיים, ובחוסר כח־יצירה של עבר "עקור" זה, שבא רק מזיקתו אל ההווה. התאבנותו זו של העבר אין לה חקנה אלא שישתרש בקרקע החיים הממשיים ויחזור לשאוב ממקור ראשון כחות־יצירה חדשים. לתכלית זו יש ליצור הווה ביאלי: מרכז רואלי, מתאים ברוחו ובצורתו לאותו עבר ריאלי; ורק אז, כשיזדקק העבר אל החווה בן־מינו, יחליף כח יווז מנקודת־עמידתו, יהא ל"חי נושא את עצמו", וכח־השפעתו הריאלית ילך ויחוק. ומטעמת היא שימה זו, שבאה לעולם רק בשם היה דות ולא בשם היהן דים, בשם עם־ישראל ולא בשם בני=ישראל. כי, אםי אמנם, לא נוצרה היהדות אלא על־ידי היהודים ובשבילם, שונה הוא נורלה זו של היהדות מזה של היהודים: הצורה הכללית של העם נמצאת כולת ברשות-העבר. בעוד שכל הפרטים של הקכוץ ססורים בידי החווה, ואת הנעשה אין להשיב, ישתעבדרנא, איפוא, בני-ישראל נם לחבא אל חיי= חהותה ואל יסיחו דעתם מחם אף לרנע. ואם עד עכשיו לא הופרה אחדותם על־ידי בך, הודות לעכר החי בלבם, כח נתר לעבר זה מעלשיו, שמלבד מה שהוא חי בלב, יעשה באותו מרכז גם כח ריאלי, חיצוני. גפשו של בן-ישראל תהא גם להבא קרועה ונתונה בין שתי רשויות. ואם, אמנם, יש צורך סוביקשיבי לאחות את הקרע אין שום יכולת אוביקשיבי לאחות לחשינ ממרה זו. נסתפק, איפוא, לעת בעתה במה שהעבר בעצמו יתמלא פנמו, שהוא יתחיל לחיות הייבחווה; ויש תקוה, שיפנשו שני ה,הווים" זה בזה

זיתמזגו התמזגות פנימית, זכני־ישראל ישוכו לחיות חיי־עם לא בשמים, אלא בארץ, יפה כחו של ה"עבר" — אף למעשה (זהו חדושה של שיטה זו)—בכל מה שנוגע לכלל־ישראל וגדול כחו של החווה בדברים היום־יומיים של כל איש מישראל. אף לשון־העבר, שהיא גם לשון־העתיד, עתידו של העם, אינה צריכה, איפוא, לעסוק בדברים, שיש בהם ענין לפרמ, ילך לו כל אחד אל אשר ילך למלא רעבונו האנושי הכללי בשדות אחרים. אבל לעומת זה חייבת הלשון הלאומית לספק כל צורך, שיש בו ענין לכל העם כולו.

אבל, מכיון שֶנחון פה להעבר האלם והוא התחיל לדרוש מעשים, שוב אינו מתפיים בפשרה והוא דורש שלמון יחידי לעצמו בכל מקום ובכל שעה, בכלל ובפרם. אין הוא מודה בהווה הזר לו ואין הוא מכיר בז כות =קיומו, למרות מה שהוא קיים. הוא שולל את ההווה ודורש את שעכודו הנמור. לא רק הקבוצים חדת יים הקשנים שבכל מקום צריכים לפנות את מקומם למרכז ה רוח ני, אלא נם זה צריך לעבור מפני ה מ דינ ה היהודית. העבר, שנשתמר תחלה בבית = הכנסת, אינו מסתפק עוד במרכז ודורש את תקומת הארץ; ועד שתבנה הארץ שואף הוא להתפשמ באופן ממשי בכל הארצות. התשובה אל היהדות (מושג כללי ל ע ם = ישראל) קודמת לשיבת־ הארץ. מעשה לאומי ולא לפי רוח-העבר — זהו דבר שאין לו מעם. כי שני יסודות יש לכל מעשה, אשר יעשה בתוכנו: יסודבהחווה הריאלי ואז המעשה הוא אינדיווידואלי ואי=לאומי או גם אנפילאומי (לדוגמה, לשון= הווה, "רוסית") ויסוד־העבר הריאלי – ואז הוא קבוצי=לאומי (לדונמה, דרך=חהיוה ; ומי שמבכר את הכלל על הפרט חייב הוא לבכר גם את העבר על ההווה. עם = ישראל ובני = ישראל, עבר והווה – אין האחד מתמלא אלא משעבודו של השני. לפשרה אין מקום. כי, אמנם, נדול כחו של החווה, שהכריח את בני=ישראל לשכוח את לשונם ולהחליף את שמותיהם ולהסתנל אליו ביחידות או בקבוצות. ומובן מאליו, שיותר קל לו לכל אחד מבני= ישראל להמשיך את קיומו גם להבא בדרך הסתגלות זו; אבל יותר שנסתגל אל החיים האלו בתור בני = ישראל יותר קשה קיומנו בחור עם = ישראל. גדולים הם הקרבנות, שבני-ישראל צריכים להקריב לעמם, אבל מה גדול הוא השכר! יקריבו נא הפרטים, ואפילו אם יחיו בסכומם כל נשואי המושג הכללי, את לשונם – ולא רק את לשונם! – בשביל לשון=חכלל ועניני=חכלל. כי כראי להקריב כל מיני קרבנות על מזבח שלמונו של העבר בחווה, לשם אחוי הקרע הנצחי שבין ע ם - ישראל ובניו. כי זותי הדרך חיחידה. שתוציא אותנו מן המצב המפוכן. מצכו של עם, שנעשה מדרם לשני כחות סותרים זה את זה ונשמתו נתפלנה לשני חצאים, שאינם מתאחים. ולפיכך אין בעליב עבר אלה מסתפקים גם בזה, שלשון=העבר תמפל רק בענינים כלליים: היא צריכה להיות מושלת יחידית, ולא רק בכל מקצועות הספרות והחשכלה, אלא אף בחיים. כי בה במדה שהפרט צריך להשתעבד אל הכלל, צריך גם החווה לחשתעבד אל חעבר.

אבל—כלום א פ שר הדבר, שההווה ישתעבד שעבוד גמור להעבר, שבני ישראל יפנו ערף לצווי החיים הריאליים וישמעו רק לקול אלחי=העבר אשר בלבבם? — בתשובה על שאלה זו חלויה, לשימה זו, גם התשובה על השאלה. אם יעשה ישראל עם חי לא רק בעברו ,אלא גם— בהווה שלו, או— ימחה שמו מספר העמים החיים על הארץ? — ומפני כן יש לה רק תשובה אחת: אפשר ואפשר! יתכן, שנחשלים הרבה ינחקו מעלינו ופרמים רבים יפלו הללים במלחמה קשה זו, אבל סופו של הכלל לנצח: הוא מוכרח לנצח, ובצעדי־און מההלך ה"עבר" בכל תקופותיו בחוצות ישראל, מנצח את הלבכות וקורא בלי=הרף למעשים, למעשים, למעשים...

הַמֶּרָחָק הַנִּפְּלָא בְּלִי נְבוּל וּבְלִי סוֹף. הָעוֹמָה הַשִּכִים וַעֲרָפָּל מִדַּבָּר לַנָּפָּש וּמוֹשֵׁהְ הַלָּכ בְּרָזִים מַאֲלִיפִּים וָפָּלִי.

יום־מוב הֱלמאַן.



### בֵּעֶת-תַּפְּנִים

(מספורי-העם).

#### מאת

### י. ל. מויבמאו.

זה היה בצפת בשנת ה' של'א, נשב אז בצפת האר"י הקדנ שבעם חביריו ותלמידיו. אָרג של קרושה מדוקם מחומי סוד וזוהר היה בית-מהרשו. נקודה מזהרת בזהרורי-כסף היה חדרי, חדר-התיחדותו, מקדש של מטה מכוון כנגד מקדש של אש מלמעלה. מבעד חלון-חדרו נולד בעולמו של הקב"ה בוקר חשאי סודי, מיחוד של אב – יום שמשי לוהט – ואם – לילה חור ושלו. ובחדרו, בעולמו שלו, הלכו ונבראו עולמות עם היכלי-נוגה וקני-צפור, והוא שט בהם ומדחף בהם, והכל גלוי, גלוי וגלוי. לילה לילה, כלהקות של ששים רבוא יונים צחורות עם אברות-כסף, מופיעות אליו אותיות התורה הקדושה מתרפקות ומתלשפות לוחשות ונוהמות: אמת!

וסביבו היה העיגול הקדוש של תלמידיה נאמני-רוחו. בבית-מדרשו ואצל חדרו ישבו, אחד אחד בזוית, אחד אחד בעולמו. וצנורות-קדושתו שפעו ונמשכו ישר אליהם. קרנים מידו להם ובהן אגוד וקישור כל תלמיד ותלמיד. כל אחד לפי סוד גלגול= נשמתו ותקונה היה נשלח מזמן לזמן בשליחויות שונות; זה — לקבלת-שבת בחבר ברון, הלכו ללינת-לילה ותקון-חצות בכפר - סבא, והלה למבילת ראש־חדש באיזו ברכה עזובה ונשכחה ביום-הלולא של תנא אנ אמורא בכפר-מולדתו. וכך הוצאו בחעברה. במכם, ניצוצות, שנפלו ונשבו לבין המומאה, והושלמו היכלות בסוד בכוד אלהים הסתר דבר".

פעם אחת, בליל-חורף ארוך אחר, אחר מן הלילות, שהאירו בקרני־האור של אין-הסוף, אור ליום חמישי, פרשת-תרומה. ליל-שמורים. בלבבות ערים ונשמות מוארות בקדושת יום-השבת. שהולך ובא ישבו התלמידים, חשבו והגו בתורת-רבם, האר"י הקדוש. פתאום קרא אליו האר"י אחר מתלמידיו המובהקים וצוה לו. שילך לקדש את השבת בירו שלים, ידרוש ברבים על-פי סוד את הכתוב "ונתת על השלחן לחם-פנים לפני תמיד" — חמיד זמנו, בארץ-ישראל ובחוץ-לארץ, בכהנים ובלויים, תמיד ממש.

למחר עם הנץ-החמה אחר-הטבילה, טבילת ערב שבת-קודש, יצא התלמיד את פני העיר. דמות-דיוקנו של רבו הקדוש לפניו והרים עוברים, יערים מחוללים, שמחים ומרחקים אלכסוניים מתקפלים — והנה ירושלים. ירד וטבל, עלה ושם אל בית-הכנסת פניו. שקעה השמש ושבת המלכה הופיעה. נגד העינים מרחף קלסתר-פניו של הרב. במוח חרותות המלות "ונתת על השלחן להם-פנים לפני תמיד — תמיד ממש". והמחשבה אורגת רקמות מסתורין ורוין — חכמת-אמת. בבוקר, בשעת קריאת-התורה, כשהקורא הגיע לפסוק זה, הפסיקו התלמיד, עלה על הבימה ודרש דרשה מלאה סודות ורמזים על יחודים ועולמות, התדבקות של "אבא ואמא" בנפש, רוח ונשמה, על לבושים גשמיים, ועוד. בית-הכנסת היה מלא, הקהל עמד כנרהם. בסוף-הדרשה צעק התלמיד בקול:

בדע כל מי שצריך לדעת, 'שהרבי הקרוש אמר, שלחם-הפנים מחקים לפני ה' תמיד. בארץ ובחוץ-לארץ, בכהנים ובלויים. תמיד ממש.

הקורא המשיף את קריאת-התורה. הקחל התפלא ממיר ונעלם:

אחר ההבדלה שם התלמיד לדרך פעמיו. מרחוק. מרחוק רומזים ונוצצים שביבי-האורות המבהיקים של האר" הקדוש עם היוחבריא"— ולהלוית המלכה בא לצפת.

לא שאל האר" הקדוש ולא דבר דבר. העיף עין עליו — ובת-צחוק ענוגה רחפה על חצי- קטם מצחו העדין: הרגישו התלמידים, שדבר גדול נתרחש. צהלת-פנים והארת מיוחדת הכירו ברפס מצחו העדים הרגישו דבר זה ביותר, ביהוד בשעת כוונות יחודים, הליכות ופיולים עם רבם. כל מ"ש שערי-בינה היו פתוחים "לווחה," מערות וכוכים של ציוני תנאים ואמוראים שהיו שבעה דוחת חבויים וסתורים, נתגלו הועור ונצפיינו על דו. יום ליום הביע יותר גדלות ורוממות, שעור-קומה, מעוף של אין מקף ער שהיו שבעה המו"ן של הכמה ובינה הם "נשקו ער שהיו בבחינת מעם מאלהים".

בהשגות כאלו נכנס ויצא אדר, ומקומו מלא ניסן. חג, אביב, מראה: כבור־ה' ועצם השמים למוהר.

ימי ספירת-חעומר, שבע שבתות תמימות קרבו ימי־האבלות לעולם, והאר"י הקדוש עם ה"חבריא" לא נָדעּוֹ ולא הרגישוֹ בזמן. בעולמם המקדש קיים, הכהנים על מעמדם, הלויים על דוכנם, התמיד קרב בזמנו ולא נראה זבוב בנית-המטבחיים.

עברו חדשים. יוהנה בא יום חורבן בית-חמקדש — תשעה באבי נהפכו הספסלים, הוסרת הפרוכת, הזקנים והפרושים בצללים שחורים מטיילים כאוננים בבית-המדרש. רק על פני האר"י ותלמידיו אין להכיר כלום. להפך מבין ריסי עיניו העמוקות של הרב צהלת-נפש שמירה נבעה. לאחר שיול ארוך ביחודים וכוונות במקומות שונים באותו ערב מקומות שבהם הוצאו יוהושבו לשרשן ולמחצבתן נשמות זה היום, סנהדדי גדולה וקשנה, יפרחי כהונה, מוחות רופסים של תינוקות של בית דבן מנופצים על סלעי שדה. — היתה בתוכם השראת-שכינה מיוחדת במינה, מין עלית נשמה של חגן בבחימת קרא יעל מועד".

עבוריום התענית: בראשות מורדים עמדי הזקנים עיפי-תענית וצפו לשקיעת בהחמה ולצאתי הכוכבים. בפאתי שעיבו על דאשי ההדים עמדה השפש השוקעת, הקדה רקידת פרידה על יהם, חצהה שמים בעשר בהדים להמדי ערבים. עוד מעם ויום התענית להמדי ואופלה. השמים בעשר כחולים אפרודים כמעם ערביים. עוד מעם ויום התענית פנה: הספסלים הועמדו ישר המהפללים המתענים עמדו כפופים על הגמרות הסיומים שלהם שרהם שהכים לסעודת הערב הבשל שנצממק מבעוד יום. והמתינו לצאת הכופים במעמה אפלולי עשרות של עינים עימות בפעות לעבר דלת החדו של האר"י הקדוש ומצפות לפרוד החלולי עשרות של פתחה הדלת ובראש מורד ארצה נכנם האר"י הקדוש שהינעים המיפור של החלמידים עימות בכבם וברגע הרגישו את הזמן. הרגישו את הזמן הרגישו העפת עין המל ברגע אחד הופיע במחשבותיה בית המקדש הבוער כולו. כולו העפת אתו לשונות אש שמתפתלות ומונקות, מלמפות זנושקות את פיות הכרובים, הוא אחוז לשונות אש שמתפתלות ומונקות, מלמפות זנושקות את פיות הכרובים, אמיני אישים לולות שעל ארון הקודש.

נגמרה תפלת מעריב כל המתפללים, תמוכי כח של אכילה קרובה, במצב רות

מעודד של שבת-נחמו עזבו את בית המדרש והאר"י הקדוש עם תלמידיו נשארו. הפך האר"י הקדוש את ספסלו וישב ובעיגול מסביב לו – תלמידיו.

רגעי שתיקה נוגה ומעיקה -- והאר"י הקדוש הפסיק ואמר:

כן! עוד הפעם יהיה קשה. ואולי עוד יותר קשה. כי יותר קשה חוא יום של חורבן-מקדש מיום של חורבן ב ית = המקדש.

גניחה עמוקה התפרצה מלבבו ונשתתקי שקועי-רומיה ישבו כולם כשעה שלמה. אחר-כך קם והלך לחדרו. ואחריו — אחד אחד קמו התלמידים והלכו. הם לא שאלו ולא דברו. הכל נאמר ברור ומפורש. ולאחר כמה שנים נתפרסם הדבר בצפת על-ידי אחד מן התלמידים, שנילה דבר זה קודם פטירתו. ומספרים. שמעשה שהיה כך היה:

בכפר לא רחוק מירושלים דר כשבעים שנה איש יהודי. ששמו היה ר' משה. דר שם עם אשתו בת-גילו. שניהם היו חשוכי-בנים. הוא היה אדם פשום, מבין בקושי פירוש המלות, מבינן על-פי דרכו, זהיר במצוות ומקיימן על-פי שכלו באמת ובפשטות. בהיותו חשוך-בנים וכשאפסה התקוה להוליד בן לוקוני-הזוג, התחיל להיות חרד על המצוות ביותר. עמדו על פרשת דרכים הוא והיא. הכניםו אורחים. האבילום, השקום. היה ר' משה מלוה אותם ומביא אחרים תחתיהם. ביתו היה בית-מחיה ; הבהמות שפעו חלב והיקבים — יין. היתה הפרוטה מצויה בכיסו. היה הוא ואשתו חושכים פרוטות-פרוטות עד שהיו צוברים צרורות של ממון. ואז היו נוטלים עגלה ומתפללים תפלה קצרה, שיומין להם ה' מצוה הגונה. מצוה ממש, שיוכלו לקיימה בלי שום פניות זכוונות זרותי שתהא מזה נחת-רוח לשמו יתברך ולהם לצדקה; היו באים לאיזו עיר. פונים בחשאי להרב דמתא. היו פותחים לפניו את הארנק, ומבקשים, שנראה להם מצוה הגונה ואמתית. הרב היה מוצא לפניהם תמיד איזה ענין חשוב: פעם -- תמיכת תלמיד-חכם הגון. פרוש מאשתוי פעם הכנסת-כלה של עשיר שירר, או תמיכת חומא בעל-תשובה. והם -- בשמחה היו מריקים את כיסיהם עד הפרומה האחרונה והיו חוזרים לביתם. הכדים והקדירות מלאים חלב. הכבשים טעונים צמר, הכל בשופי. לכאורה כלום אינו חסר - והכל חסר. יום ויומיים לאחר חזרה מנסיעה כזו היו שבעי-רצון; הלא דבר-מצוה עשוי הרב בכבודו ובעצמו העיד על הנתמך. שהוא תלמיד-הכם גדול. והם תמכו בו תמיכה הגונה. בווראי יהא זה לגחת-רוח לשמו יתברך. ואולם עוברים עוד כמה ימים — ושניהם, כאילו ברגע אחד, בהרגשה אחת, היו נעשים עצובי-רוח ומלאי-דאגה. מחשבה אחת משותפת היתה מעיקה על לבותיהם. "לא! — חשבו שניהם יחד –: לא מזה יש לו נחת-רוח לשמו יתעלה! מי יודע כוונתו של הרב? ומה יעשה תלמיד-חכם זה בכסף "די שאלות כאלו היו מנקרות במוחם ומרעילות את דמם. ובאמת. פעם בפעם היה מתגלה להם מפי עוברי-אורה מסיחים לפי תומם שצדקתו של תלמיד-חכם זה שתמכוהו מוטלת בספק גדול. שהכלה העניה, שהכניסוה לחופה, נעשתה כלתו של אחי-הרב, שהחומא שחזר בתשובה היה חומא גדול באמת. אבל התשובה שעשה אינה גדולה. ועוברים ימים, ינמשכים לילות, את נפשם מקריבים הם את כל טוב. ממש מקריבים הם את נפשם בשביל העניים שבהם, וכשהאורחים הללו הולכים לדרכם מלווי עינים מפיקות אהבה וברכה. חסרה כוס-זהב מן הבית. נעדרת כף, -- והלב לוחץ כנתון בצבת:

בשביל מה? למה?

חולפות שנים. הגב הולך ונכפף. היא מתאונגת, שרגליה צבות פתאום. הארנקאות הן עוד הפעם מלאות כסף. נוסעים לרב אחר, בוכים לפניו. שלא יהא מהיר כל-כך בעצות, יחשוב, יעיין היטב בדבר. שהרי הזמן כבר הוא סצר כל-כך? והרב חזזר ומראה להם מצוות מעין הקודמות. הם שומעים דברי-חכמים ונותנים, וחוזרים לכפר שבעי-רצון, כביכול. עוברים כמה ימים — ועוד הפעם מחשבות כאלו מגיחות ממחבואן ומנקרות את המוח. לאחר שעה ראשונה של שינה הם מתהפכים מצד אל צד וממתינים לאור-היום.

—כמה ידים וכמה שליחים, —חושב ר' משה, צריכה המצוה שלי לעבור עד, —שתגיע לשמי יתכרך! הרב קבל מידי את הכסף ומסרהו לתלמיד-החכם. תלמיד-החכם ילך לחנות ויקנה בער הכסף סנדלים. ובכן. שכר ההנאה של תלמיד-החכם, שקנה את הסגדלים בעד הכסף, שקבל אצל הרב, שגמל מידי. זהו מבטחנו לעת זקנתנו! זה ילוה אותנו וישמור עלינו בקברותינו!

צר וקשה געשה לו לחיות. התפלות. המצוות שלו היו עליו למשא. הן געשו מהולות יאוש ואי־אמון. מיום ליום נעשה לו יותר ברור. שאין לו שום שייכות אל שמו יתברך, שלפניו יעמוד בקרוב. הוא אף פעולה אחת לא פעל, אף מצוה אחת לא עשה, שירע בבירור, שהגיעה לשמו יתברך, יוצרו וקונו.

אחרי רגשות-צער כאלה קם פעם אחת בבוקר, אחר ליל-נדודים ארוך, התעשף במליתו ועמד להתפלל. ובבהירות נוראה עמדה לפני עיניו הַכָּלוֹת מיום ליום כל הריקנוח של המעשים הטובים שבחייו. הוא הרגיש את עצמו ערום ממצוות לגמרו. ברוד כשמש היה לו שאף מצוה אחת שלו לא הגיעה לשמו יתברך. שהרי באמת — חשב ר' משה — עצם מהותן של המצוות היא — מעשים ופעולות כאן למטה. לבני-אדם. בשביל בני-אדם ולא יותר. סוכתו, למשל, היתה תמיד עשויה כדתי מסוככת ירק ומפוארת כדין, אבל לוי לשמו יתברך. מה היה מזה? איזו הנאה קבל ה וא מזה? — הנה הוא עומד עכשיו עשוף במלית מצויצת כחוק; אבל איזו שייכות יש לשמו יתברך אל עשיפה זו של איזה אדם באיזו מלית של תכלת? — קר ונורא נעשה לו לחיות כך. הוא ערירי, ימים ספורים. עוד מעט ויעמוד לפני בית-דין עשל מעלה. מה יביא עמו? מי הרגיש בו שם? מי יודע אותו שם? מי? —

בלב נשבר שפך את מרי-שיחו בתפלה והתחנן, שאלהים עצמו ירחם עליו יבראה לו את המצוה האמתית ההולכת ישר ל פניו, לפניו ממש.

אחר התפלה חזר לביתו ומצא את אשתו יושבת כפופה, משתעלת, גונחת ועוסקת במחית הבית: מחמיאה חלב, רורה דבש. הוא הרגיש בכל הריקנות, שיש בבית. בשביל מה ? למה ? —

הכל נעשה מאום עליו. הנה השלחן ערוך מסביבו יושבים אנשים סוחרים, עוברי-אורח וסתם קבצנים בפיות פעורים, הסנטרים מתנועעים והשנים לועסות בתיאבון. משחחים, מספרים בדיחות ומצחקים. שנואים. מאוסים נעשו עליו לא! לא! הוא לא נשב כאן אפילו יום אחד! הוא יעזוב את הכפר וילך לירושלים. שם ישב ויחכה עד שהאלהים השוכן במרומים ירחם עליו ונראה לו את המצוה האמתית, שעולה אליו ממש. בדרך ישרה.

הוא קרא לאשתו וספר לה. שמחשבה זו — לעזוב את הכפר. – בלבו נולדה זה עתה ושהוא מאמין, שמן השמים עוררוהו לכך. אשתו — אשה כשרה. שומעתי מאמינה. מכינה צידה לדרך. ומבטי עינים כלות. נוצצות-דמע. מלוים אותו על דרכו. הוא בא לירושלים, מהלך מבית-מדרש לבית-מדרש, מישיבה לישיבה בלב מלא

תקוה, שאלהים העונה ומרחם ישמע תפלתו ויראה לו כאן מצוה אמתית. בכל תפלה ותפלה היה שופך את מרישיחו בדמעות המות והיה שונה ומשלש בקשתו. ולסוף שמע אלהים את תפלתו והזמין לו לשמוע דרשהו של אחד מן התלמידים בשבת זו. שבת שמע אלהים את תפלתו והזמין לו לשמוע דרשהו של אחד מן התלמידים בשבת זו. שבת וכשסיים התלמיד, שיולחם הפנים מתקיים לפני ה' תמיד, תמיד ממש". — עברה רעדה בכל גופו וחדוה נעלה אחזתו כלו. הוא לא ידע לנכון, לחם-פנים זה מה הוא ומה מיבו אבל הרגיש, שהוא אך ורק למענו ובשבילו. בעצמו לא ידע מהו וללכת ולשאול את הרב או אחד מבעלי-המזרח הלומדים נתירא. פניהם השלוים, מצחיהם הגבוהים. שכולם מפיקים חכמה ובינה, דחפו אותו מהם. על-כן התעסק בחומש וביעברי מיימש" ונתיגע להכיר לנכון, מה מיבו של לחם-הפנים' לפי דעתו והשגתו — חשב ר' משה ונתיגע לחביר לנכון, מה מיבו של תפוחות, היו מניחים על השלחן והולכים. וכשהיו לרצון לפני ה' היתה יורדת יד מן השמים והן עלו למעלה. קרבן־מנחה לה'. ברור לרצון לפני ה' היתה שלו. בכל שבוע ושבוע ושבוע יביא לחם-הפנים לפני ה'. והוא בשוח, שאלחים יות תברך עליו נודע לו סוד כמום זה. הוא שלחו הנהיה המצוה שלו. בכל שבוע ושבוע יביא לחם-הפנים לפני ה'. והוא בשוח, שאלחים יקבלו ברצון מידו.

אחול הרהורים מהולי הדוה ויראה, אמונה ופחד מפני הגדלות והרוממות שברעיונו שב לאשתו ולביתו אל הכפר. רעיון אחד לנה אותו על דרכו, המרידו. העסיקוי ענה אותו ושמחו : צריך לגשת אל העבודה. תיכף ומיד יבור בין תלמי-שדהו ערוגה אחת מובהרת, ומן הערוגה יבור חצי-תלם מוב ומהודר, יקיף אותו בידיו ממש. יהרוש אותו יזרעהו יעדרהו ויקצרהו ובזהירות ובחריצות יכין את הכל. בקרבת הכפר פגש אותו גשם רענן, הי וצוהל, שנפל ונבלע בין תלמי-השדות. בא לביתו. בחדוה רבה ספר לאשתו שאלהים שלח להם מצוה אמתית, שתהיה מובה להם מעשרה בנים. השמים היו יפים ושהורים והוא נכנס לשדהו, ברר הלקה מובה ומובחרת, ובו ביום הלך והביא מן היער קבנות רמובים ועמד להקיף את המקים הזה, כדי שלא תשורנו עין.

ומן היום ההוא נהפך ר' משה שלנו לאיש אחר. מעיינות-שמחה נבעו בלבו. בחדוה בלתי-רגילה היה מקבל את האורחים ובהתרוממות מיוחדת היה מתפלל את תפלותיו. הוא ידע והרגיש, שהדברים הללו אף הם מצוות הם, אבל כדי להיות שַּרַי, בשוח בימי־שיבה ובלי בנים אי-אפשר רק לסמוך רק עליהן. הוא הרגיש, שאיזו קדושה ממירה ונעלמת יורדת מטרומי-שחק אליו, שבמשכנו הולך ובא להתארח אורח בלתי נראה ונתפס: כביבול עצמו יהא סמוך על שלחנו.

וכשגדר את המקום, עשה לו פתח קטן ושם עיניו מרחוק על המקום ההואי לבו גתמלא מורא ופחד. כשעה אחר הקפתו נכנם לשם — ורטט של קדושה אחוחו כולו. אחר יום של עבודה ישן שנה מתוקהי שנת-עובד. למהר, אחר טבילת-ותיקין שלו, יצא השדה. ובעינים מפיקות גיל הביט מרחוק והתפלא. הלא גם מרחוק נראה, — חשב ר' משה, — שהמקום הזה קדוש. לפניך — שדה, ובה ערוגות גדולות וארוכות הולכות ונמשכות. ובין הערוגות — ערוגה אחת ככל הערוגות, עם תחלה, אמצע וסוף, — ופתאום, באמצע הערוגה, בתוכה, בלבבה. עולה מחיצה של ארבעה כתלים קטנים, כאילו פרשו בזרועותיהם על הדבר הקדוש הטמון בתוכם. הוא התפלא איך לא הרגיש עד עתה, שדבר כזה נמצא בשדהו. כל הבוקר עמד ויתד של עץ כידו וחרש. האדמה היתה רטובה

ולחה, גשומה ורעננה, גושים גושים הורמו, נהפכו ונתחחו. אחריכך הביא ורע וורע המים. שמופי-שמחה וחדוה עברו עליו הימים. זרחו שמשות, ירדו גשמים נפלו מללים—
זהוא הרגיש בהם בכל בשותו וקיומו. הרגישם ושמח עליהם. המקום המוקף, חציהערוגה הרת-הקדושה, לוו אותו על דרכו כל היום וגם בלילה על משכבו. הבית מלא
אורחים, המניים מלאים מזון, הארנקאות — כסף והלב — שמחה. אשתו מרגשת בשמחתו
ואינה מעיזה לשאל מה מעמו. הוא החלימ, שמן המקום הזה יתן לקט. שכחה ופאה.
הכל כמו בחומש.

עכר החג. ימי ספירת-העומר

פעמים בשבוע היה נכנס בלב חרד ומהסס לפנים, היה עומד ומביט על שבלי-החמים מורדות-הראש בענות-חן. היה מנכש בזהירות את העשבים הרעים, מטפח את השבלים המלאות, מודד את גדלן בעיניו ומצפה לאותו יום. שאפשר יהיה לקצרן-ובעולמו של הקב"ה — קיץ וחום. גבוהות ומסולסלות עמדו השבלים, קדושות ומוכנות ליום-הקצירה-

והיום הוה בא...

זה היה ימים אחדים קודם חג=השבועות. זוכר הוא מן החומשי שבחג זה היו מביאים לירושלים בכורי=התבואה. אף הוא יעשה כך. יקצור את ההמים, יאפה חלות מהודרות, יניחם בסל חדש ונאה, והוא ואשתו ילכו לירושלים ויניחו אותן לפני ה' באותו בית=הכנסת, שבו שמע את דרשת התלמיד. ובמוח הוא, שאלהים לא יביישו ויקבל את מנחתו באהבה.

שני ימים קודם חגיהשבועות השכים ר' משה לקום בבוקר. שמש צעירה תלויה ממעלו פל נוצץ כפנינים מלממה. והיא חדשה עליו את נערותו. בקלות ובזריזות קם והתקין מגל של עץ ובידים רועדות. כנוגע בקודש, קצר את החמים ומלל אותן לתוך הסל החדש. בפאתיהשדה שכח מעט והשאיר מעט. בריחים של יד מחן את החמים ובשבע נפות בְּפָּה אותן. עד שהוציא שק קמן של קמח, שלבנוניתו היה כלבנת שלגיהחרמון. כשהקמח היה מוכן קרא לאשתי. הכניסה חדר לפנים מחדר ומח לה הכל. כל מה שהוא בעצמו היה יכול לעשות — עשה, ועכשיו ידוע תדע היא שדבר גדול יש לה לעשות. חייבת היא להשתדל עד כמה שידה מגעת, שהאפיה תהא נעשית בנקיות ובשהרה בזהירות ובזריזות, שהכל מסביב יהיה מצוחצח ומשופשף ושהחלות תהיינה אפויות ובארה: בזהירות ובזריזות, שהכל מסביב יהיה מצוחצה ומשופשף ושהחלות תהיינה אפויות - כראוי: כלות, מובות וראויות לעלות על שלחן=גבוה.

שני קלוחים דקים ישל דמעות חמות ירדו מעיניה. היא נרעשה כולה: היא תאפה חלות להשם יתברך! — מתיראת היתה, שמא תקלקל את הכל, את כל עבודתו ויגיעו של בעלה. אבל הוא חזק את לבה ואמר שאלהים חנון הוא ושתקותו חזקה, שהכל יעלה יפה, שהרי רואה היא בחוש שאלהים רוצה בו ובמנהתו.

דבריו עודדו את רוחה. נטלה וסגיה את בית-המבשלות. התנור הוגף. הכל נצטחצה ונשתפשף בשבעה מימות. והחלות, קלועות ושזורות, מיושרות ומסוּלסלות, טפוחות ונהדרות, הוצאו והוּנחו על מפה צחה וצחורה. פניהן הלבנות שסומקו הבהיקו והזהירו והרהיבו את העין ב'פין: היא פתחה את הדלת וקראה לבעלה. אשד של רגשות התלהבות והתפעלות רעש בלב. מרוב שמחה פרץ ר' משה בבכי. זרם חם של דמעות הקר משני חורי-עיניו העמוקים. אך הוא הבליג על רגשותיו וזרו את אשתו להתלבש ולסבר וללכת לירושלים. לבשו שניהם בגדי יום-טוב ונתקשמו לכבוד-היום. ובסל מתוח

במפות בהידות ולבנות שכבו להן החלות כתינוקות רכים בעריסותיהם ועל הידים בשאו לעיר.

השמש כבר התחילה שוקעת כשבאו שניהם לירושלם. ר' משה מהר זהלך להתפלל לבית=הכנסת, שבו שמע את הדרשה ובו היה צדיך להניח את החלות. מדחוק עמד והסתכל בארון=הקודש המואר ובלבבו — פלאות=אמונה פחד ותקוה... הוא קם וסקר את כל הנאספים. את בגדי המשי והקשיפה שלהם. כולם זרים היו לו, כמעש שנואים עליו.

נגמרה התפלה. כל הנאספים עזבו את בית-הכנסת. אז מהר ר' משה אל האכסניה וקרא לאשתו. ושניהם ביחד נמלו את החלות והלכו לבית-הכנסת. בשתיקה ובפסיעות מדודות הלכו כל הדרך. בחשאי, בחשאי פתחו את דלת בית-הכנסת. שהשמש עדיין לא הספיק לסגרה. אפלה עמוקה וסודית שלמה בבית הקדוש. חללו היה מלא אימה קדושה. דרך החלון העגול של המזרח הבקיעה קרן-אור, שתעתה וחרדה אל הבית מבחוץ והצליפה על האותיות של שם-המפורש שבכתר-תורה.

ושניהם, אחוזי אימה של קרושה, הצו את חשכת-החלל ופלסו להם נתיב בין הספסלים המרובים. כשהגיעו לארון-הקודש הוציא ר' משה את החלות, שהאירו בלבנוניתם את החשכה שמסביב. ושניהם הניחו אותן בידים רועדות על העמוד שלפני-הארון...

תפלה לא היתה בפירם ולא יָדעוֹ מה. כאילו ברגע אחד הרימו שניהם. הוא והיא, את ידיהם ועיניהם למעלה... ואלמים, כמסומרים, עמדו כך רגע אחדי

כל רחשי-נשמתם הפקידו ברגע ההוא.

בהליכה אחורנית אָשֹׁית קרבו להדלת. השמים היו זרועים רבבות כוכבים נוצצים כאבני=חן. ושניהם מהרו בלבבות קלים ושמופי=גיל אל האכסניה לסעודת יום=שוב-הם נכנסו לחדרם. מבשיהם נפגשו.

הוא חשף את ידה והתחיל לרקוד עשה.

ובערב ההוא רקד עוד איש אחד רקוד קדוש כזה. זה היה השמש של אותו בית=כנסת.

הוא היה עני מדוכא ומטופל בבנים. כל ימיו התפרנם מיגיע־כפיו ולא נהנה משל אחרים אף פרומה. רוב שנותיו היה סגדלר מטליא. לעת זקנתו. כשהמלאכה לבדה לא הספיקה לו למחיתו. מנו אותו שמש בבית־כנסת זה הוא עבד רק בעד השכירות. שום דמי־רגל ודמי־-יזכור" לא רצה לקבל בשום איפן. והיה שבע־רצון ושמח בחלקו. כפי כחו עבד את מלאכתו ושאר זמנו הקדיש לבית־הכנסת-

שבועיים קודם החג חלה ונפל למשכב. לעכוד לא היה בכחו, ומלבד השכירות לא השתכר כלום. חזק באמונתו, שאלהים לא יעזבנו. שכב על משכבו בחליו. היה כבר ערב יום־טוב – ובכיתו אין כלום. אשתו היא אשה צדקנית. שותקת היא: אינה רוצה להציק לו.

בעד הפרוטות של השכירות קנתה נרות ויין לקידוש — ויותר לא היה להם כלום. בא ליל התקדש החג. ר' משה קם, התחזק והלך לבית=הכנסת. לבקש עזרה לא רצה בשום אופן, כל ימיו לא נהנה משל אחרים ולסוף, אולי בסוף=הסוף, יקבל מתנת בשר זדם. לא! אלהים לא יעזבנו! הוא נראה לו את חסרו. יעשה לו נם. ברור הדבר, שוהו רק נסיון. אכל הוא יעמוד בו.

נגמרה התפלה. אחר כל המתפללים הלך גם הוא הביתה. ושם מצא את אשתו יושבת מלובשת בגרי יום-מוב. דוממה ועציבה. הוא דבר על לבה. רצה לחזקה, לעודר את רוחד. היו הנאים גדולים, שסבלו יותר מזה. ואלהים עוד יעשה להם נם. מרגיש הוא שזהו נסיון ועכשיו אפשר שכבר הוא סוף הנסיון.

בבית-רגעי שתיקה כבדה ומעיקה. הכל שותקים ... כל החושים מרוכזים וֹמֶפנִים לעבר הדלת דומה, דפיקה, הליכה קול. דרך ההלונות נראים בתים המוארים והשולחנות הערוכים של השכנים. קשה היה לוו מתירא היה לשבת בבית.

לא! הוא לא ילך אל השכנים לכקש צרכי=החג. יעשה יום=מוב שָּׁלוּ חול ולא

בלי מלים נצא מן הבית -- ורנליו הוליכוהו, נשאוהו ממש לבית=הכנסת. דבר-מה רהש לו בקרב לבו, רמז לו וקרא אליו. נפשו השתוחחה מעוצר-יגון. הוא נגש עד לארון-הקודש. ופתאם — דבר-מה נצנץ הבחב באפלה. שתי חלות מסמאות-עינים בלבנוניתן נוצצות כמעט מתוך הארון. כאילו קוראות לו: קרונו:

ברגשי־קודש לקח אותן ומהר לביתי.

נכנם לבית ופניו הבהיקו מגיל. בקול רם וכשמחה ברך מחדש את כל בני= ביתו בברכת יום-שוב והניח את החלות על השולחן. "תחלה לאל. מידו המלאה והרחבה. לא מתנת בשר ודם". הוא האמין באמונה שלמה. שזהו מן השמים. קדש על היין וכצע את החלות – ומיד אחר המעימה חשף את אשתו ונצא במחול.

ושניהָם, ר' משה והשמש, רקדו בעת ובעונה אחת.

"רגעים כאלו -- הוסיף התלמיד -- לא היו לפני הקדוש=ברוך=הוא מיום שחרב הבית, ואפשר גם •••

"השכינה, כביכול, פרצה בצחוק ...

"ונתגלגל צחוק זה בכל העולמות . . . צחקו האראלים והשרפים. צחקו כל ווהנבראים בצלם.

"נשמות ירדו למטה בצחוק ועלו למעלה בצחוק.

"לבו של העולם נפתח אז לקראת חדוה שלמעלה".

למחר השכים ר' משה לבית-הכנסת והעיף עין על המקום ההוא. כן! ברור היה לו. שמנחתו עלתה לרצון לפני ה'. נגד עיניו כאלו רהפה אותה היד הנעלמת, שהיתה שלוחה משעל.

ורגשות כאלה הרגיש למחר גם השמש: מן היום ההוא והלאה היו כל תפלותיו של ר' משה לא תפלת עבד למלך ומשרת לקונו. אלו היו תפלות בן לאב זקן ישיש ובכובד. שהוא סמוך על שולחנו המלא כל מוב- תפלותיו תמיד עוררו צחוק בעולמות העליונים, ואז קל היה לחיות ולהשיג הכל. רזין המשמרין – מתגלין.

כך היה בכל שבוע ושבוע. בזריזות ובשמירה בשהרה ובחריצות נאפו החלות ור' משה ואשתו נשאו אותן ביום החמישי בערב לירושלים לבית-הכנסת ההוא. להשמש תמיד קשה היה עכשיו לעבוד. וחמיד לא היו לו חלות בערבי-שבתות, והיה בא אור ליום הששי לבית-הכנסת ומוצא חלות מן המוכן.

ככה היה במשך כל הקיץ. אבל לא היה העולם כראי לזה ומעשה=שטן הצליה.

הדבר היה שני ימים קודם שבת-חזון. בירושלים נזדמן רב גדול בנגלה. הרב מחברון. והוא דרש ברבים לפני ההמון בלשון פשומה ומובנת, כדרך הרבנים שאינם מקובלים, שאסור לאדם מישראל לתאר לו במחשבה איזו תואר ודמות, קלסתר וצורה של שמו יתברך. "אלהים אלהיך אנכי" — התלהב וצעק הרב בקול. — "פירושו: אלהים של אלהיך אנכי. כמו שאתה מצייר לך במוחך את אלהים, אנכי הנני האלהים של אלהים זה. לצייר את ה" באיזו צורה ולעבוד לצורה זו — זוהי עבודה זרה ממש".

ישב מרחוק השמש הזקן ושמע. לבו פגי מת מפחד. דברי־הרב היו מפורשים ומובנים לו למדי. והם מחצו את לבו החולה. הוא הלא מצייר לו תמיד במוחו את האלהים בתור עשיר אדיר. שמרעיבו. קבסו ומשמחו. הלא אלהים כל-כך קרוב וידוע לו. הלא הוא הוא המפרנסו בכל שבוע ושבוע והוא מקבל צרכי־שבת מידו ממש. ובכן, לפי דברי הרב. הוא עובד עבודה זרה!

כל הלילה התענה ביסורים. בבוקר קם והחלים ללכת לספר להרב מה שאירע לו. הכנים אותו הרב חדר לפנים מחדר והשמש סח לו את הכל: שזה כשני חדשים שהוא בא בכל ליל שבת-קודש לבית-הכנסת ומוצא שם שתי חלות, שמראיהן מפליא וטעמן — טעם גן־עדן; והוא מאמין, שמן השמים מזכים אותו בהן.

התרגז הרב וצעק בקול:

— להמים! מעשה כשפים. אלהיך — נחתום ?! —בוא לבית־הכנסת כקדם ואנכי אחקור ואברר הכל!

אור ליום ששי נשאר הרב בבית-הכנסת ונסתתר בפנה מאחורי ארון-הקודש. כחצות הלילה הוא שומע, שהדלת סובבת לאט-לאט על צירה ושני צללים מתנועעים הולכים ונגשים עד לארון-הקדוש, מניחים דבר-מה ורוצים לשוב. הגיח הוא מפנתו. הדליק נר וקרב אליהם. שניהם עמדו על מקומם כנדהמים.

רשע!—הרעים הרב על ר' משה בקולו:—עובד עבודה זרה! תן תודה!
ר' משה — לשונו כאילו דבקה לחכו מרוב פחד. כשנרגע קצת התחיל לספר
לפני הרב כמתודה: מאחר ששמע מפי תלמידו של האר"י הקדוש. שלחם=הפנים צריך
להיות נתון לפני ה' תמיד, קבל מצוה זו על עצמו. וזה כשני חדשים, שהוא
מביא לירושלים את שתי הלחם, לחם=הפנים, והחלות נעלמות ועולות לגבוה.

יורד את אלהיך יורד בקול-מנצח: — חכה מעם ותראה את אלהיך יורד מן השמים דרך התקרה לקחת את ה"גלוסקאות" שלך.

כבה את הנר והושיבם אצלו.

לאחר חצי=שעה נפתחה הדלת — והשמש נכנס בחשאי, נגש עד לארון=הקודשי נמל את החלות ורצה לשוב.

הדליק הרב את הנר, נשל את ר' משה והעמידם זה כנגד זה.

- ספר את הכל מיד! -- גער הרב בשמש.

השמש ספר...

בראש מורד ארצה, כמי שנחתך דינו, עמד ר' משה, שמע ושתק. אחר-כך הרים בכבדות את ראשו – ושני מבטים מבוישים נפנשו...

עם עלות השחר הוליכו אותם לבתיהם. שלשה ימים שכבה האמונה התמימה והתהפכה בציריה

עם הָגִץ בָּקרוֹ של יום הרביעי נוּצְחָה ונסתלקה...
גבו ברנע — גמר התלמיד — עמדנו בחדרו של הרבי הקדוש. פנה אלינו ואמר:
— שלש נשמות נסתלקו ועולות למעלה:
ר' משה — יהי חלקנו עמו...
השמש — זכותו תגן עלינו...
הרב — נאנח ונשתתק"...

בְּרֶונָה. אייר , תרע״ח.



#### סונים.

עַשְּׁתְּרָתִּי־דָּי. הַדֹּא תְּסִיחִי דִּיּ : מֵאָן אַנִּינוּ הְדּוֹם בָּאת ? הַאָם בְּיֵד כְּנַעֲנִי־צִּידוֹן בַּיֵּצִירוֹן, שְׁבוּ לָּךְ בָּהָר וְעִם בֵיל אַלּוּפֵי־דְן ? הָאָרְבוּ לָּךְ בָּהָר וְעִם לֵילֹ אֵלּוּפֵי־דְן ?

וְגְּפְנִיהֶם מְמַרְמֵּר קוֹל־רִמוּנִים־וְסַהְרֵוּן רָן יִּ וּנְאָקוֹת מַעֲלוֹת חוֹל־הַפְּז בְּנִיעָן, בְּנִידְן, נְצָאָקוֹת מַעֲלוֹת חוֹל־הַפְּז בְּנִיעָן, בְּנִידְן, וֹנִאָּקוֹת מַעְלוֹת־שְׁרָאוֹת־שְׁבָא וְנִשֶּׁקת רוֹמָהכִידוּן.

נְפְּלֶּאת לִּי. כַּת־נִּפְּלָאת : עֵינֵיְךְ אִסְטְרַנְדִים, אַךְ כָּיֵּךְ עֲשׂוּךְ אֵוֹ, יְצִירֵיֶךְ כִּי טִתְלַבְּנְדִים. וְאִין אִישׁ מְנַכָּת מוֹד. טִי נְתָנֵךְ לִּי – אֵין אִישׁ.

> ימּשְׁרָנָנִּי נַעַר צַחִי אָלַי הִּלִישָּׁנְּיִי. מִשֶּׁמֶּןרֹזִיתִי דּוֹג · · · אַלִיךְ הִתְּפַּנְּלְּתִּי: סַנְּסַבַּּת־הָּאָנִים נְּדְי הְפַּנְּתִי לֶמַח־סַּנְּתִּי

שאול משרניחובסקי.



### יִשְׂרָאֵלֹ נַגַּ׳ארָה וְשִׁירָתוּ.

מאת

## א. צ. אידלוון.

בסוף המאה השלישית וכמחצית הראשונה של המאה הרביעית לאלף הששי נעשתה צפת מרכז חשוב ליחדות. נבורי-חרוח מבחירי מנורשי-ספרד בחרו להם את הגליל העליון למושב. ומתוך מצוקת-גפשם נצנצה בהם השאיפה לשוב למקור־היצירה של הרוח העברי. שאיפה ונענועים ותקוה לעתידותיה של האומה נהפכו בלבותיהם למסתורין, מבע הארץ ועברה השפיעו אף הם עליהם והאממוספירה המזרחית הוסיפה על כל אלה משלה, ובהתמוג כל היסודות חללו יחד נתחדשה בתוכם תורת - חקבל ה וקבלה בתוכם פנים חדשות. קבלה זו בנוסח־צפת הפיחה רוח חיים רעננים בלבותיהם של המנורשים המעונים וקוי־תקוה משיחיים יצאו מצפת וחדרו אל תוך ערפלי - בארץ בארט המרה. ועיני כל העם, עיני כל הגולה, נְשָׂאוּ אל המרכז החדש בארץ ישראל, והמונים. המונים מסלתה ומשמנה של האומה נהרו אל מקום־האורה. נדרו ובאו לצפת מנורשי ספרד ואנוסי־פורמונאל, נולים ממאַרוקו, ומאימליה, מפרס ומבכל, מיוון ומתורכיה, מאשכנו ומפולניה. כולם עלו צפתה ליהנות מזיוו של המרכז הרוחני הלאומי בארץ-אבות. להשתקע בו או, לכל הפחות, לבוא ולבקרו. החחילה תנועה רבה של עולים על מנת לחשתקע או רק לשם בקור. ואם בשנת רפ״ב מצא נוסע אימלקי כצפת שלש מאות משפחת ושלשה בתי־כנפוות (אחד למסתערכים, א' למערכים וא' לספרדים), חנה במשך, יובל-שנים אחד גדלה הקהלה מאד והנוסע התימני, הפיימן רי יחיא אלצ'אחרי, מצא בצפת בשנת שכש חמשה-עשר אלת נפש ובבית מדרשו של ר' יוסף קארו מצא מאתים תלמידים ב. התסיסה הרוחנית המרכז הזה היתה גדולה. בו נסה ר' יעקב בי־רב לחדש את ה,,סמיכה". שהיתה תכליתה לחשיב את עשרת התורה לישנה; בו יצר רי יוסף קארו את ה.שלחן הערוך", שמְצְפת נפוץ ונתקבל בכל תפוצות־ ישראל בתור .קוֹרָכס׳ קובע את כל חייו של חיחודי ואת כל חובותיו לאלהים

מים בספר-מוסר שלוו והוא בצורת ה.תחכמוני" לריי חריוני (ביי), שחברו בשנת שכים. (1

לאדם. אולם למרום חשיבותה והשפעתה הגיעה צפת על ידי ר' יצחק לוריא (האר'י), שאף־על־פי שישב בה פחות משגתים, בשנות ש"ל-של"א 1, הנה חספיק במשך עשרים חדשים לחתפרסם כל-כך בעולם ישראל ולגדל כל כך הרבה גוּרִים'. כל הגה, שיצא מפיו, גתפרסם ונתקדש בכל הגולה. חון מקום על יושביו! שהרי כל ימיו ישב האר"י במצרים ולא "גתגלה", עד שעלה לצפת: אך ארץ-ישראל היא שנרמה לפרסמו. ונפלא הדבר, שתיכף ומיד קנה לו חאר"י את לבותיהם של כל הגדולים, החכמים והזקנים וכולם באו להתאבק בעפר-רגליו. קסם פלאי היה לו להאר"י למשוך את הלבבות ולשעברם, כח הפנומי ממש. ככוכב מזהיר, נפלא ומוזר, הופיע ונעלם לפתע פתאום. פיימן בחיים היה: שירתו היו חיוו.

ובמרכז הצפתי קבל הרוח הלאומי כולו הבעה חפשית וחזר ונתחבר אל קרקע־יניקתו, ולפיכך אין פלא בדבר, שבצפת נולדה גם שירה עברית חדש ה. לא מקרה הוא זה, שבצפת דוקא קמו משוררים־מזמרים ברוח עממי, שיצרו – לא שירה, אלא זמירות לפי העם. זו היתה יצירה חדשה במינה. לא פיוטים לתפלות בשעת-התפלה נבראו אז, אלא "ומירות" לכל עת מצוא, להרנין את לבו של היהודי. לא בסגנון הקשה והמעורפל – של פיימני יוון, צרפת ואשכנז, שקריאתם למוד-ביגיע היא, ולא פילוסופיה וריאַלְקטיקה בחרוזים, כרוב שיריהם של הספרדים, להוציא את ר׳ יחודה הלוי, ר' שלמה בן גבירול ומשה בן עזרא, אלא שירה עממית, כתובה בסגנון כל ורענן, בסגנון חמבעי, חלירי. של התנ"ך, מבול במל היורד על הררי הנליל וממוזג בשמיות מזרחית. והתוכן ? — עוד במאה הי"ג הכניםו בעלי־הסוד את ה\_סמל" לתוך הדת הישראלית, ומשה די ליאון מכנה את השכינה "נוקכא" ומזמן שבעלי־הקבלה הכתירו את הקב"ה, על-פי מדרש שיריהשירים, כתואר יחתן ואת כנסת־ישראל-,,כלה" או את שניהם בתואר םלך ומלכה, ועשו את בית־המקדש — לארמונם, את מתן־התורה לחתונתם, את החורכן לנירושיהם ואת ימות המשיח - להחזרת הנרושה. -- הרי נפתח כר נרחב לפני בעלי דמיון והזיה ואף לבעלי שיר ופיום. ותוכן כזה יכול להיות ענין לאומי ופרמי כאחר. הוא מסוגל למשוך ולהקסים כל אדם מישראל כשומירות אלו מושרות בסעודות שבת־קדש, שבה כל "יהודי נהפך למלך". או בקבלת "שבת המלכה" או "שבת הכלה". וכך קמים משוררים מזמרים בצפת בראשית המאה הרכיעית ויוצרים זמירות, שנתפרסמו בכל תפוצות־ישראל ונתקבלו באהבה ובחבה, וזה יותר משלש מאות

<sup>1)</sup> ולא כדעת אחרים, שאומרים, שהאר"י ישב בצפת שש שנים, שהרי אלאציהרי אינו מזכירו כלל, נמצא, שבשנת שכ"ם לא הית עדיין בצפת, ובהי אב של"א או של"ב בפטר.

שנה לא חדלו מלחיות שירים עממיים, שהם מושרים עד היום בחשק רב גם בבתי־כנסיות וגם על שלחנו של כל יחודי בשעת מעודות־שבת.

ושתי סבות גרמו לפרסומם של שירים אלה. ראשית, מה שנוצרו בארץישראל, ושנית, מה שמחבריהם לא הסתפקו בחבורם בלבד, אלא מסרום
לחבורות המזמרים, שהיו בעלי־קבלה "מְכוֹגִים" והיו מרבים לזמר כדי לעורר
"אתארעותא דלעילא" (כמו שיש בספרי המקובלים, כגון ב"ספר חרדים",
ב"חמדת ימים", ועוד בכמה מקומות).

: המשוררים הללו הם

- א) רי של מה הלוי אל קבץ, שנולד בסאַלוניקי בשנת רס"ה ובהתחלת המאה הרביעית התישב בצפת. אמנם, רק שיר אחד שלו נתפרסם בישראל: "לכה דודי" לקבלת שבת; אך שיר זה הרי נתן למשוררו מקום נצחי בחיכל־השירה. לפי המקובל, חבר אותו אלקבץ על־פי השפעת האר"י, שקבל שיר זה בחבה והנהיג לומרו בקבלת שבת, כי כן מעיד בעל "חמדת ימים" (ליוורנו תקכ"ג, ח"א, עמ' מ"א): "תכבר יסדו מחר"ש בן נבירול והר"א ורר"ם בן עזרא פיומים להלל לשבח יקר תפארת חדרה של שבת, והרב זלה"ה לא בחר בהם. כי לא נגה עליהם דרך חקבלה; ובזוהר, פרשת תרומה, אמרו: בשירים ותשבחות, דאית בהון קבלה אמתית, והוא (האר"י) ז"ל היה אומר פיומ נאה ומשובח, אשר חבר ויסד החכם החמיד שלמה הלוי ז"ל אלקבץ, ושמו חתום בראשו, ואמר הרב, כי רוב דבריו מסכימים אל האמת, והוא לכה דודי" ו".
- ב) ר' יצחק לוריא (האר"י). ממנו נתפרסמו שלשה שירים בלש ון־ הזו הר, באר מית, לשלש סעודות-השבת: 1. "אזמר בשבחין" (במשקל

בימים ההם הרבו הפייטנים לחבר מזמונים לקבלת שבת על יסוד המאמר הנזכר כבר בחלמור: "בואו ונצא לקראת שבת המלכה", "בואי כלה, בואי כלה" (שבת, קי"ט ע"א). ורי משה בן מכיר, ראש-ישיבה בעין-זיתון על-יד צפת באותו זמן, מביא בספרו "סדר היום", שנדפס בשנת שנ"מ, בסדר קבלת שבת, פזמון "לכה דודי" אחר:

לכה דודי לקראת כלה, פני שבת נקבלה.

זכור ושמור בדבור אחר, נתן לנו המלך המיוחד. הי אחד ושמו אחד. לשם ולתפארת זלתהלה. קדוש שבת חנחלתנו. ועל הר סיני קרבתנו. בתורה ומצוה עמרתנו. וקראתנו עם סגולה. נודה לך. הי אלהינו. כי ממצרים חוצאתנו. ומבית עבדים פריתנו. ובכח ידך הגדולה. בתוך ים-סוף הדרכתנו. ובנפול אויב שמחתנו. חיים וחסד עשית עמנו. להעבירנו במצולה. אתה אלהי האלהים. ומי כמוך באלים. משפיל גאים המגדילים. ומרים אביון לגודלה. בואי בשלום עמרת בעלה. וגם בשמחה ובצהלה. תוך אמוני עם סגולה. בואי כלה. אתה. האל עושה פלא. הוצאתנו מבית-כלא. הורשתנו בֵּית מַלֹא. ארץ-צבי מהוללה.

נראה, שהמחבר ראה את פזמונו של אלקבץ ונפל מסנו את הבית חראשון ושלפני האחרון וכן גם את החריזה "לה". אולם צדק האר"י, שבחר בשירו של אלקבץ:∑הוא הראה בזה את החוש הפיוטי שלו. כי פזמון זה, שהביא רי מכיר, אינו אלא. צרופי פסוקים ומליצות.

הוג, מקומע: 🔾 – – , עודתא". 2. "אסדר לסעודתא" במשקל הנז'. 3. "בני היכ'א" (בחוג' השלם: ע - - - - בדלת ובסוגר). — מעניין הוא, ששיריו שקולים במשקל ערבי מדויק, זוה יפליאנו ביחוד אם נשים לב, שהיה האר"י אשכנזי מצד אביו וכל ימיו היה בקירוב־ דעת עם האשכנזים והיה דורש בבית־הכנסת של האשכנזים בצפת (עיין "חבת ירושלים", סעיף י"). -- השירים העבריים, שמיחמים להאר"י, אינם שלו. לא שלו הוא אפילו הזמר: "יום זה לישראל אורה ושמחה", אף־על־פי שבתוך יהודי־ה ל ב נמצאים עוד חרוזים לתשלום השם "לוריא" בראשי־החרוזים, שהרי שיר זה כבר נמצא בקובץ שירים כתביד משנת שיה, שנכתב בקושם ה, ואניע עד האר"י, שהיה אז רק בן כ"א, כבר נתפרסם אז והגיע עד

האר"י קבע גם חובת תננינה בשעת־התפלה. כי הנגון מסייע לכוונה. ולפיכך הנהיג להקות-מומרים ופתח בשבחות ובומירות לפני התפלה 1). וכן מובא כ.שבחי האר"י: "שנה אחת הלך הרב למירון עם בנו בשמחה ובשירים"; "שפעם בערב־שבת סמוך להכנסת כלה יצא הרב וחלמידיו חוץ לעיר צפת... כדי לקבל שבת 2), והתחיל: מזמור לדוד הבו, ופזמון מיוסד לקבלת שבת ("לכה דודי") בנינון נאח"...

חקוי ל"אזמר בשבחין" של האר"י הוא "אזמר בשבחין... נהורין דורחין" לבנימין נתן בן אלישע חיים, הנקרא נתן העזתי, נביאו של ש"צ, שנדפם במחזור־ספרדים, ליוורנו תרכ"ב, ב"תקוני שבועות". נ) רי אלעזר אזכרי היה, לפי רוזאנים 3), ספרדי מעיר אושקא. בבחרותו. בראשית המאה הרביעיתו עלה לצפת וחיה תלמידו של ר׳ יוסף סאנים. הוא חבר שירים, שאחדים מהם הדפים בספרו "ספר

חרדים", משום "שאחד מן הענפים היקרים, שבהתלחבות החשק ישיר האוהב שיר ידידות לפניו, לכן אשים לפניך קצת שירי־אחבה, אשר שרנו בשמחה

<sup>1)</sup> כך מובא "כספר-חרדים" וב,חמדת ימים". ובחמרת ימים. ח"א, עמי ליזו מובא גם-כן שבכמה מקומות באשכנו היו מקבלים שבת בנגון בכלייומר. נבלים וכנורות.

<sup>2)</sup> המנהג לצאת לתפלה, וביחוד לקכלת שבת, אל מחוץ לעיר, אל השדה. שהנהיג האר"י או קדש אותו. נתקבל בכל המזרח. בעל "חמדת ימים" מקיד על יהודיי רושלים . שהיו יוצאים לשם זה מחוץ לחומה. ואומר שם, עמוד מי, שמי שאינו יכול לצאת אל השרה לקבלת שבת יצא, לכל הפחות,לחצר בית≈הכנסת: ,ונהגתי לצאת החוצה לעזרת ביהכינ ל מקום אויר פנוי לקבל שבת המלכה". ומנהג זה, לקבל שבת בחצר ביהכינ, נשאר ברמשק וחלב עד היום. ואפשר זוהי הסבה, האשכנזים נוהגים להפנות פניהם למערב בשעה שהם אומרים: "בואי בשלום עמרת בעלה" --זכר למנהג לצאת החוצה לאויר פנוי כדי לקבל את שבת. המלכה. - ועיין גם: -JEI bogen . Geschichte des Gottesdienstes, Berlin 1913, S. 108

<sup>3)</sup> דברי ימי ישראל בתוגרמה, ח"ג, עמי 218.

בחברת חברים מקשיבים". 1) ומביא שם בקשה על סדר א"ב; "אומר שירה לפני יוצרי באימה"; וכן שיר ובראשו חתום "אלעזר אזכרי": אוֹרָהְ מָתוֹק עָרֶב עָלֵי, שִּׁמְחַת רָבִּי וּשְׁשׁוֹנִי אֲהוֹב נַפְּשִׁי, בָּל אַחַרֵי לְבֵּ ' אָמוֹשׁ מָנָנְדֶךְ... רָצוֹן עַבָּרֶיךָ לַעשוֹת נַחַת ירוֹחַ, לְךָּ, יוֹצר הַכּל יָנַלְערוֹךְ שִׁיחַ ְ מִי יָהָן וְחִייִּוֹמַח בְּפּוֹעַל בַּפּוְךְ זַמַמְתָּי יוֹמִי וַלֵּוַלִי, לִמְצוֹא חֵן לִפְּגִי כְּרִילִי, אָנָא יוֹצְרִיִּמְחוֹלְלִי, הָאָר פְּנֶיְךְ לַעֲבַרֶיךְ. בָּאוֹר ּבָּקָר יָזַרַח שֶּׁמֶשׁ לֹא יְפָס וְלֹא יָמֵשׁ וְלֹב עַבְּדָךְ הְאַמִּץ, בְּאִשׁ־אַהַבַּתָּךְ. רחוֹף זְיוֹישָׁבְינָנה עֲלֵי וְבָה יְהְיוֹ. כֶל הָגִיוֹנֵי וְאִמָרִי פִּי וּעִנְיְנֵי עַלֹּיְרַבֵּר בְּבוֹר-שְּמֶךְ... אולם ביחוד נתפרסם שירו הנפלא, המלא אהבה לא 'הים "על היחוד וחשקיהאהבה": "ידידינפש, אב הרחמן, משוך עבדך אל רצונך" ב"). בסגנונו דומה הוא אל השיר המוכא זה עתה. שניהם – שירים כלתי־שקולים על המשקלים הערביים, אבל מצמיינים ברגש חזק ובאהבה עזה לאלהים. לא פחותה מזן היתה אהבתו של אזכרי לאדץ־ישראל. הוא אומר ב"ספר-'חרדים" (פרק ב', מן המצוות התלויות בארץ): "כל עת ורגע, שהאדם בארץ-ישראל, הוא מצווה על השמחה ... על כן צריך היושב בא"י להיות שמח תדיר באהבתו אותה". ועלומת זה, "הכאים לא"י ואין שמים על לב, שהם בהיכל המלך, ומורדים ופושעים ומרבים במשתאות של סעודה, מרעות ומרוחים, עליהם הכתוב אומר: ותממאו את ארצי".

מלבד אלה הין עוד פיישנים בצפת, כגון רי אלי טעב; גבריאל נאליקו, שהיה בין הרבנים, שגמו אחרי ר' יעקב בי רב בדבר הסמיכה, והדפים בשנת שמ"ז פירושים על קהלת ואסתר. ממנו מפורסם שיר אחד בין יהודי-המזרח: "אנא גואלי אנא, אנא כלילי אנא, אנא פְּנָה צורי אלי". וכן יש לצרף לחבורת הפיישנים האלה גם את ר' שמעון לביא. אף־על־פי שלא זכח לחוציא את תשוקתו אל הפועל ולבוא להתישב בצפת, כי בדרך לארץ-ישראל נפטר באפריקה הצפונית, אך שירו המפורסם "בר יוחאי נמשחת אחריך, שמן ששון מחבריך" נתקדש בפי העם. התימנים מזמרים אותו בקבלתשבת בשעת התפלה. אך מי שראה את ה"הילולא" בל"ג בעומר ב מירון יש לו מושג מן ההתלהבות הגדולה, ששיר זה מושר בה. — פזמון זה זכה לחקויים הרבה של תכנו ושל מננונו.

בכל חשירים הללו הונח היסוד לרומאנטיקה סווית ומסתורית. תאורי־הטבע והרגשת־הטבע מוחשים בהם בתור סמל לו עיונות מופשטים ומסתוריים של הקבלה. יסוד זה, שהכניסו משוררי-צפת המקובלים, הפרה את רוחם של המשוררים בת ימן. אבל הוא הלהיב גם את הנשורר היותר גדול

<sup>1)</sup> ספר חרדים, פ"ז. (2) שד" ל. במבוא למחזור אימלייני.

בזמנו, שקם במזרח ולידתו וחנוכו היו במרכז הרוחני בצפת, שבה התפתח תחת השפעתם של הפיימנים הנזכרים.

משורר זה, שמשכמו ומעלה הוא נכוח מכל שאר משוררי-צפת, הוא ר' ישראל בן משה בן לוי נג'ארה.

ר' לוי היה זקנו ממנורשי-ספרד מעיר Nejara, שנתישכ בצפת. שם נולד בנו ר' משה בשנת רס"ה ושם נולד גם ר' יש ראל לא יאוחר משנת ש"י. כי בימי האר"י. כלומר בשנת ש"ל – של"א, כבר היה ר' ישראל בא בין אנשים וכבר יצא לו שם בתור משורר והאר"י צפה ברוח∍הקודש. ששיריו מתקכלים בשמים ¹), ובשנת שלים מתה עליו בתו אורו (-זהב בספרדית) בת עשר שנים והוא קונן עליה קינה מרעשת-לב. ובוודאי כבר היה קרוב לשלשים במותה.

ר"י נגיארה היה הניצוץ האחרון של השירה העברית הספרדית-המזרחית.

הוא היה מחונן בכשרון של משורר אמתי. בעל רגש עז ודמיון נלהב, שהמוחש

והנאצל התלכדו והתמזנו בו, אוהב את המבע ואת החיים המלאים,
רוסאנמי ומאמין, שַּמִי-מזרחי אמתי. אילו היה נג'ארה בתקופה אחרת,
לא בתקופת הדלדול של עם-ישראל, ואילמלא היה חניך הקבלה הצפתית,
בוודאי היה מעשיר את השירה העברית בשירי אהבה וחשק, ברוסאנסים

נאים ובשירי-מבע מצוינים. לרוב הפיימנים הקדמונים שלנו היתה השירה
אמ צעי לקנות את הלכבות לרעיונות מוסריים ובעיקר שמשו לתכלית
לאומית או דתית. לא כן נג'ארה. מילדותו מלאה השירה בתור שירה את
כל לבו ונפשו. הוא אהב את השירה בכלל, תהיה באיזו לשון שהיא,
בשבילו לא היה שום הבדל בין שירי-חול לשירי-קודש. כל פזמון יפה וכל
מוב וכשר בעיניו, אם רק הפיח בו המשורר את רוחו, רוח-הקודש, רוח-

<sup>1) &</sup>quot;חמדת ימים". ח"א, נ"ה ע"ב: "מעשה היה מימי האור המופלא האר"ו ז"ל, שהיה בזמנו החכם ישראל נגיארה ע"ה, והיה נעים זמירות ישראל, ופעם אי, "בליל שבת, היה החכם הנו' שורר על שלחנו. כמנהגו הטוב, וראה הרב ז"ל מלאכידצבאות ידודון ידודון לבוא בביתו להשתעשע בשיריו. ותיכף ומיד הסתכל הרב ז"ל, כי בא מלאך אי וסילק לכל מחנה המלאכים השרויים שם, על דבר שהיו זרועותיו מגולות ואף גם שלא היה הכובע על ראשו על השלחן אשר לפני ה". וכשהרגיש הרב ז"ל בדבר שלח למהרח"ו ולמהריי הכהן לגלות את אזנו לאמר, כי מלאכי-עליון היו משתעשעים עמו שם על שלחנו ונסתלקו על כי לא עמד בפתד ובאימה לפני ה". ויהי כשמוע החכם ישראל הנזי דברי תלמידי־הרב אחזתו רעדה, ועמד מרעדר, וישב בכבוד גדול מעופף בגלימתו וכובע על ראשו, וחזר לשירו בגילה וברעדה, ותיכף ומיד היו מלאכי-אלהים עולים ויורדים בו כאשר בתחלה, ששים ושמחים ככמזמוטי חתן וכלה, והרב ז"ל ומהרח"ו ז"ל עולים ויורדים בו כאשר בתחלה, ששים ושמחים ככמזמוני חתן וכלה והרב ז"ל ומהרח"ו ז"ל בשבת, ומכולם לא ישרו בעיני אלא פיוטי בעל זמירות ישראל, דאית בהון קבלה אמיתית, והאיש המשכיל ושכיל בם, שיש הרבה" מהם, שאין לומר בשבתות ויו"ט".

הפיום. הוא עצמו מעיד על ימי־נעוריו (בהקרמה ל"זמירות־ישראל"): "אני הגבר נער הייתי ומנעורי גדלני כאב אב (כלומר, חשק) וחפץ ורצון ותשוקה בלהקת בני־הגביאים, המה הבאים בשערים המצוינים, פוצחי־רננים, שרים אחר נוגנים, והייתי מתאבק בעפרות וְהַבּ מליהם ושותה בצמא את דבריהם. רואה שומע ושותק, פן ירָתק חבל הכסף, אשר נכספתי, ומפז הבל פיהם בדד ישבתי". – ומשום כך נמשך גם אחר המשוררים הערביים, וב־פרם לאחר שבא ל ד מ שק, "גן־העדן התחתון". כמה גדול הרושם, שעשתה השירה הערבית והפרסית, שהיא כולה אהבה וגעגועים לאחבה ונם ליריקה רומאנטית, על רוחו של נגיארה, לא קשה לשער. —

ואולם כיצד יכתוב פיימן יהודי על הדר-המבע או על אשה נאה בימים ההם, ימי שלמון הקבלה והאדיקות הקיצונית, ימי במול החומר וחבוז לנשמיות, ימי הקנאות הנפרוה של האנוסים בעלי-התשובה, בזמן שעל כל חמא, שחמא אדם מישראל בחדרי=חדרים, דנוהו ברותחין ובשרפה ? כיצד ים תכל יחודי באשה, מקור המומאה, בימי האמונה כשלמון הרוחות והשדים, הקלפות, סמאל, לילית וכל כת דילחון ? י) — מה עשה נג'ארה ? — שֶּם מוסח-הקבלה מיסודו של האר"י על פני שירתו. אהבת איש ואשה -- הרי וֹה סמל אחבתו של הקב״ה לכנסת=ישראל, היכל־חמד — זה בית=המקדש, הר=חמבע-ציון והלכנון, ומשתה ושמחה -הרי הם קרבנות ונסכים ועכודת. בית=המקדש. אם מדעת עשה כך ר"י נג'ארה, הרי השתמש באמצעים בלתי־נקיים לנמרם. ואמנם, כשאנו קוראים את שיריו יש שמתעורר בנו החשש, שהפחד, שמא ידונו אותו ברותחין ואת חבוריו יפרסמו כספרים חיצונים נרם לכך, שיַכנים קצת קדושה בתאור המבע והאהבה. והראיה — שבשעה שהוא מומר על הנושאים המבעיים שירתו שומפת ומלאה רעננות, וכשהוא עובר אל הנושאים הדתיים – מיד מורגשת התאמצות ידועה ושירתו נעשית ביםית, מליצית ונבובה. הרדיפות, שרדפוהו הקנאים המקובלים, הכריחוהו להתקדש ולהתחםר. ואמנם, כלפי רודפיו מכוונים דבריו אלה בהקדמתו ל.מימי ישראל"; "יה שמו אבמח ולא אפחד. פן יהיה כרך זה (כלומר קובץ=שיריו "מימי ישראל") נכזה בעין כל חכם וחוזה ולא יכנס עסק בגבול, אשר גבלו ראשונים לספרים חיצונים ודברי גרגנים, אשר היה להם בדברי חשק, והתנצלותם בזה, אשר הוא להראות העמים והשרים את יופי מליצתם באגדות של דופי. והנה באמת לא צדקו בשיחם... אמנם, יופי המליץ וכחו-איש, אשר אין מעצור לרוחו להראות שיחו בכל נושא שיהיה, הולך נכוחו ולא

<sup>1)</sup> עיון למשל, כפר חרדים, פרק תשובה.

פנה אל רחבים ושירי עגבים, לפלח בחץ לב כל ריק ופוחז״. -- ותמקום אחר הוא אומר שם, ששיריו יפעלו ננד השירים החולונים והחפשיים. "פי דוברי־שקר ודובבים שירי-עגבים יסָכר ושירי-אהבים לא יעלה על לבם... בראותם הטירים. כי חזקה על כל איש לא שביק היתרא ואכיל איםןרא". ומשום כך מוצאים אנן בשיריו של נג'ארה הרבה חרוזים יפים ומורים פיומיים אָבל מועמים הם השירים, שבהם השתחרר מן העול החיצוני וגתן לזרם=שירתו להתפרץ ולהתגלות בכל מבעיותה.

בצפת נתחנך ר' ישראל בבית־מדרשם של החכמים חנדולים, שביגיהם נחשב גם ר' משה אביו. עוד כשהיה רך בשנים התחילה רוח חשירה לפעמו וחבר שירים ,בימי הילדות וחשחרות, דלא מקבלי מרות"1. לפי מצב-רוחו אז ולפי הדוגמאות, שנשארו מתקופה זו, היו נושאי שיריו עניני־חול, כנון: אָם לָבְּהְ עָצִב בְּיִגוֹן גִרְדָם, גַם מחָמוֹל שָׁלְשוֹם וְגַם מאָמָשֶׁי

קום, דור, שְׁתָה עָסִים וְיַיִן אֲרֹם כַּדְּם תּוֹךְ גַּן־עַנְנִים לַח בְּבוֹא הַשָּׁמָשׁ.

וכן כתב אז שירי־ידירות. למשל, "על אוינמדור (מניפה, Fächer) משני עברים ברקום כסף וזהב מחומבים מזה ומזה", כתב מן העבר האחר: ינ בּי טִינְמוֹף, יוֹמֶכּ צִינָה, תוֹם-לְבַּבּ יָמְׁלוֹם יָנוּחַי

עת לי תָּנִיף אוֹמֶר: מָאַרָבַע רוּחוֹת בּאִי הַרוּחַ.

ומן העבר השני:

אוני עֿניר לָלְ אָפִּים מְקְהָּהָ אַמְצִיא לְךְּ פּּוְיוֹם,

בי תִּבְצָא יִאישׁ קירת ּרנַח הַן עַר שֶּׁיָפנַח הַיוֹם. – כָּי תִבְּצָא

כן שר אז שירי התול כנון: "על איש בליעל, אשר בבית־חמין בעל ארוסתו ולכסות חרפתו הקריב חופתו" 2). וכן: "על חזן בעל קול ערב, אבל נוהם כדוב" 3). אולם המשורר עבר בשבמ-הבקורת על פרי-רוחו מימי-געוריו ודן אותם ברובם לנגיזה: "והיו הלוחות הראשונים אשר שברתי", כי היו בהם מנרעות שונות. בפרט הקפיד ר"י ננ'ארה על לשון צחה: "טרם תצסחנה מילי דבידותא (מימב השיר כזבו) ופילי דבדיחותא בלב גער מדעת נבער, מוב כי יחקור מקור צחות הלשון... וירגיל לשונו דבר נכונה" 4). מושפע מן האר"י התחיל מחבר פזמונים בסנגונו של האר"י ובלשונו ה א ר מי ת. והשיר הראשון ממין זה הוא : "יה ריבון עלם ועלמיא", שנתפרסם בכל תפוצותרישראל. משקלו כמשקל "אזמר בשבחין" ו"אסדר לסעודתא" וכן צורתו "מרובע" כצורתם, אולם מה שמבדילו משירי האר"י הוא – המבעיות הריאלית, שיש בו, במקום המסתורין הסְמָלִים שבשיריו של האר"י, וכן גם הכנסת גושא לאוםי בשני החרוזים

<sup>1)</sup> מי מנוחות. קליח. 2) מי-מריבה, קניה. 3) מימי-ושראל. אק דמנ (4 ל.מימי-מריבה".

האחרונים: "אלחא די ליה יקר ורבותא פרוק ית ענך", "למקדשך תובעולקדש קודשין". ובזה חולך הוא בעקבות ר"ש אלקבץ בשירו לכת דודי", שמן חבית השלישי שלו ("מקדש מלך") ועד הבית שלפני האחרון ("ימין ושמאל תפרוצי") מבמא הוא את השאיפות הלאומיות של ישראל, — ועוד פומון חבר ר"י בארמית, שהוא דומה להקודם כמנגון ובתוכן, אך אינו מפורסם אלא בין יהודי-המזרח: יָה אֶלָה מַלְכוּת, עַלַם מַלְכוּתִיה וְרַב עִס כַּלְ דְּרְ וְרָר שׁוּלְמָצְיָה...

אָפִירָת עַפָּא, חַבְּלוֹי הַקּיפִין, וּמִן קְרֶמְךְ הְּבַע אָמִירָת אַפִּירָי... ו).

בצפת נשא אשה ונולדה לו בת, שקרא לה אור!—זהב בספרדית, כאמור, שמזה נראה, שלשונו המדוברת היתה ספרדית. על בתו זו, שמתה עליו בהיותה בת עשר, נשא קינה זו:

אוֹרִיד בַּנַּחַל דָּטְעָתִּי, כָּי הַכְּרֵע הָבְּרַעְתָּנִי, בְּתִּי. יָבָעַר תּוֹךְ לָבִּי כָאִשׁ לַחָבּ, עַל בַּת יְחִירָה לָבִּי יֶאֶחַב. אֲלוֹנָן:אִיבָה יוּעַם זָחָב (־אוֹרוֹ), וְחַב-פַּרְנַיִם, חָשֵׁקְתְּ חָמְדָּתִי... עַל בַּת תַּאַנַת עָשֶׂר שָׁנִים בָּרָנַעׁ לַטּוֹן נָחָטְפָּה מָאָתִּי...

זמן מועם אחר מות, בתו מתה גם אשתו, וכשנת של"ם או ש"ם התנפלו הדרוזים על צפת והרכה יהודים היו מוכרחים להמלט על נפשם לדמשק, וכיניהם — גם ר' משה נג'ארה ובנו המשורר.

ר' משה נתקבל בדמשק בכבוד גדול והיה שם מטיף ודרשן בשלשת בתי-הכנסיות, שהיו בדמשק למסתערבים, ל"אסקלאון" (כלומר, ליהודי סיציליה ואימליה) ולספרדים. ובנו המשורר חסה בצל־אביו ובזכותו היה קצת שליחד צבור ודרשן וקצת סופר־העיר והיה "יוצא ובא בדרתא וביתא כל שעתא צבור ודרשן וקצת סופר־העיר והיים מסקא דהזמנה, כי ספרא דמתא אנא " "). בעיר דמשק, שהיא מחוננת במבע עשיר ורענן, ויושביה חיים חיים עליזים ומלאים ואוחבים שרים ושרות בעל קול ערב, נפתחו לפני נגיארה שעריו של היכל חפיום והזמרה. ובהיותו אלמן וערירי, בלי אשה ובלי משפחה, מבעי הדבר, שנתן למלאך־השירה למשכו אל תענונות־החיים, אף אם בוודאי רק בנבול המותר על־פי התורה. מובן, שדרכו זו עוררה התרגשות בקרב החכמים המקובלים על "חכם" יהודי, שמתחבר "לחברת ערמילאין". אך כל הימים, שאביו היה חי, לא נועזו לצאת כנגדו. ואולם מזלו של ננ'ארה נרם, שמת אביו פתאם בשנת שמ"א. מאז התחילו מתננדיו לרפו בכל האמצעים הכשרים והבלתי־כשרים וספרו עליו נוזמות ובדויות, עד ששברו "את ממה־לחמן ונשאר בלחץ ומצוקה, על־כן הוא מקונן על אביו:

<sup>1)</sup> זמירות-ישראל, 2) הקדמתו ל,מימי-ישראל".

אָקוֹנֵן בְּצִין-דּוֹמָעַ, דּוֹמֵעַ, דְּמָעָה בַּנַחַל נוֹבָעַ. אָזְעַק בְּמַר, לֹא אָחֲשֶׁה לֹא אָחֲשֶׁה וַיְהָי אַחַרִי מוֹת משֶה. אָם נָפְלָה זָעֶטֶרֶת רֹאשִׁי, אוֹרִי חֲשֵׁךְ, קְדַר שִׁמְשִׁי, נָחְפַּךְ לְאָבֶל מְשוֹשִׁי סְגוֹר לִבִי יָקְרָעַ יָקָרֵעַ בְּמוֹ פּוֹלָחַ בּוֹקעַ.

אַוְפּוֹר בָּל יָמֵי לֹא אָנְשָׁה לֹא אָנְשָׁה וְמֵי בְּכִי אַבֶּל־מְשָׁה ...

ועל מצבו הוא מתאונן; "גדע בחרי=אף קרן־ישראל, האשל הגדול. אבא מארי. פנה הודו והדרו, ואהי נבזה בדמשק ערש, שוכב הוזה על מסגר כגר בארץ־ציה".

סוף סוף נמצאו לו גואלים, שרחמו עליו: "עד אשר העיר ה' את רוח שרי-הקודש, וחוצות שמו לי בדמשק כחפצי ואבי (כלומר, תשוקתי, עיין למעלה), כאשר שם אבי, ימלאו ספקי ולחם חוקי... גתגני לרחמים בעיניהם ויהי המה מריקים משקיהם אל שקי בצוקי ובצרתי ומידם נשענתי". בפרם היה בתומכיו ר' חיים בן חיים, שעוררו להדפים את שיריו ואמר לו: "למז אבני מדעך וספירי שירי שעשועך בין רגבים ידובקו ומימיך נאמנים על הארץ תשפכם? קום ספק חבל לחבל ומשיחה למשיחה ודלה מים מבורך ונחלים מתוך בארך, יפוצו מעינותיך חוצה... ולקום כל מליצה ושיר גרשם מן החורים, אשר התחבאו". ואמנם, ר"י נג'ארה אסף אז את מיםב שיריו במצות הגדיב ר' חיים והדפיםם בצפת בשנת שמ"ז במספרו מאה ושמינה שירים כמנין "ח"ק לישראל".

הקובץ אבד, ואין אנו יודעים מה השירים שבאו בו. נראה, שהרבה מהם חזרו ונדפסו אחריכך בקובץ "זמירות ישראלי", שהוציא בשנת שנ"ט, בקיניציאה. בכל אופן, הופערו של קובץ זה עשתה רושם נדול בחיוב ובשלילה. וביותר-בשלילה. בשלילה פעלו שיריו על המקובלים והקנאים, ובראשם ר' זביותר-בשלילה. בשלילה פעלו שיריו על המקובלים והקנאים, ובראשם בכל הזדמנות היים ויטאל ור' מנחם די לונזאנו. הראשון השתמש בכל הזדמנות להשפיל את נניארה בעיני הקהל וב"שבחי האר"י" וב"שבחי מהרה"ו" מסופרים רפאל בדמשק, וכששאל החבם, אם יקרא גם את חכם ר' ישראל נניארה, ענה הרוח: לא תקרא איש זה, שהיא מנונה. כי אעפ"י שהשירים שעשה משמחים אלהים ואדם והם מקובלים לפני היי שעשה משמחים אלהים ואדם והם מקובלים לפני היי עם כל זה יש לו גנות בהיותו אובל על שלחן מזבח ה' בראש מנולה בעראקייא (מין כפה) אדומה עליה לבד וזרועותיו מנולות, ויושב עם ערטילאין (רמו להתחברותו עם משוררי-הנוים) ואוכל ושותה היא והם ואינו נזהר בחברות ערטילאין" (שבחי האר"י). ובמקום אחר (ב"שבחי מהרח"ו") נאמר בחברות ערטילאין" (שבחי האר"י). ובמקום אחר (ב"שבחי מהרח"ו") נאמר החברות שהפזמונים שחבר הם בעצמם מובים, אבל הוא בעצמו אמור לדבר

עמו, ומי שמוציא הפזמונים שחבר רע לו. כי תמיד פיו דובר נבלה וכלימין שכור. והנה ביום פלוני בין המצרים קבע סעודתו בשעה פלונית... והניח כובעו בקרקע, וזמר שירים בקול רם, ואכל בשר ושתה יין. גם נשתבר. ואיך מכריז בשירות בניובאר (כפר אצל דמשק) ודורש להם תשובה". ועל ידו של ר' חיים וימאל עזרה עדת קנאים לרעתו של ר"י נג'ארה, ובאחד ממכתביו לידידו ר' ישעיה הכהן מתאונן ר' ישראל מרה: "נפשי נבהלה מאד, נפלה, נפלה... כי נהפכו עליח שיריה לציריה, תחיל תזעק בחבליה, כי לא נפלו לה בנעימים... נפשי, בתוך לבאים אשכבה, לוחמים בומים כמדקרות הרב לשונם וגרונם, אומרים אמור למנעני, כי הפרתי ברית שארית ישראל... נפשי מתונה מדאנה, מדבר ישבה שממה... נאלמה ונעלמה מעיני כל חי מרוב כלימה, כי לא ידעתי מה להשיב אל ערי ושומני" (,מי מנוחות').

אך התנפלותו הקשה של מהרח"ו לא מנעה בעד נג'ארה להנן על כבודו של רודפו זה כשָּנָצא אדם אחד מסצרים לערער על פסק־דין של ר חיים ויטאל בעינין ירושה. אז יצא ר'י ישראל נג'ארה ב"תוכחת סגולה לפה דובר נבלה, והרחיב דבור מלה להתמיד עלילה ובמלאכים שם תהלה, על החכם השלם הר' חיים וימאל, מעמה=תהלח". ור"י נגיארה כותב למצרים על האגרת "אונרת ומסוכסכת, נושכת דורכת. להכנים קול מפחדים בלב האריה, אשר אם יקרא עליו פלא רועים פקולם לא יחת ופחמונם לא יענה, באשר חונה הוא (מהרח"ו) על אדני האן שר והיו שר... ואיך מלאו לבו ליתוש נמוש רמוש, קצוץ־כנפים, ולזבוב ולדכורה אשר בקצה יאורי מצרים. להרחיב דבור ומענה לשון על אישון בּת-עין ולתת רוזגים לאין" ("מי מריבה"). מתוך דברים אלה רואים אנו את נודל־רוחו של המשורר, שהתרומם על ענינים פרטיים והמליץ על רודפו למען האמת. ואולם ר' חיים ויטאל, לכל הפחות. כעם אד על התנהגותו של נג'ארה, שהיתה בעיניו הפקרות ופריקת עול־שמים, אבל את שיריו החשיב; לא כן ר"ם די לונזאנו. הוא שפך בוז על שיריו ללשון לעז.. והוא לא ידע, ששיר זה פנול הוא, כי האומרו ווכר דברי הנואף וחנואפח... ואולם ראיתי לבעל זמירות ישרא ל אינו חושש כלל... ואני 'בהיותי בדמשק הוכחתיו". ועל השיר "יריבוני לחיי דוד" אומר לונזאגו: ,כלו סנ, יחדיו נאלח ואין ראוי לבוא כקהל ולהאמר לשי". אולם דוקא שיר זה הוא ממבחר שיריו של נג'ארה. משקלו הוא וָאפר השלם, שאפילו משוררי ספרד המשובחים לא הרכו להצליח בו ( ח - - - ... משוררי -, - - - . בדלת ובסוגר. בסוגר חשני של כל בית ה' מדות).

<sup>1)</sup> בספרו "שתי ידות". קמ"ב. (2) זמירות-ישראל. עולת חורש. ס"ב.

יְרִיבוּנִי לְחָיֵּיִ־דוֹר מְאד אָּדְמוּ וְעֵינִים רְלֵב הָרְעוּ וְלֹא דָמוּ. לְחָשְׁכֶם גַּר שְׁנַת־עִינֵי וְלֹא נְמוּ. בְּחָבִּי אָש־יְקוֹר שְׁמוּ. בְּבָן אֵלְהְּיְּבְּמְתְהוֹלֵל יוֹם וַלִּיל.

> וּמַבִּי-תֵוֹ וֹסִוּת-תָּבָר וְתוֹד וֹלְבַּשׁ. מְרַיבַר-פֿוּ הַכַּא וֹכַאִיב וְנַם וָחָבָּשׁ. שְּׂפַתְיו יִשְּׁפוּ נָפָת וְצוּף וְדַבשׁ. וֹבְרַבר-פֿוּ הַכַּא וֹכַאִיב וְנַם וָחָבָּשׁ.

יוֹם וָלֵיל.

וָאָש הָבְעִיר וְרַמְּנֶת נְחָנָנִי, כְּמוֹ אַכְזֶּר מְבְלנִי בְדִם־חָשְׁקוּ וָאֶחְנוֹלְר רְשָׁחוֹת שֶׁת לָיֵר מַעְנָּל לְלַכְּדִנִי, בְּטֵּר מְבְלנִי בְדִם־חָשְׁקוּ וָאֶחְנוֹלִר

יום וְלֵיל.

נַמְעִינִי־יְשׁוּעַה בָּהּ לְרִאשׁ־פִּנָּהּ וְמִי יַעַרוֹךְ וּמִי מֶנָה שְׁבְחָיהְ וּמִי יְמַלֶּל נַמְעִינִי־יְשׁוּעַה בָּהּ לְרִאשׁ־פִּנָּה וּמִי יַעַרוֹךְ וּמִי מֶנָה שְׁבְחָיהְ וּמִי יְמַלֵּל יוֹם וַלַּיל.

יְאַפָּוּץ נִשְּׁבְּרִי־לִבָּב בְּנִיב-שְּׁפְּה, בְּבַת-אֵינוֹ מָאר יְפָה, אֲשֶׁר הַּוְּחִיר בְּמוֹ הֵילל יום נֵלֵיל. יום נֵלֵיל.

חַמּוּרוֹת בֶּל יָקָר נָנְרוֹ רְמוֹ אַיָן, יְשַׁבֶּר בָּם כְּמוֹ יַוֹן, יְאִיש־שִּיבָה וְנִם עוֹלֵל יום וַלֵּיל. יום וַלֵּיל.

יוֹם וְבֵּיל ... יוֹם וְבֵּיל יִים בְּלְשֶׁר מְשֶׁחָהוּ בְּרֹאשׁ הָאִהְבָה גַוֶּר נְּכָרְכוֹ עוֹלְלּוֹת יְעוֹבֵל יוֹם וְבֵּיל ...

אכן, צדק לונזאנו: שיר זה אינו ראוי להאמר "לש"י" ("לשם יתברך"), אלא לאוהב בשר ודם.—

(עוד יבוא).

יִמִימָה

(רשימה),

מאת

#### זינה רבינוביץ.

זה כבר אני מטייל ביער זה שמחוץ לעיר. ביער שהוא מקום-שיול בכל ימות-השנר-

בראשית אביב=הצפון, עונת הריהות של השַּלְנָיַת וְנִצְנוֹצֵי-הִסְגְּלִים, יש למצוא ביער זה מרכבות בודדות, שגלגליהן מובעות עד למהצה בשלוליות של מי-שלגים נמסים, ופני נוסעיהן על-פי רוב נוגים ועצבים, —פני נשים צעירות כפני כלה, המתאבלת על בחירה, שנפל הרחק ממנה חלל בשדה-הקרב, ופני גברים כפני אַלמנים, שטובעים בים־זכרונותיהם. כולם שקטים כאילו כרתו ברית שלא להשבית את הדממה הניגה, שהיא מרוקמת בין צמרות האַרָנִים ורובצת לרגלי העצים הבוכים חרש...

כאילו נדר נדר נדר בתיצחוק על שפתיהם עד אם יבשו המים ונראתה פסת-ירק ספוגת-שמשי

ופתאום — את הברית הכרותה לדממה מפירה הסנונית הראשונה. נעלמים הבודדים הנוגים. נזירי-החיים, ועל שבילי היער המכוסים קטיפה ירוקה נדאים בערבים צללי זוגות, ומבינות לצפצוף הסנונית מגיעים לאזנים צלילי נשיקות.

וביום, עת תזרח השמש ותחמם את הקרקע הרטובי עיניך נתקלות בפני תינוקות המטיילים עם אומנותיהם. ואז עשה את אזניך כאפרכסת וקלוט אל תוכך קולות ילדים, קריאות של אומנות. צלילים ראשונים של פסנתרי שנשמעו ביינר. גניחת עגלות מעונות רהיטים של הדיירים העראיים, העוברים אל הקייטנות שכיער לימות־החמה... ולעינך נפתחים אחד אחד בתי-עץ ונקרעים חלונותיהם הנצורים לוחות-עץ, וקולות של דיירים בוקעים מתוכם.

ובימות־השרב, עונת זמזום־הדבורה, רננת-העפרוני, ניחוחי מיץ-הארנים המשכר, יבצבצו לעיניך מבינות לסבכים ראשי ילדים, המבקשים פטריות בלוית אמותיהם, שהן לבושות שמלות דקות.

ובראשית-הסתיו יתרוקן היער לעיניך. שיירות של עגלות טעונות רהיטים נמשכות לאט לאט בדרך העירה- אחד־אחד יתרוקנו מעונות־הקיץ ובעליהם צרים על חלונותיהם לוחות-עץ... המעונות נעשים עורים ושקטים. דממת־חלל רובצת בכל-

ויש כי תסור לאחד מן הבתים הריקים מדיידיהם הארעיים, תתהלך חרשי בנשימה עצורה, על פני החדרים האלפים ותוגה תסלא את לבך... ונדמה לך, שבת-קולם של חדיירים מרחפת בהלל. ואתה משתוקק לנתח את בת-הקול הצוללת באזניך לחומים

דקים — לצלילים קטנים. זגדטה לך, שאתה שומע קול-צחוקו של הילד כשאביו זורקו למעלה ולמטה. קול-בכיו של התינוק בחשכת הלילה. קול-גניחתה של האם כשהיא נעורה בחצות-לילה לקול בנה, ועל כל אלה גובר קול-צחוקה של נערה [רוֹדָה מאחורי החלון... ונדטה לך, שאצבעותיה הדקות מזוינות במספרים קטנים ומקצצות בשושנים שעל יד החלון. ואתה נחפז מן הבית הריק אל הגן.

אך אין כלום בגן. לא שושנים ולא אצבעות דקות מזוינות במספרים. ולא נערה ורודה. אין כלום. הגן ריק. בבּוֹת בּנִּן ... מתיו. מתיו בּבּל ...

ואתה תועה ותועה עד אין קץ ומסביבך סתיו. סתיו. סתיוה

פנים רעננים לא בָרָאוּ וקול צחוק לא בְשָּׁמֵע ...

ופתאם מגעת לאזניך צריחת-העורב... זאתה בורח. אתה בורה מתוך פחד... העירה! העירה!

להחניק את היגון הנובע מעמקי-הלב בתוך שאונן של מרכבות-חשמלי צהלת-הסוסים והמית-הקריה..

העירה! העירה!

להשביע את הבדירות בין המון הוללים בבתי-קהוה. על־יד שלחנות, שעליהם מסודרים יינות משובחים, המתנוצצים באלפי צבעים בכוסות-בדולוז. להחריש את הגעגועים על-ידי צחוק של נשים פרוצות, על-ידי שריקת הצוענית, הרוקדת תחת צלילי הקאסמאניפות שלה.

ו העירה ! העירה

אך לא לשמוע את בכי־היער האָבל, את קול הספדו על החיים...

העירה! עד שישקט סער־הגעגועים, עד שידום דם־הטבע הנוחר בגסיסתו, עד שיקפא לב-היער ויחדל לפרפר מתחת לשמיכת-החורף, עד שישתקו הכל תחת כסותה של השלוה הלבנה.

ואז. כאשר יגברו עליך שממון-הכרך והמיתו, לבש את אדרתך החמה וצא היערה כמוני-

הרחק אל תוך עבי-היער תצא, אל בינות לארנים הגאים, אל האשוחים העבותים. הרחק! קלוט אל תוך לבך את שלות-זקנתו של הטבע ודום. . . תְּעַה שעות רצופות בין העצים הדומטים ושְּכַח את רתת-האביב, את רעד הנשיקה הראשונה, את שָרַב האהבה ואת סְתִיוָה . את יגונך בימות-האסיף, את שמטונך בין המון חבריך השפורים.

שְּכַח ! שכח! התאחד עם היער הדומם. עם שלות־המבע. והיית לזקן פקה. המבטל בבת־צחוק את כל תענוגי העולם ...

וכי נעור רתת-חיים לא פללת בעמקי נשמחך העיפה. צא לעכי־היער, צא אל הדרך הסלולה והארוכה. וכי יפעם לכך אל החיים ומתוך קוצר-רוח תִּסְתַרְהְּ בין סככי־היער, אל תחמול ... שבור את הענפים המפריעים את הדירתך אל תוך מעבהו. שָבוֹר וֹפְרוֹק בלי חמלה ומהר אל הדרך הארוכה, ההומה מהתחרות־מגררות. מצלצול-פעמונים, מנחרות סוסים ומשאון-נוסעים ...

הסתכל בשביל של המחליקים על הקרח. הסתכל בפני העלמים והנערות. המחליקים מתוך צעקות וצחוק במחלקים של עץ. התכונן אל הנופלים ואל הקמים... הסתכל! ואם גם בלבך נעור חשק צעיר וור, אל תתבייש!

עשה כמוני! לך אל תחנת־המחלקיםי, פשום מאליך את אדרתך ולכש הליפת צמר דקה עם צוארון פתוח, רתום רגליך אל מחלקים ארוכים של עץ, השען על שתי משענות גבוהות ורוץ על פני השלג החלק והעליו...

אל תתבייש אם גם אינך צעיר ביותר! גם אני איני צעיר עוד! הַחלק, ההלק! הרחק להחליק! נשה ימינה אל שביל שקט ודומם, ושם בקצה השביל. כי תראה מגרש נרחב, לבן. בע לך, שזוהי הבריבה... אַל תפחד! היא קפואה. הַחלק, אזור מתניך, ואם תפול לא תראך עין־אדם! ואולם הסתכל ראשונה בשבילים אולי יבצבץ משם ראש של נערה חובשה כפה לבנה ?...

הסתכל!

שם פגשת' בי מימה...

\* \*

זה היה באחד מערבי־החורף השקטים והשלוים. השמש כבר שקעה וקויה. האחרונים דעכו במערב וסננו מבעד לצמרות־הארנים אודם קל על השלג הלבן.

אני מחליק בשביל שסביב המגרש הרחב – הבריכה הקפואה.

רוצה אני לרוץ לקראת המרחב הלבן. — ופתאום, מבינות לאשוחים מן השביל הרחוק, מבצבץ ראש חבוש כפה קשנה ולבנה.

פני-הנערה הוְרוּדִים מסמיקים, תלתלית השחורים, שהציצו מכעד לכפה, זעים. זעיניה הכחולות מכעד לריסיה חשחורים והארוכים ננעצו בי- אבל אך לרגעי להרף עין. כחלום יעוף-

ועוד הפעם אני יחידי. אך מרחוס מנצנצים מעל השלג הלבן מחלקיה האדומים של הנערה. שהסבה פניה ובדעתה לחזור. כקפוא אני עומד רגעים אחדים. למה אני עומד ?—ואז אני נזכר, שצריך אני לרוץ לקראת מרחב הבריכה הקפואה... אבל למה ? אני שב אל "מסלת-המחלקים".

עיני מבקשות את הכפה הלבנה. את התלחלים השחורים, את העינים הכחולות, המבישות בנאות מבעד לריסים הארוכים.

− אני שב אל התחנה, מחליף את בגרי, מציץ בדלת השניהבעזרת=הנשים...

איננה. איננה.

לאן נעלמה 🎙

אני שם את פעמי המהירות אל תחנת החשמלית: אולי כבר נסעה ? ואולי עדיין היא יושבת באחת ממרכבות־החשמלית על-יד החלון? —אני ממהר ללכת. מרכבת־החשמלית כבר זזה ממקומה. עיני נעוצות בה — ופתאום על-יד החלון מופיעה הכפה הלבנה.

ראשה נשען על כף־ידה העטופה בְּסְיֵה לבנה ועיניה נתלו במרחק — עיניה אחוזות־חלום...

החשמלית חולפת לְפָני... הכפה הלבנה לא הואילה להסב אלי את ראשהי.

ולמחר באותה שעה אני עוד הפעם ב״שביל המחלקים״. שעה ארוכה משומם אני בין המחליקים. את הכפה הלכנה איני מוצא ... כבר נוטים צללי־ערב ואני שב אל "תחנת־המחלקים". אולי היא כאן; אך לשוא! לשוא!

כבר נסגרה התחנה, ואני שם את פּצְשִׁי אל החשמלית. גם פה בקשתיה, אך לשוא! לשוא! כבר גתרוקנה גם תחנת=החשמלית. הרכבת האחרונה. ואני עומד ומבקשה. אם לא אמהר לשבת ברכבת זו, אצשרך ללכת רגלי העירה. כך מזכירני: המכונאי – ואני יושב ברכבת.

מדוע לא באה היום? או אולי הקדימה לנסוע הביתה? או אולי חלתה, אולי התקררה אתמול בשעת־המרוץ, ועתה היא ושוכבת על ממתה הלבנה ומדמדמת הנים חום, ותלתליה פזורים על ברה הלבן ועיניה הכחולות בוערות כגחלים שחורות.

מדוע כגחלים שחורות?

ושפתיה הבוערות מרוב חום נעות בלי להשמיע הגה, — ופתאם מתפרץ מגרונה איזה שֵׁם...

? ואיזה שם מכטאות שפתיה בשעת הזית־חום

יידיה, כמבקשות עזרה, תופסות בידי האיש היושב על ידה - - -

ומי היושב על־ידה בשעה זו? ומי שומע את השם. שמבמאות שפתיה הדולקות? הרכבת עומדת בתחנה האחרונה. זה כבר עברה על־יד ביתי. אצמרך ללכת רגלי . . . אין בכך כלום:

אבל מדוע עלה על דעתי, שהיא חולה? אולי לא באה היום במקרה? ואולי אתמול באה רק במקרה?

ולעולם לא אראנה עוד? ולא אדע את ביתה ואת חדרה? ולא אדע את שמה ושם־אמה?

ומי היא אמה?

אולי הוא אלמנה אבלה. המתהלכת יום־יום על פני חדריה השקמים, ובערבים אולי יושבת הוא בכסא רך ועמוק על-יד התנור ומשקפת על לשונות־אָש דועכות יבתה. הכפה הלבנה, יושכת על ידה ומקריאה לפניה דבר־מה כדי לפזר את ענני'- ינונה ?

ואולי בערבי־חורף מבמת הבת בקוצר־רוח אל האם היושבת על־ידה והממֻרפת בקלפים כדי למצוא בהם את עתיד־בתה ?...

ואולי היא מבקשת בקלפים את מראה־בחירה העתיד לבוא ובלבה מרקמת היא את שמו!

אולי ? . . .

ליל נדודי-שנה...

אני משומט "בשביל-המחלקים".

עיני משוממות הנה והנה. זה שלשה ימים, שלא ראיתיה, שלא החלקתי... איכה אחליק במהלקים אם היא חולה?

אילו ידעתי את שמה, הייתי מגלה לה, ששלשה ימים לא החלקתי בגללה.

הייתי מגלה לה. ששלשה לילות לא ישנתי בגללה... הייתי מגלה לה... לא! לא הייתי מגלה לה כלום, לו אך ידעתי את שמה!

כפה לבנה! כפה לבנה! אם גם היום לא תוסיפי לבוא, לא אחליק גם היום. בדד ונוגה אתהלך בשבילים שקטים ואהגה בך עד אם ינטו צללי-ערב... ואז־אשוב לאט לביתי וגם אז אהגה בך ואנחש לי בסתר־אפלת־בדידותי את שמך...

\* \*

? אני עוטר על יד אורן גבוה ומביט אל קצה-השביל ••• מה שבְּּדְּ, כפה לבנה אולי שמך פלורה ? ואולי שושנה? ובת-מי אַת? בת-עמי אובת עם-נכר ? אָה! מי חלף שם. בקצה-השביל ?

כפה לבנה! הַאַּת זאת?

אני נתר ממקומי. אולי כבר הולכת היא אל התחנה? כפה לבנה. אל תמהרי! הנני! עיני כָּלָה לראותך..

אחרתי! אחרתי... היא כבר נכנסה אל התחגה..

כפה לבנה! מפני מה את ממהרת כל-כך? אולי ראית אותי ומהרת להכנס אל התחנה? אולי את פני הירא: ? אל-נא! אל-נא! אנכי אך חולם בודר, המברך כל פרח ואינו מריח בו..

אל-נא! אנכי אך חולם נוגה...

ולמח תמהרי? ולאן? אל ביתך? מי מחכה לך שם ? אולי אִּמְּהְּ האלמנה, המטרפת בקלפים עם דמדומי־ערב? אולי היא מצפה לך על יד המיחם המומום לכבוד בואך?

לא? ומי מחכה לך? ובשביל מי תמהרי ככה?

אולי בשביל בחיר־נפשך 👀 ומי הוא? בן-עמך, או בן עם זר לך?

ואַת? למי תישתחוי אפים ארצה?

התשתחוי לאלהי-נכר בפנת בית-תפלתך המואר למחצה? התדליקי לכבודו בוק רוערב ? וריח-שמלותיך בצאתך מבית-התפלה: המהול הוא בעשן-הקמורת? או אולי אלהיך — אלחד הצנוע, שיום־יום ימעטו דורשיו ?

אולי כמוך-כמוני – זה כבר עזכת את בית-התפלה.

ואולי בעברך בשויון-נפש בערב דלוח בחוצות קריה הומיה, פתאום תעמדי מלכת בסממה נדחת בשמעך קול-תפלה. שהזכירך את ימי-ילדותך ?

ואולי כמוני תשעני על כותל רשוב ובאין רואים תספגי את צלילי תפלת כל נדרי" ועיניך כעיני תזלוגנה דמעות ?

אולי כמוני תזכרי אז את ילדותך, את עיירת-מולדתך, את אוֹמַנְתַּּּךְ ואת ספוריה הנוראים ?

הוי, לו ידעתי! ונפשיכה שוקקה לדעת את הכל! את שמך ואת חדרך ואת ספריך ואת ביתך... את שם שפחתך, השלה מעל רגליך את נעליך עת תשובי מז ההחלקה.

ועוד נפשי שוקקה לדעת: אי מזה באת לקריה הומיה זו? הנולדת באחת במסמטותיה השקטות או ברחוב הומה? אולי אין קרית-צפון זו — מולדתך? מאלי כמוני פלימת-מזרת את?

כי, אם בעיניך הכחולות ישתקף הצפון, הלא בישערך השחור המזרח שם אותותיו!

\* \* \*

היא באה עתה בכל יום אל היער.

כבר יודע אני את שעת-בואה, את רגע-בואה.

אני מחכה לה תמיד מאחורי נזע עקה.. היא אינה רואָה אותי. אני מחכה עד שהיא יורדת מן החשמלית והולכת אל החנת המחלקים" להחליף את בגדיה ואת מנעליה. ואז הולך גם אני אל התחנה כדי להחליף את מלבושי: ללבוש חולצה לבנה ודקה במקום האדרת העבה.

אני משקיף מבעד לחלון ומחכה עד שתצא מחדר־הבגדים, ואז נוטל גם אני את מחלקי ויוצא אל השביל..

היא מחליקה ואינה יודעת, שאני מחליק מאחוריה.

ובקצה השביל הצר והשקט, על יד הבריכה הקפואה. כשהיא רוצה לשוב וספנה את מחלקיה, אני בא לקראתה...

אבל איני מתערב... אני מחליק הלאה, הלאה, על פני-הבריכה הקפואה, ואני שומע את הלמות לבי...

היא

היא שלוה באולימפום ?...

בפעם הראשונה נדמה לי, שלחייה האדימו כשראתה אותי. בפעם השניה נדמה לי. שפניה חַנֵרוֹ...

לא! לא! שניתי! שניתי!

היא שלוה כאולימפום!

עיניה הגאוה אינן רואות אותי, אף־על־פי שאני עובר על ידה בשביל צר זה... היא שלוה כאולימפום!

ואני בכל יום מדי עברי על־ידה שומע את הלמית-לבי...

ואני בכל יום מדי עברי על ידה משתוקק לנחש ולמצוא את שמה... ועדיין איני יודע את שמה, את שם ביתה, את שם עמה ואת שם אלוהיה.

עדיין איני יודע יואולי לעולם לא אדע ...

זה היה ביום קר ובהיר.

זה ימים מספר, שלא ראיתיה. נפשי כלתה לראותה. עיני בקשוה בין המון המחליקים והמשיילים. בין הנוסעים ברכבות־חשמל ובין המתחרים בגרירות חורף...

עיני בקשוה בכל: בקשוה ברחובות השואנים, בקשוה בזויות חדרי האפל, בערכים ארוכים, על משכבי בלילות. ובכל קרן־זוית של חדרי הריק התנוצצה בחשכת-הצללים כפתה הלבנה...

אזני בקשו את קול־פסיעותיה בין צללי פעמונים של גררות בין שריקות של רקבות רחוקות. בהמית הקריה הפרוצה, המקושצת בפנסים חצופים כאשת-זנונים בתכשימי־אתננה.

ומכלי למצוא בכל אלה את קול־פסיעותיה.הרך בקשוה אזני בדממת־חדרי האפלה, בתוך לחישת־הצללים על־יד משתי בלילות־נדודי...

נפשי חלתה...

זה היה ביום קר ובהיר.

אני החלקתי על פני המגרש הרחב, על פני היאור הקפוא. ונפשי כלתה בגענועי.
וכה חשבתי אז: היא חולה.. היא יושבת על-יד התנור: המאיר בגחליו העוממות
את הדרה... היא יושבת בכסא רך ועמוק, כרובה במטפחת של קטיפה, ובעינים חולמות
היא מבשת אל הגחלים הדועכות... ומסילה, גם-כן בכסא רך. יושב ה וא וחרש
מספר הוא לה על חיון, וחרש הוא מתחשא לפניה.

וכך הוא אומר לה: אינני רואה על פניך כלום. לא זעם ולא סליחה • • לא חימה ולא רחמים • • • אבל דעי לך, שכל מה שגליתי לפניך, גליתי לך כדי להמהר • • שכל מה ילא רחמים • • • • יועו ולא כלום • • • • ורעי לך. שאהבה מהורה לא ידעתי עד עתה • • יועו ושבת בלי נוע ועיניה נעוצות בגחלים כקדם, ואך על שתי לחייה מתגלגלות

שתי דמעות גדולות.

רחש קל השיבני אל המגרש הלבן. שעליו עמדתי כגולם לבן. היא! היא!

היא נראתה בקצה השביל הצר כפה לבנה! ככר הגיעה עד קצה-השביל... הנה היא יוצאת אל המגרש הרחב.. כפה לבנה! תודה לך.. היא נשאה את ריסיה הארוכים.. הרק-עין.. הסבה את ראשה ממני...

מדוע? מה פשעי ומה חמאתי? האמנם בגללי? — איני יודע כלום... עיני נתונות בכפה הלבנה.. אך הנה נסתככה במחלקיה... נפלה! אני רץ כל עוד נפשי בי. ידי אחזה בידה. הקימותיה.

היא האדימה. בעיניה התנוצצו שתי דמעות.

- הגברת חשה כאב ? -- אומר אני מתוך רשט

- לאי תודה - ענתה, נרתמה במחלקיה והחליקה ממני והלאה. קפוא-לב עמדתיוהבמתי אחריה.

את כועסת עלי, כפה לבנה? מדוע? מה פשעי ?

למחר השתחויתי לה. היא ענתה לי-

ומאז, ככל פעם שאנו נפגשים ב.שביל־המחלקים", אני משתחוה לה והיא מש"בה לי בקידה קלה. וב.שביל-חמחלקים' מחליקים הרבה זוגות שלובי-זרוע וחבוקי=מתנים, ומפיהם נפלשים קולות-צחוק, צלילי פעמוני-כסף, ופניהם מסמיקים ומביעים שמחה, ועיניהם מתנוצצות, ובהן נשקפת אש-נעורים..

ורק אני החולם הבודד בתוכם. מחליק בדד ...

ורק היא בתוך כל הנערות מחליקה בד בעינים נתונות במרחק. וכשאנו נפגשים שנינו הבודדים החולמים, בשביל העליז, ההומה מקולות קריאה וצחוק, אני משתחוה לה בחשאי והיא משיבה לי בקידה קלה. דומם...

\* \*

זה היה ימים רבים לאחר שהייתי משתחוה לה בחשאי והיא היתה משיבה בקידה קלה. דומם.

כבר לַתְּּתָה בתוך ניחוחי־הָשלגנית בשורת-אביב רחוקה

אך עוד התעקש הקרח על הבריכה כקדם והשלג עדיין התעצם במלחמתו באביב.

ואני זהיא, שני הבודרים החולמים התרישים, החלקנו כל אחד בדר עם הגיון לבו זעם רתת-חלומותיו, כל אחד עם סודו ויגונו, עם רחשי-נשמתו וגעגועיו.

היא עברה לקראתי כדרכה. בקידה קלה, דומם. ועל־ידי נפלה ארצה משפחת קשנה ולבנה.

וכשַכּבר היתה רחוקה ממני עמדתי מהחליק והרימותי את המטפחת, שנדף ממנה ריח⁻בשמים עדיז כריח ראשית-האביב . . . .

משפחת-משי קשנה ורכה. ובקרן זוית אחת רקושות חשש אותיות:

ימימה.

תודה לך, ימימה!...

מעתה אדע לברך את שמך ולקרשו...

אל תיראי! חלילה לי משאת את שמך לשוְא!

לא אשאנו בקול, לא בתוך המון־הוללים ולא בבתי־קהוה מוארים, ואף לא בחוצות-קריה הומים. וגם לאזניך לעולם לא אשמיעהו

נטע-שעשועים יהיה שמך בנפשי.. ובערבי=בדידותי הארוכים אקלע לו בחדר האפל ורים רעננים מציצי נפשי החולמת ובלילות אין=סוף אעמרנו בשבלי סתיו=לבי.

נטע־שעשועים יהיה שמך בנפשי. אל תיראי! לא אשאנו לשוא.

\* \* \*

באחד מלילות־נדורֵי קמתי ממשכבי ואשים פעמי אל חדר־המשרתת. מבעד לדלת נראה לי שביב אור־החשמל.

רפקתי בדלת. המשרתת עדיין אינה ישנה.

- יש לי בקשה אליך. -- אמרתי לה.
  - שיווהי ?
- אולי תוכלי לרקום לי על משפחתי את ששי ?...
- למה? היא הצמחקה חרש. ידעתי את הצחוק הערום של הנשים!
  - יש לי צורך...
    - -- מוב...

היא קבלה את מטפחתי- הבאתי לה חוטים...

למחר, כשהלכתי להחליק, לקחתי עמדי את המשפחת. ששמי רקום עליה. ו״בתחנת־המחלקים״ מסרתיה למשרתת, שתשימנה בכים של מעיל-קשיפה שחור... מעתה תדעי את שמי...

\*

ימים רבים עברו מאז והיא אינה מוסיפה לבוא.

מן היום ההוא, שבו קבלה את שמי על-ידי מספחתי, לא ראיתיה. ואיני

אולי הזכיר לה שמי את שם אהובה המת או את שם בחירה. שבגד בה ? מאז לא ראיתיה.

ואיני יודע. איך קכלה את שמי — הבכרכה אם בקללה ?

# הַפַּתְּכוֹת וְהַפַּחְצָבִים בְּאֶבֶץ־יִּשְׂרָאֵלֿ.

מאת

ד"ר מַ, זאגורודםקי.

.8

#### המתכות.

לאחר שמשה מבשח לעמו "ארץ שובה, ארץ נחלי־מים וגו', ארץ חשה ושעורה וגפן" וגו', הוא מוסיף, שבכלל "לא תחסר כל בה; ארץ, אשר אבניה ברזל ומהרריה תחצוב נחשת". מכאן אנו למדים, שכשעה שנכתבו דברים אלה היה ידוע, שבארץ־ישראל יש מכרות-ברזל ומחצבי־נחשת. וביחד עם זה מוציאות שתי המתכות האלו מן הכלל את כל שאר המתכות, שכפי הנראה. יַדעי בברור באותם הימים, שאינם במציאות בארצנו. כדי לדעת עד כמה כל זה מתאים לידיעותינו עכשיו, יש לסקור סקירה קשנה על ההתפתחות הגיאולוגית של ארץ־ישראל.

ארצנו היא חלק מן ההרים הנמשכים מן ה טוירוס בצפון עד הסיני בדרום. בין חוף ים־התיכון במערב ובין מדבר סוריה וערב במזרח. הגיאולוגים קבעו (בתולדות קרום־הארץ) את תקופת־הכלח או התקופה האַרכאית בַאת התקופה העתיקה. שאליה שייכים הקאַמבריום. הסילור. הדיבון. הקאַרבון והדיאַס; את התקופה התיכונה או ימי-הבינים: את הטריאַם, היורה והקרטון; את התקופה החדש ה-השלי שונית (הטרטיאר) והרביעונית (הקוואַרטיר), שמתחלקת לדילוביום או תקופת המבול ולאלוביום או תקופת־השרטון. והנה מתקופת-הכלח, מן התקופה העתיקה ומתקופת-הבינים. מן היצירות הבכירות שלה — סלעי־גבישים, נמצאים שרידים רק בצפון הרחוק מארץ=ישראל ובדרום — בהרי הסיני; בארץ־ישראל עצמה נמצאים עקבות יצירות קדומות ביותר רק מזרחית-דרומית לים - ה מלח. בירכתי הנקרה העשוקה, שבה עובר הירדן. נראות במקומות מועטים היצירות ההן ( סלע המוגכל, הקדמון) אם בצורת שכבות ענקיות מאד או בצורת מפַקעות – תערובת או בליל של נפצים וצרורות מגודל שונה ומשונה וחלקי-אבנים מכל מיני סלעים. ויש שהשכבות באות לסירוגין או בערוב עם חַוֹרִיוֹת (שוֹף) ווּלקאַניות. שדרכן עוברים רבדים של פורפורית או אבן־הּסִמְקית. כל אלה הם עדים על תקופה עתיקה מאד בתולדות התהוותה של קלפת-הארץ. אבל מקים זה הוא בודר ככל הארץ ובסקומות אחרים לא עוד נמצא כמוהו. ובודדים הם בארצנו גם

היצירות מתקופה־היורה; אלה נמצאים בירכתי החרמון. דרומית-מזרחית ממנו. במגדל-שמש – כפר ערבי קמן. שם מצאו התיירים עוד בסוף המאה שעברה את סימני התקופה היורית: השכבה התחתונה היא חרסית כחולה (חומר נקי מצבע כחול) ועליו שכבות (רְבָדים) של אכן-שיד קשה שצבעה הכהה עובר מעט-מעט לצבע בהיר; ,Cidaris glandifera ששמה קפור, של קפור, של המאובנת של קפור, ששמה שהיא משמשת סימן לתקופת-היורה בכל המקומות, שהיא נמצאת בהם. מאובנת זו ידועה כשם "אכן־יהודית". את שמה המדעי אפשר לתרגם במלים: "מצנפת־בלוטית" או "כומתה אכלמית" על שם צורתה: גופה כצורת המצנפת הפרסית. ששמה ברומית "צידאַרים", ועוקצה דומה לבלוט או אָכלס – פרי האלון הבלוטי – ששמו הרומי הוא "גלאַנס"; וכל גופה מלא עוקצים כגופו של הקפוד, ומזה שמה: "קפוד=הים". האגדה מספרת על פרעה נֶכֶפסוֹם, – לערך 2,006 לפני המאה הנוכחית – שהתעסק בתורת־ הרפואות וכבר השתמש באבן זו לרפואה; ממנו ירשו הרופאים היווניים אַאָּטיום ודיוסקורידֶם — זה האחרון הוא בן־זמנו של נירון־קיסר – והפיצו ברבים את השמוש באבן זו. את ספרי הרופאים היווניים הללו למדו בימי. הבינים כל הרופאים ועל-כן , השתמשו אז הרבה באבן זו. שהיתה באה מחפי ים-התיכון או מארץ = היה ודים ולפיכך קראוה בשם "אבן-יהודית" או "בלוט היהודים" או גם "זית של כדום". ביטי-הבינים חשבו, שהיא סגולה למחלות הרבה. יש שני מינים מאבן זו: העגלגלים והעכים הן הנקבות. המוארכים והיותר גדולים הם הזכרים; הנקבות שמשו תרופה נגד האבן בשלחופית-השתן. הזכרים -- נגד האבן בכליות. הצלבנים הביאו אבן זו מארץ-ישראל לאירופה וככל הסממניות היתה מצויה כרפואה בדוקה. ועד סוף המאה השתים=עשרה היתה כל סממניה מחויבת להחזיק מאובנת זה בין שאר הסממנים הרשמיים. באמת אין באבנים הללו יותר מסיד פשוט, פחמת=הסיד. מקפוד זה יש עוד מאובנת זו מצויה לא החרו אל גופה הצור: מאובנת זו מצויה לא רחוק ממגדל-שמש. וגם כזו טעו החיירים מקצה המאה השמונה-עשרה השבו, שזהו מין פרי מיוחד. שהרי הוקרי־אירופה, כשבאים לארץ=ישראל. לארץ הקדושה. מוכנים לראות בכל דבר נסים ונפלאות 1).

מלבד שתי הנקודות העתיקות הללו לא גילו עד היום בארצנו שום סימן של התקופות היותר קדומות ועל-כן אין לשתיהן ערך גדול בעיני הגיאולוגים וכל היצירות של ארצנו נחשבות עכשיו כשייכות לתקופת-הקרטון. ובאמת רוב הרי-ארצנו הם מן היצירות של התקופה ההיא: אבן החול הניבית (בים-המלה ובמזרח-הירדן). שכבות עכות של סיר. של דולומית (הרכבת פחמת-הסיד ופחמת-המגנסיה. נקראת על שם מלומד עבות של סיר. של טינסיד או רקבובית (עפר מעורב מסיד וחומר או מים שהצרפתים קוראים לו рухлънъ והרוסים Мörgel ואבנים

<sup>.</sup>Palästina : כספרו (Gute) על-פי הרמאן גומי (1

צור. צבעי־השכבות שונים ורבגונים הם ובאים מתוך תערובות של מַחְמֵץ־הברזל ומחמצתר הברזל ומתוך הרכבות של כרוֹםאו זרחנית. בתקופה מאוחרת, בתקופה השלישונית (המֶרְמֵיאֶר) חלו שנויים כבירים בקלפת ארץ-ישראל על-ידי וועות. רעידות וזרמות מבטן-האדמה. מן התקופה ההיא נשארו אכני־הבזלת בחורן, בגולן, בבשן, בסביבות ים -כנרתי במזרח ים = המלח, ועוד. בתקופה עוד יותר מאוחרת -- בתקופת המבול (הדילוביום) -- נבקעה הארץ לאָרכה מצפון לדרום ואחר נפתולים הרבה והעויות שונות של קרום-הארץ נוצרה הנקרה העמוקה או הבקעה הארוכה, שכוללת בתוכה את בקעת = הלבנון. ערבת = הירדן וערבת = יריחו, את ואַדי ערבה ואת ואַדי עקבה. נגלו על־ידי כך במקומות אחדים שכבות תחתוניות שונות (האכן הנובית במזרח-הירדן ושכבות הזינון והשורון במערבו). הרעידות והזעזועים לא פסקו בארץ עד היום ובכל התקופה ההיסטורית ה"רעש" הולך ונשנה; רק הוולקאנים כבו זה כבר והלבה שבחורן עתיקה היא מאד לימים. השפעתם של הוולקאנים היתה גדולה על צורתה של קלפת־ארצנו או הקרום שלה. ביחוד נכרת ההשפעה בחורן, בגולן ובחוף המזרחי של ים-המלח; במערב הירדן נכרת מעם השפעתם של הוולקאַנים במזרחו של הגליל. מפיות הרי-הגעש נשפכו כמויות נוראות של בזלת ולבהי שורטיהן עברו על פני שפלת הַוּרָן והגיעו עד ע מק = יז רע א ל וניצוצות מהן הגיעו גם עד שומרון (בסביבות זכרון=יעקב).

יצירות הקרטון בכל העולם (הן נחקרו ביחוד בגר מני ה. באנגליה ו בצר פת, ולפי השמות, שנתנו לשכבותיהן בארצות ההן, נקראות השכבות גם בשאר הארצות) הן עשירות בכלל בכל מיני אבני-סידי בשכבות חול ירוקי בחמר (חרסית או מיט). בטינסיד או רקבובית, בקרטון (שמשמש גם לכתיבה) ולפעמים גם באבני־חול. יש שנמצא בהן גם הצור ויש שגם אבני-הפחם מתגלות בהן בשכבה עבה למדי (לא רחוק מן העיר ה אַ נו בר בגרמניה). גם המרי-גפרית נמצאות לפעמים בשכבות אלו, באַלפים המזרחיים נמצא בקרטון גם צְפְּחַת ־ החרסית. בקרבת האַגובר מצויים בקרטון גם שכבות של אבן־ברזל, שמוציאים מהן את הברזל. אבל הגיאולוגים מצאו. שכל שכבה זו שייכת לתקופת = היורה ורק על-ידי זעזועים של קרום = האדמה נמתבכה השכבה הברזלית וחדרה אל בין שכבות הקרטון. גם אבני־זרחנית נמצאות לפעמים בשכבות -הקרטון. מן המתכות נמצאות באירופה בקרטון: גידים של עופרת בפרית ושל אבץ-גפרית ב זו ים ט פ אַ ל י ה , גידים של חַמר (כופר) על גבול ה ו ל א ג די וגיידי מטרונים אַנית (גם כן בוויסטפאַליה).

לפי זה, אם באמת כבר נחקרו כל השכבות מן היצירות הקרטוניות שבארצנו ואם בבלל הוגבלו על נכון היצירות האלו והתקופות השונות למיניהן. יכולות להמצא בארץ־ישראל מן המתכות לכל היותר העופרת והבדיל ל ואמנם. הם נזכרים קצת בכתבי־הקודש. 5 — 6 פעמים העופרת. לעומת זה כבד

השלח 48

נזכרים במשנה גם האָבֶר (שאפשר היא היא העופרת) והבעץ. את שאר המתכות ימצאו אם יגלו שכבות של יורה ושל פחמה (קארבון). לפי ידיעות של תירים אהדים נמצאים בעבר הירדן מזרחה סימני מכיות שונות: נגב ה מזרחה לים-המלח בעבר הירדן מזרחה סימני מכיות שונות: נגב ה מזרחה לים-המלח בת ופל שבקרבתה נמצא מקום בשם פונון, — מצויים, לפי דבריהם, עופית-נחשת, מְזוֹּר — הוא הניקל — ועופרת-נספית. באמת, כל המקומות הללו רחוקים הם מים המלח. אף-על-פי שהם נגבה-מזרחה או דרומה לו, אבל כבר הם בחבל הסיני, — והשיני הוא באמת כולו מן התקופות היותר עתיקות ועשיר הוא בכל המתכות והמחצבים. והממשלה המצרית היצבת בו ומוציאה מתוכו גם שמן-למאור, ועוד.

עוד עומדת ארצנו ומצפה לבנים, שיחדרו אל מעיה' ויחפשו בכל חדרי במנה": אפשר שימצאו עוד בקרבה מכמנים, שלא שערום החוקרים הזרים, שמסתפקים בבקור של ימים אחדים וממהרים להוציא משפט. אפשר שמלבד הנקודות הבודדות של היורה ושל התקופות היותר עתיקות תמָצאנה עוד נקודות הרבה כאלו חבויות תחת שכבות שרפוניות עליונות, ואז אפשר שיתקיימו דברי חוזינו :" תחת הנחושת אביא זהב ותחת הברזל אביא כסף ותחת העצים — נחושת ותחת האבנים — ברזל". (ישעיה, ס', יז).

אבל בין כה וכה אנו עומדים ותוהים: היכן הם הנחושת והברזל. שנזכרו בהבטחתו של משה ? — בטלים: "ארץ אשר אבניה ברזל" אפשר באמת להבין את אבני=הבזלת (שהרי השם "ברזל" הוא מן השרש "בזל"), מפני שכל אבני-הבזלת המרובות מאד בארצנו מראיתן כברזל ודומים הם שני הגופים בצבעם ובכבדם; ואף כמותו של של הברזל שבאבני=הבזלת, שמנעת לפעמים עד ''. 20, יכולה להמעות כל אדם בלתי=מומהה עד כדי לחשוב. שלפניו לא אבן-צווקה, אלא אבן=ברזל. אבל הנחושת? המלים "ומהרריה תחציב נחושת" הלא כבר הן מראות על אופן=העבודה ועל מקום-המציאות! וכי פוונה התורה במלים אלו על הנחושת שבסביבות-תפל? — אבל הלא משה מתואר שם כעומד אז בארץ-מואב ומול יריחו ומדבר בשבחה של הארץ שמעבר לידן מערבה! מאמינים אנו בדברי אבותינו: כלום יצויר הדבר, שיכתבו בספרי-קדשם דבר. שכל החי בארץ יכול היה להכחישם? — ולפיכך בשוחים אנו. שהגיאולוגים מאחינו. מילידי-ארצנוי שיקומו לנו בעתיד בכתי-המדרש העליונים שלנו, עוד יגלו לנו שפונות ומבטן-האדמה יעלו לנו את ההוכחות לאמתות דבריה של ספרותנו העתיקה. בארצות הסמוכות לארצנו היו בודאי המתכות מצויות לרוב ויושבי הארצות ההן בארצות המוכות לארצנו היו בודאי המתכות מצויות לרוב ויושבי הארצות ההן

ההן הוצבים בהרים או חופרים בנבכי-האדמה והיו מוציאים את הכרויות ומעבדים אותן בעצמם או מוכרים לשכניהם בצורת אבני-מתכתאו עפרות-מתכוח, ואלה הקונים —שביניהם בעצמם או מוכרים לשכניהם בצורת אבני-מתכתאו עפרות-מתכוח, ואלה הקונים —שביניהם היו גם אבותינו — כבר היו מעבדים בארצותיהם את הכרויות הקנויות והיו מוציאים מהן את המתכוח. ובאמת אין זכר — מלבד בפסוק "ומהרריה תחצוב נחושת" — למכרות של מתכת בארצנו; רק פעם אחד נזכר "מכרה-המלח". צפניה כועם על עמון ובני-מואב המחרפים זמגדפים את עמו ומסיגים את גבולו של זה ומנבא: "מואב כסדום עמון ובני-מואב המחרפים זמגדפים את עמו ומסיגים את גבולו של זה ומנבא: "מואב כסדום

תהיה ובני-עמון כעמורה — מששק-חרול ומכרהימ לח", וגו' (צפניה. ב'. ט'). כי מכרות-מלח היו בימיו ב סדום ועמורה או בעמק ים = המלח.

לעוטת זה נמצאנם בספרותנו העתיקה מקומות הרבהי שמראים על הכנת המתכות מן הכרויות. "כור=הברזל" נזכר הרבה פעמים. ה"מצרף לכסף" וה"כור לזהב" נזכרים פעמים אחדות, ומהרבה בטויים אנו למדים, שהיתה להם לקדמונינו ידיעה רחבה מאד בזקוק-המתכות. הזהב היה בא אליהם "צרוף" ורק לעתים רחוקות בצורת כרויות . מיניי היו מרובים מאד, כי היה ידוע לאבותינו בשמות הרבה : זהב שהורי זהב שובי זהב סגור. זהב מופז (מאופז ?), זהב שהוט, זהב-אופיר, זהב־פרוים. זהב-שבא. פז, בַצְר, חַרוּץ,ועור. ובכור היו משתמשים רק כשצריכים היו להתיך את הזהב ולתת לו צורה רצויה בעזרת-האבנים. לעומת זה ידועים היו צורפי הכסף. "כסף צרוף בעליל לארץ" ה"עליל" לצורפים היה באדמה, ושיורי כורים כאלה נמצאו עוד בימינו בערבת ה"עליל" : הירדן. על אופן-העבודה של צורפי-הכפף מראה יחזקאל פעמים אחדות "יקבוצת כסף ונהושת וברזל ועופרת ובדיל אל תוך כור, לפחת עליו אש להנתיך" וגו'; ובמקום אחר הוא אומר: "כולם נהושת ובדיל וברול ועופרת בתוך כור; סיגים-כסף היו" וישעיה ידי עליך ואצרוף ברוף ברוף את אופן אין מזכור אף מזכור אף הוא את אופן ברוף ביידי עליך ואצרוף --- וישעיה מזכור אף הוא את אופן בּבר (בודאי היה כתוב -בַּבְּר") סיגיך ואסירה כל בדיליך" — כל התערבות, הסיגים, שהם מצויים מטבעם במתכות היקרות או שמוסיפים אותם בכזונה כדי להקל את ההתוך, הם הבדילים"; נחושת ובדיל וברול ועופרת. שמלאנה או תעשיה זו – צרוף-הכסף והתוכו—היתה מצויה הרבה אצל אבותינו הקדמונים, מוכיחים הבטויים המרובים: "צרפתנו כצרוף כסף", "הגו סיגים מכסף", "כספך היה לסיגים", "ואסירה כל בדיליך", "נחר מפוח מאשי תם עופרת", וכיוצא באלו.

זכר להתוך ולצרוף נמצא בכל הספרים — בתורה ובנכיאים ובכתובים; אבל דברים יותר ברורים על המכריות, ה"מימאלורגיה" של אותו זמן, נמצאים רק פעם אחת. אי וב מספר רק "שמץ דבר" מנפלאות-היצירה ומסתרי העולם הגדול, וב"שמץ" זה הוא נותן גם את ידיעותיו על המכריות: "כי יש לכסף מוצא, ומקום לזהב יזוקו; הוא נותן גם את ידיעותיו על המכריות: "כי יש לכסף מוצא, ומקום לזהב יזוקו; בדיל מעפר יוקח, ואבן יצוק נחושה" (איוב, כ"ח, א' — ב'). ובאופנים שונים היו מוצאים ומוציאים אז את המתכות הללו: או על־ידי "אבן־החכמים", הוא "אבן אופל וצלמות", שהוא מגלה עמוקות גם בחושך ו"חוקר לכל תכלית", כלומר, לכל המעמקים היותר רחוקים (דרך אגב: באבן זו היו מגלים אז גם מים, כמו שעושים גם עכשיל בעזרת השבט או מטה-הקסמים: האבן "פרץ נחל מעם גר", כלומר, מחחת ערמת-המרים, שהיו "נשכחים מני רגל" אדם). הם היו מהפשים את המתכות בשדות הלבה המרוחת והמפוררת, שדות, שהן פוריות מאד, כשדות שמתחת לרגלי ה וו זיבי ום ושאר הוולקאנים: "ארץ ממנה בא לחם ותחתיה נהפך כמו איש הוו ייבי ום ושאר הוולקאנים: "ארץ ממנה בא לחם ותחתיה נהפך כמו איש מקום ספיר אבניה ועפרות-זהב לו". (שם, שם, ג'—ו'). היו מחפשים את המתכות בין מקום ספיר אבניה ועפרות-זהב לו". (שם, שם, ג'—ו'). היו מחפשים את המתכות בין מקרות-החלמיש (כי הזהב בא באמת לפעמים ביחד עם הצור), בירכתי־ההרים, בקירות-

היאורים הגבוהים, באפיקי=נהרות ובחול שבקרקעיתם; ומכל המקומות הללו היו מוציאים "תעלומה אור" (שם, שם, ז' – י"א).

רבוי המתכות בארץ-ישראל בתקופת-המלכים מכריח אותנו להחלים. שמוצאם היה מארצות קרובות לארצנו. — מארצות יותר קרובות משהיו אופיר, שבאי תרשיש, חוילה, ועוד. המתכות באו בוודאי מארם, מעמון, אדום, מואב, חתים ומכל שאר הארצות. שנשכח עתה שמם אבל לפנים היו עומדות כקשר מסחרי עם כני ארץ=ישראל או עם שכניהם הקרוכים — הכנענים. הצורים והצירונים, ועור. דוד לקח שלל ומם מן הארצות הקרובות מאד לארצנו — א דום י עמ ון י מואבי ארם, פלשתים ועור לפי דבריו של בעל דברי-הימים, שאמנם חשוד הוא על הגזמה : "זהב כבֶרים מאה אלף; וכסף אלף אלפים ככרים, ולנחושת ולברול אין משקל. כי לרוב היו" (רברי=הימים א'. כ"ב. י"ד). מלבד זה הכנים דוד "שלשת אלפים ככרי-זהב מזהב-אופיר ושבעת אלפים ככר זהב מזוקק,לטוח קירות הבתים" (שם, כ"ט, ד'). ואולם אף בעל ספר מלכים מעיד, שבימי שלמה היה ה״כסף בירושלים כאבנים", ״ואין כסף (לא) נחשב בימי שלמה למאומה, כי אני= תרשיש למלך בים עם אני-חירם. אחת לשלש שנים תבוא אני-תרשיש נושאת זהב וכסף"; וגם כל מלכי־הארץ "מביאים איש מנחתו כלי־כסף וכלי־זהב" (מלכים א'ו י', כ'א — כ"ב, כ'ה וכ"ס. ואף בימי שאר מלכי ישראל ויהודה היה המתכות היקרות מצויות מאד בארץ, ואף אלו היו בעוכרינו. כּי גם הם שמשו תואנה למלכי שאר הארצות להתנפל עלינו ולכבוש את ארצנו.

לפי כל האמור אפשר לשער. שמוצא המתכות היה באמת מארצות שבדרום ארץ־ישראל ושבצפונה. ודבר זה מתאים גם למכנה הגיאולוגי של ארצנו. שהוא מקובל עכשיו אצל החוקרים: משתי קצותיה היצירות הגיאולוגיות עתיקות ונושאות גם מתכות; ובחלק התיכוני ארצנו היא קרשונית ועניה במתכות. או במלים אחרות: ארץ ישראל הקטנה אין בה, לפי החקירות השטחיות, שנעשו על=ידי החוקרים מבני- העמים. לא מתכות יקרות ולא מתכות זולות, אף אם מעבר לירדן מזרחה יש שיורי בתי רחיצת-הזהב ובערבת-הירדן יש שיורי כורי-ברזל, והערביים מראים על הרים אחרים בהרייהודה, שבהם יש נחושת, לפי דבריהם. ואולם בארץ-ישראל הגדולה, עד ארם נהרים ועד גבול מצרים וים-סוף ועד עמקי מדבר ערב וסוריה, יש כל המתכות היקית והזולות כאחת והתעשיה היהודית תוכל בימים הבאים להשתמש בהן לצרכיה 1).

אבל כל המתכות כולן באות ממעמק־ארץ, מגבכי (נבכי) נהרות", משרשי־הרים. מ.מקומות אופל וצלמות"; ואל מקומות כאלו עוד לא חדרה ידם של חוקרי ארץ=ישראל. יבואו ימים ואנו נחשוף שמוני ארצנו, ואפשר שנגלה בה דברים, שלא שערום אחיים.

<sup>(</sup>סוף, יבוא). דיין המאמר: .החיים הכלכליים בימי בית שני" לד'ר י. קל וזגר (להלן, עמ' 56 ואילך, (מ' המערכת.

#### " וָהוּא רַחוּם..."

(רשימה).

מאת

## ק. ל. סילמאו.

דירתו של ר' ווילווילי בשפלת .מאה שערים" — שני חדרים נקיים. כאן הוא יושב לבוש לחצאין כמעט כל היום כפוף על הגמרא ופניו אל מול הקיר.

אופן־למודו -- מיוחד במינו: הוא לומד בשתיקה. כמעם בשעמום. הגמרא הדגולה, מסכת חולין, פתוחה לפניו, מכהקת בלובן=הנייר. במרחב=השולים, באותיות= ספיר. היא פתוחה על-פי רוב באמצע, גל-דפים מזה וגל=דפים מזה, ור' ווילווילי הצנום והמצומק. בעל הפנים הדקים והכחושים. השחורים-הצהובים. יושב כפוף=ראש, כנחבא בין הדפים.

משומטות עיניו הגדולות במרחב. במרחב הספרי מציצות מלמעלה למשה ומלמשה למעלה, מופנות לפעמים מצד שמאל לימין, מתעכבות על נקודה ואינן זוות אלא אהר נהימה דקה המוצאת מן הפה השותקי הידים ממשמשות בכה ובכה, המוח עובד לאטו והגוף אינו נע מתוך התרגשות. כאילו הוא מוכן לכל גילוי העתיד לבוא בסוגיה.

אותה נהימה, דרך זמר, כאלו עוברת מעולם לעולם, יוצאת מפה פשוט והטרי של העולם הזה וחודרת אל תוך עולם אחר, רוחני, עיוני, ושם מצלצלת הַּדָּה הזר, כאילו נכנסה לרשות שאינה שלה; אלא שמיד באה השתיקה הרחבה, העיונית, הבולעת את ר' ווילווילי כולו ,והד=הנהימה אובד, מתמזג ונעלם בשתיקה הממושכת.

יש אשר יקום ר' ווילווילי מעל כסאו ושלחנו הישנים, יגש אל ארון-ספריו ויפתח את דלתו בדממה, ומבפנים תענה לו הדממה, היא הדממה הכבדה, הממירה בספרים המנומדים הכבדים.

כל אותן הגמרות, שמדת-גובה אחת להן והן עומדות צפופות בשתי השורות העליונות. וכל אותם ספרי-הפוסקים העכים, המסודרים לממה, כולם עומדים בדממה ומציצים ישר לתוך עיניו של ר' ווילווילי: כבר אמרנו כל מה שהיה לנו לומר-

רושם זה בא עם כל פתיחת-ארון. מְכְּסָה אפור מכסה את זגוגיות=הארון בפנים. צבע כהה לעור=הבריבה של כל הספרים, זכוכית אחת שבורה סתומה בחתיכות=חתיכות של נייר, — הכל מצטרף לרושם־הדממה ולמבט האפל, שנותן הארון בהפתחו בד' ווילווילי בשעה שהלה מבקש פתרון עתיק לשאלות=מוחו החדשות.

יש ארון-קודש בבית-כנסת בעיירה, שאינו מצופה מחוץ בששר של זהב ואריות אינם עומדים על גכו, ואף-על-פי שהוא נפתח כמעם בכל יום — דממת-קודש מלפפת את כל המסתכל בו פנימה. והיא סודית, קדמונית.

ר' ווילווילי קשור אל מקומו. עשר שנים הוא יושב על כסא זה לפני שלחן וקיר

זה ולומד. הוא בא אל הישיבה לתת את שעורו רק פעם או פעמים בשבוע. אף שם הוא ממעים לדבר. הוא רק ממעים לפעמים הלכה אחת, משפט אחד, "כלומר' אחד, בלוית חנועת-יד, — ומיד עומדים המובים שבתלמידים על הכוונה, והם לעצמם מוסיפים ומפרשים, מרחיבים ומעטיקים.

ואולם את עיקר חדושיו מקבלים תלמידיו בכיתו. אלה התלמידים הוותיקים. שהם יושבים בקרבתו ומסתכלים בפניו ובולעים את אויר-שתיקתו ואת מלותיו הבודרות. שנפלמות. כאילו על-כרחו, מתוך אי-רצון לבוא בשיחה גם עם תלמידיו. למה להאריך ? מה הרעש?

כספריו כן ר' ווילווילי, דוממים ויודעים הכל. ונמצאים תמיד יחד, במקום אחד. אין נחיצות אף בתפלה בצבור. בפנת הבית, על-יד ארון הספרים. הוא עומד מעוטף במליתו ותפליו ומתפלל בכוונה. מן הלב. שפתיו דובבות חרש, וכמעט אין קולו נשמע.

רק תפלה אחת בשבוע — תפלת ערכית של מוצאי־שבת — מנהגו הפרטי של ר' ווילווילי הוא להתפלל אותה דוקא לפני הכותל המערבי. בספרים, בקונטרסי־קדושים, אין העלאה מיוחדת לתפלה זו; אבל ר' ווילווילי נקט תפלה זו כתפלת-חיים לכל ימות-השבוע. ואין דבר מעכב בעד ר' ווילווילי מלכת אל ה"כותל" בשבת עם דמדומים. לא שטפי־גשם, לא קור חודר עצמות. לא חולשת הגוף, אף לא ישיבת-אורחים בבית. מיד, בנמות השמש של שכת לערוב, חוגר ר' זוילווילי את מטפחתו האדומה על בטנו, יוצא מביתו ב"מאה שערים" והולך את מהלכו הרב עד הכותל המערבי.

על־פי רוב עומד הכותל באותה שעה שומם. אין בן־אדם מצוי על המרפסת שלפניו. האבנים הכבדות שקועות בתרדמת־האלפים וכאילו הן מכונסות לתוך עצמן ודבר אין להן עם הפלא הגדול, שעליו ישתוממו כל באי־ה״כותל"; ורק מתוך אלמות הן מספרות סוד קדמוני, מחריד, הפורש על עצמו רקמת הלום עתיק־יומין.

ולר' ווילווילי אכן קבועה ב״כותל", שעל־ידה הוא מתפלל תמיד ואינו מחליפה באחרת. שהורה וסדוקה היא דאכן ושקערורית גדולה בה עד כדי הכנסת ראשו של ר' וולווילי. — וכשמתקרב ר' וולווילי בדרכו אל ה״כותל", — מיד נעשות פסיעותיו יותר מהירות וחטופות. שקערורית־האכן כאילו קוראת לו בדממה מרחוק. והוא ממהר ומטיל עצמו אל תוך אותה אבן ומוסר לה את נשמתו. רגעים רבים עומד הוא דומם, ראשו שקוע בתוך האבן הגדולה ופיו מודבק אליה, כהצמד אוהב אל שפתי אהובתה וקירות־לבי הומים, הומים בלי הגה. אחר — מתחילות אנחותיו וגניהותיו, שמשתפכות זו אחר זו מתוך לבו אל תוך לב־האבן, באין שומע...

כך דרכו. זוהי החביקה והנשיקה היחידיתי ישר' ווילווילי יודע זה כמה.

עוברים רגעים, ולאט לאט מתכנסים יהודים בודדים, שחושבים לזכות מיוחדת להם להתפלל עם ר' וולווילי ב.מנין" תפלת=ערבית זו. ועם צאת הכוכבים עוקר עצמו ר' ווילווילי מתוך חיק-האבן, אהד מן המתכנסים נגש בדחילו ואומר: "מנין יש", ור' ווילווילי, בלי להעיף עין מסביב, מתחיל בקול נגינה עורגת, לבבית:

... והוא רחום יכפ א א א א א ר עון ...

ורייז לי. אשתו של ר' ווילווילי, צעירה, בריאה, ועינים דולקות לה- פניה עגולים, נחמדים. שער הראש הצעיר נַתַּן אל תחת התער, ומשפחת דקה ירקרקת מהדקת הישב את הפאה הנכרית שעל ראשה ומגלה ככל האפשר את המצה הבריא.
הבולטי המעוגל; וקצות המשפחת קשורים לאחור. היא שומרת על נקיון-החדרים.
משנחת על בעלה משפלת בו בכבוד. מקשבת לדברי תלמירי-החכמים הצעירים.
העומרים אותו ומשבחים את גדולתו בהתרחקם מעליו לקצה-הבית; אלא שהיא אינה
רואה את פני-בעלה כמעט כלל. זה עשר שנים שהיא מבימה אליו מצד ערפו.
בשבתו על כסאו למול הגמרא ולמול הקיר.

ר' ווילווילי נוהג בה מנהג פרישות זה כמה. בנים אין להי את האוכל היא מגשת לפניו ועיניה דולקות שלא כרגיל. אבל הוא עיניו נתונות בגמרא, ושעת-כושר לבוא עמו בשיחה אין להי

יודעת רייזלי את אהבתו של בעלה אל ה"כותל המערבי". היא מכרת באבן המיוחדת לו והיא יודעת, שבעלה מהבק את האבן ומנשקה. וכשהיא עומרת בקרבתו ועיניה דולקות, חיא חשה בקורו את קור-האבן, שהוא מביא עמו מתפלת מוצאים שבת.

יש שמתְכַּנשׁים בחורים אחדים אל הבית, והם מתהלכים צפופים בחדר הקטן ומתלהכים בלמודם: סוגיה חמורה לפניהם. רייזלי כבר היא מכרת בנעימות השונות של הפרכות והישובים. ומכּרת היא כפניו את האברך היותר מצוין בישיבה, את יונה. אף אם לא דברה אליו דבר מעולם. רייזלי מתהלכת בין הבחורים ועיניה הדולקות מושפלות. היא יודעת, שהכל מתלהבים מרמזי פי בעלה: — ונוח לה, וטוב לה.

ואולם יש שבשעות כאלה תלבש ריזלי עצכת. וכיון שיש אנשים סביב-בעלה. הרי היא יכולה להשתמט- ואז חובשת היא במטפחת את ראשה ומחישה צעדיה בכל המהלך הרב עד הכותל המערבי.

היא עוברת את כל רפשה של מאה שערים. מגעת אל הרחבה ההומה שלפני שער - י פו. נחפזת על־פני חנויות־הירקות. על פני חנות ממכר־הדגים, על פני חנויות ממכר־הבד, נכנסת אל תחת הקורות המאהילות ומאפילות כמו אל תחת הינומאי הוזרת ומתפתלת בכל נפתולי־המבואות, יורדת במדרגות החלקלקות. נכשלת ונתקלת והולכת כקופצת. והנה היא — על יד ה כותל".

ומיד היא מתנפלת על אותה האבן של בעלה"; מסתכלת בה תחלה בעיניה הדולקות והמחנגות, אחר היא מחלקת אותה בידיה, נדחקת אליה בגופה הגמיש ונוגעת בה בפתחי-פיה. באותה שעה היא מרגשת, כאילו נגעה בפי בעלה, כאילו באה במגע עם כחו של בעלה, עם שיור רוחו ונשמתו אשר במקום הזה הלב הבריא, הרענן והכואב, משתפך אז בתפלה לאל=עליון. לאל אשר ענה לשרה, רבקה, רחל וחנה, והוא מבקש חן וחסר, הריון לברכה, זרע כשר, והעינים הדולקות דומעות דמעות רותחות, והן שופעות אל תוך גומות האבן הקרה.

יונה הוא מן האברכים היותר מצוינים בישיבה, כי על כן הוא אורח תמידי אצל ד' ווילווילי. אין הוא מן החריפים, אלא מן הבקיאים. די לר' ווילווילי להפלים מפיז מימרא אחת — ויונה "זורק גמרות" שונות ומראה בקיאות גם בפוסקים. ר' ווילווילי מחייך לו לפעמים בהחזיקו בידו את מטפחתו האדומה. ויונה מחזיק בידו את מטפחתו הלבנה ומראה באותה שעה פנים של קצת פזור־נפש, כאילו חם לו ליהנות מחיוכו של ר' ווילווילי. ואולם יש אשר ר' ווילווילי מוכיח גלוי את הנאתו וידו המחזקת

במטפחת האדומה שומה על ראשו של יונה. כאומר: אתה כל הנאת־עולמי. באותה שעה מזהירים גם פניו של יונה, פניו הטובים, הבהירים, הגלויים, שזקן קטן ורך כמשי סובב אותם. אז מתלקחות עיניו השחורות של יונה מתוך הכרת-החשיבות והן משוטטות ברוחב החדר ונופלות גם על פניה שלה, של רייזלי, שתמיד היא עומדת או יושבת מאחורי ערפו של ר' ווילווילי ושיש לה תמיד עבודה בחדר זה לתקן ולסדר, ועיניה תמיד דולקות, כאילו בעל-ברחה, ופאתה הנכרית מהודקת הדק הישב מעל לפניה המלאים, הבריאים והבהירים.

וכיון שיונה יושב תמיד כמעט מול ר' ווילווילי, הרי שעיניו נחות על-פי רוב בחלל־החדר. וכשהיא, רייזלי, מגשת אוכל לר' ווילווילי, הרי היא נמצאת סמוכה לבעלה וליונה. עיניה דולקות מעל לראשו של בעלה היושב בכפיפה. וחלילה לה להפנות מבט כל שהוא כלפי יונה. דבר זה נעשה רק ממרחקי פשהיא עובדת בקצה־החדר, מאחורי ערפו של בעלה, היושב ערום למחצה, בתחתוניו הלבנים, ומפיו מתמלטות נהימות-נהימות כשהוא מנענע תנועות קלושות במשפחתו האדומה, ויונה יושב כנגדו, משיב ומ-חיב הלכה, מנענע תנועות רחבות בידו המחזקת ממפחת לבנה, ועיניו מתלקחות בלהבת־עונג, ומשומטות במרחבי חלל־החדר, ונופלות על פניה העגולים והצחים, שלא בכוונה. ועל עיניה הנגעצות פתאום בפנים העגולים והצחים והגלויים כנגדה... ודלקה ברלקה נפגשו.

ואז מכסה לפעמים אדמומית שלא מדעת את פני האשה הצעירה. מבטי-עיניה משתפלים, מוחה הולם שלא כדרכו, ולבה רוחש כבוד והערצה לבעלה ולתלמיד ותיק זה, היושב ממולו ופניו מאירים כל-כַּךְ בתורה, ולבושו נקי, ועיניו המובות כה מושכות שלא מדעת שניהם.

היה שביעי של פסח. שחל בשבת, יום אחר סיום הש"ם על-ידי ר' ווילווילי ותלמידיו. בבית רבו האורחים-התלמידים, ורייזלי היתה לבושה שמלה חדשה מבהקת. ופניה הטובים האירו בזיו של יום-טוב. היא התהלכה חפשיה בין האורחים והגישה לשלחן מטעמים ויין, אף נועם־אמרים חלקה לכמה מן האורחים ובפרט ליונה ה,אורח הקבוע". שהרבה לשתות מן היין לכבוד יום-טוב ולכבוד-הסיום, לחיי ר' ווילווילי ולחיי המסובים, והיה מבודח מאד בדעתו.

אף ר' ווילווילי היה לבוש מכנסים עליונים, שחורים, ושתה רוב הכוס. ושלא כרגיל הרבה "לדבר בתורה". בענין מצוות שהזמן גרם. ונעץ הלכות-פסח בהלכות סוכה ואתרונ, עד שבא לדרוש גזירה שוה: נאמר כאן "ו ש מ חת בחגך" ונאמר שם "ויין י ש מ ח". והפיק מוסר השכל ודרך-ארץ, וקולו נשמע. שלא כרגיל, בכל חלל החדרי שאור יום-מוב בו. וכל האורחים היו קצת כמכושמים ועם זה היו תמהים לר' וולווילי, שמדבר חליפות עם זה ועם זה, ועצור במלים לא יוכל.

אלא שפתאום נשתתק. הורגשה שקיעת-החמה בירושלים שוקעת החמה פתאום —ושעת דמדומים אפלים צנחה לתוך החדר. שבה ונחה על ר' ווילווילי רוחו התמידית. עצבות אָרֶמֶת אפפתהו, והוא מהר לחגור את מטפחתו האדומה ויצא מן הבית בפנים, שרשמי הכרכומים לא נמחו עוד מאליהם, כדי ללכת אל היכותלי.

יצאו אחריו כל האורחים ויונה בתוכם-כשהוא קצת כושל ברך וכובעו שמוט במקצת הצדה. ורייולי מכוה את כולם עד הפתח ופוסעת שנים שלשה צעדים מחוץ

לפתח ובפניה המאירים היא מברכת את האורחים לזכות לשנה הבאה.

- הרחיק יונה ללכת --- וחזר.

משום מה חזר ?—אפשר לא הרגיש במחון ברגליו בכל הדרך. אפשר צללו באזניו "ברי=הברכה של אשת ראש"הישיבה ומשכוהו לאחוריו, או אולי משום ששכח את ממפחתו הלבנה על השלחן.

הוא חזר ונכנס הביתה בשעה שדמדומי בין־ערכּים כבדים שררו בו. בחדרו של ר' ווילווילי עמדה באותה שעה רייזלי על־יד הגמרא הסגורה. אף היא היתה נרגשת במקצת. רוחה המה ועיניה, אחוזות רשת⁻דמעה, נוצצו בחשיכה. ידה האחת היתה שמומה על הגמרא ובידה השניה החזיקה בממפחת של יונה, שמצאה על השלחן.

הוא נגש אל השלחן ואחז במטפחתו בקצה השני והרגיש, שרייזלי, כמתכוונת למסור לו את המטפחת, מחזקת בה בקצה.

וכך עמדו זה מול זו על־יד הגמרא הגדולה, שניהם אוחזים במטפחת ויונה מרגיש את קרבת רייזלי אליו.

נדמה לו, שהיא דומה לו ממש בגבהה ושהיא נלהבת ועיניה יוקדות יותר מן הרגיל. ושביבי־אש מתמלטים ונופלים לתוך לבבו, וחום של גוף גמיש מלפף את פניו ומכהו בתמהון, עיניו תועות ולבו תועה, וראשו כאילו מתכופף לאט־לאט לעומת המצח העגול, הבולט, המהודק בפאה הנכרית, ונקרב אליו...

רגע נמשך הדמיון -- והיה כלא היה.



### הַחַיִּים הַבַּלְבָּלִיִים בּיִשִּׂרָאֵלֹ בִּיםֵי בַּיִת שֵׁנִי.

מאת

#### ד"ר יוםף קלוזנר.

.8

יוסף בן מתתיהו אומר בספרו "נגד אפיון" (א', י"ב): אנו (היהודים) אין אנו יושבים במדינת־הים ואין אנו נוטים לא למסחר ולא למשא-ומתן עם עמים אחרים. ערינו רחוקות מן הים ומאחר שיש לנו אדמה טובה אנו עובדים אותה".

בדברים אלה יש הפרזה לצרכי סניגוריה: במה שהיהודים אינם יושבים לחוף מים ואינם עוסקים במסחר רוצה יוסף לכאר את הדבר. שקדמוני היונים לא ידעו את עמו, אף עליפי שהוא עם קדומים, שהרי היונים הקדמונים היו מכירים אך את העמים. שיש להם נְמֵלִים והם עוסקים בסחַר-היָם. ואולם יש בזה גם הרבה מן האמת. מימי גלות בבל עד י מ י יונ תן וש מ עון חש מונ אים היו היהודים כמעם אך עובדי אדמה בלבד: ערי החוף, ערי המסחר, היו בידי נכרים: בידי ה צורים בצפון ובידי היונים בלבד: ערי החוף, ערי המשמונאים ואילך היו היהודים, קודם כל, עובדי אדמה, היונים במניות. ונפלא הדבר: הגליל, שהוא כל ואך במדרגה שניה – סוחרים ויורדי הים באניות. ונפלא הדבר: הגליל שמן מרוב זיתים) כך קרוב לפיניקיה התגרנית, היה מצוין בעבודת האדמה ובנשיעות (רוב שמן מרוב זיתים) שלו. יום ף בן מת תיהו (מלחמות, ג', ג', ב') אומר על הגליל: "הוא מעובד כולו ומראהו כגן גדול על פני כולו".

אכן, אדמה מובה היתה ליהודים! – יש, אמנם, הפרזה מרובה מתוך פשריושיות יתרה בהחלטה, שארץ ישראל היא "ארץ זבת חלב ודכש". בועת־אפיו אכל היהודי לחם; ולא לחנם נולדה בתוכו האגדה, שהאדמה מקוללת בחטאו של אדם הראשון. אדמת־מרשים, סלעים ואבנים וחולות, היו בה תמיד לרוב, אף אם לא כבְיָמִינוֹ; ימי העזובה הרבה בארץ והריסות בנינים לאלפים, שאבניהם מנופצות ונפוצות על פני כל השדות. והחלוקה הבלתי־שֶׁוֹה של הגשמים במשך חדשי־חחרף ("ימות-הגשמים") והקיץ (ימות-החמה") אף היא מכבדת על האכר והנוטע. ואולם היהודי ידע להשביח את אדמתו, לזבלה ול מייבה". הוא ידע לסקלה מאבנים, לקווצה מקוצים ולסיינה בסייג של קנים דוקרנים, לבנות מדרגות (מֶראֲסוֹה) על ההרים, לסמוך אותן באבנים ולשפוך עליהן עפר כדי שלא ישמוף הממר הסוחף" של ארץ ישראל בימות־הגשמים את השכבה עליהן של אדמת־הסלעים; ובכלל ידע לגזול מן המרשים את החלקה היותר קטנה

שאפשר לזרוע אותה. ולא היה מניח פורה שום אדמת זרע. לא היה חרוץ כאכר העברי בימי בית שני. עבורת־האדמה היתה לו מין פולחן ("פולח" -- "פולחן"). על יבית =הבעל"─ארמה מושָקה על־יִדי הטבע, שֶם, שנשתמר בו עוד ה״בעל" השֵמְני הקרום , אדון הארץ 1), היה מוסיף את "בית - השלחין" -- אדמה שהיה משקה ביריו. על־ידי בורות. בריכות וסילונות. מצוינת ביהודה היתה אדמת־יריחו ("דושנה של יריחו", ספרי. במדבר, סי פ"א). זו "עיר התארים", שהיתה מהוללת בימי=קדם בפיותיהם של סופרי־ישראל וסופרי־העמים. חשה מצוינת היתה ב מ כ מ ש ו ב ז נ ו ח ה שביהודה וגם בעפריים, שמפני גודל השבלים שלה היה מרובה הקש בתוכה לאחר דישה. ועל־כן נעשה למשל: "תכן אחה מכנים לעפריים" (מנחות, פ'ה ע'א). אבל מצוינת היתה גם החשה, שבאה מן הגליל: מבקעת עין=סוכר ומבקעת=ארבאל, מכורזין וכפר נחום או כפר - תנחום 1. אף שעורה י כוסמת שבולת - שועל, שפון ו דו חן היו מרובים בארץ־ישראל, ואת השעורה -- לחם־העניים -- היתה ארץ=ישראל אף מוציאה לחוץ-לארץ. ומן החיץ בא ונתאזרח בארץ-ישראל האורז. — האכר ביהודה היה מוצא בשנה רגילה ובשדה רגילה חמשה שערים; אבל בשנים אסומות ובשדות פוריות היה מוצא גם מאה שערים. בגליל היה מוצא יותר מביהודה. את התכואות היה האכר איצר בא וצרות, שבשרה ושבעיר. מהם היה נוטל לצרכי־ ביתו ומהם היה מוכר. ואף הממשל ה היו לה אוצרות כאלה ("אוצר של מלכים"), כדי שלא יאזל הלחם מן העיר. וארץ-ישראל היתה כל־כד עשירה בלחם, עד שלא רק היה מספיק לצרכי־יושביה. אלא אף היה נמכר לחוץ. אך בשנות־בצורת היה מובא לארץ ישראל לחם ממצרים, כמו שאירע בשנות-הבצורת בימי הורדום (קדמוניות ט"ו. מ'. ב'). בשנים כתקונן היתה יהודה משבעת לחם ארצות שונות. קרובות ורחוקות. ואף ירקות ו"זרעוני-גינה" היו בארץ בישראל לרוב. כרוב וסלק, קשואים ודלעתי בצל ושום, צנון ולפתי חזרת וחסהי עדשים, פול וקמנית היו מצוים בה מאז; ועליהם נוספו הירקות והזרעים שבאו ממרחקי כמו שמעידים עליהם שמותיהם הזרים: המלפפון, הקנרס, הירבוז, התורמוס. האספרגוס, הפול המצרי, הדלעת המצרית, הדלעת היונית, ועוד, ועוד. כל אלה היו נמכרים בפנים הארץ והיו המאכל החביב של ההמונים, שלא היו להוטים אחר בשר מתוך עניות ומתוך תנאי האקלים החם ולא היו אוכלים אותו אלא בשבת ויום־טוב

<sup>.</sup>S. Krauss. Talmudische Archäologie. I. 164 הות על זה שכתב על זה (1 במנחות, מיה שבא ביחד עם "ברזים" במנחות, פיה (2 בריך להיות, לרעתי, במקום "כפר אחים", שבא ביחד עם "ברזים" במנחות, פיה

<sup>2)</sup> כך צריך להיות, לרעתי, במקום "כפר אחים", שבא ביחד עם "כרזים" במנחות, פ״ה ע״א, וכך צריך להיות גם בתוספתא, מנחות, ט׳, ב׳, במקום "ברחיים וכפר אחוס" — "כרזים וכפר בחום" (עיין: "Graetz, Gesch, d. Juden, III, י5, 290 Anm. הערי של מריווש, חלק י״א, עמי XVI, הערה א׳). וזהי, Kaperbaum, שנוכר במתיא, י״א, כ״א—כ״ג, על-יר הכנר ת, בגליל התחתון, שהוא מפורסם בביה-הכנסת על-יר הכנר ת, בגליל התחתון, שהוא מפורסם בביה-הכנסת העתיק, שנמצא בו כמו ב,כורוין", ערשיו ביין עיין תאורו ב,עולם מתהות" לדיר י. קל וז גר, עמי 198—(200)

ובמשתאות של קורש ושל חול.

זהפירות היו מרובים ומעולים בארץ=ישראל. שדה-האילן (או "שדה" בית הצילן"), בית הנטע, הכרם (או "שדה" הכרם"), הפרדם (או "שדה הכרם"), הפרדם (או "שדה הברם"), הפרדם שהיו בה "פדרם רמונים" וגנים של אילני=מאכל, כך היו בה "גינות־וַרְדִים", שמעיקרן באו לשם נוי בלבד, אבל היו נוטעים בהן לפעמים גם תאנים (ע"ין מעשרות, פ"ב, מ"ה). ענבים וזיתים, תאנים ורמונים, חרובים ואתרוגים, שזיפים ודובדבנים, אגוזים ושקדים, תמרים ותותים, תפוחים ואגםים, פגעים ופרישים. כל אלה היו פירות ארץ=ישראל מאז; ועליהם נוספו פירות באים ממרחק ונקראים בשמות כל אלה היו פירות לפין (פ"ן קרוב לאנסים). אפרסקים, עוזרדים, ועוד, ועוד.

ביחוד נתברכה ארץ-ישראל בחמה תמרים ויין, עד שעל גבי הממבעות של החשמונאים מצוירים שבלים של חמה, ענבים ותמרים בתור סְבְּלִים לפרית-הארץ. ואמנם, זולת בחמה. שכבר דברנו עליהי הצטיינה יהודה ביהוד ביין. .היין השרוני' (משנה, נידה, פ"ב, מ"ז) היה מהולל בפי כל ונמכר אף בחוץ-לארץ; וההפך ממנו היה ה,,יין הכרמלי" (עיין נידהי ראש כ'א). היין מאשקלון, עז ה ולוד היה מפורסם בעולם ומצא לו מהלכים בארצות שונות. שורה ארוכה של מקומות, שהיין שבהם היה מיבחר ומעולה. באה במשנה (מנחית, פ"ח. מ"ו); אלא שלא כילם ירועים לנו, וגם אין ודאות, שהזור מצוינים כיינם אף כימי בית שני -- היה ליהודים יין לבן ("חמר חַוַרְן"), יין שחור ואף "יין כושי", כלומר, יין אדום-כהה. מתוך רבויו של היין היו עושים ממנו .יין-הרקח". שכבר נזכר ב"שיר-השירים" (ח' בי) ונקרא בזמן מאוחר בשם הלועזי "יין קונדיטין" (ירושלמי, יומא, פ"א, ה"ד). ומעין זה הוא "יין-המור", שמכר באיוונגליון (מאַרקום, מ"ו, כ"ב), ופליניום מרבה להללו. וכמו"כן היה ביהודה "חומץ בן-יין", (Hist. nat., XIV, 15) צמוקים [וגם דבש - ענבים. כרשי-יהודה היו מן המעולים שבכרמים. די להזכיר, כמה מרובים השמית ה עבר יים שבמשנה ובברייתות לכל חלק קשן של שבודת-הכרמים ודריכת-היין, כדי לדובח בנקל, כמה חשוב המקום שתפסה הברמות ביהודה, ששם האריכו לדבר עכרית יותר מבגליל. ולא מקרה הוא זה, שאף היום עוסקים היהודים ביהודה ביין יותר מבגליל והיקב היותר גדול של הישוב החדש הוא בראשון לציון -- קרוב להשרון, באופן ש"ין-כרמל" של עכשיו הוא דוקא ה" יין השרוני", שביט'-קדם היה הנגוד הגמור אל ה"יין הכרטלי".

ואף השמן היה מרובה בארץ דשראל כהיין ואף הוא היה מוצא לחוץ. ואולם כשם שהמובחר שביין היה ביהודה כך המובחר שבשמן היה בגליל. אמנם, השמן כשם שהמובחר שביין היה ביהודה כך המובחר העכרית היוונית) הוא, לפי התלמוד, במעלה (אלפא" – האות הראשונה העכרית היוונית) הוא, לפי התלמוד, בתקוע, מקום מולדתם של הגאשה התקועית" החקמה ושל הנביא המופר הראשון

עמום (משנה מנחות פ'ח מ'נ); אבל יש דעה, שיתקועה" זו יבה' בסיפה) היא לא ביהודה, אלא בגליל. על כל פנים מצוינות בגליל בשַמְנְן הן נטופה (כוות הנטופה בשעתו', פאה, פ'ז, מ'א ומ'ב). שפכון ובית'שאן (היזית השפכוני והבֵּישָׁנ", פאה, שם מ'א'), ובעבר-הירדן – רגב (משנה מנחות, פ'ח, מ'נ). מהוללת בשמנה ביותר היתה העיר גוש חלב בגליל העליון מקום מולדתו של גבור-החורבן, יוחנן מגוש חלב (Gischala). ששמה בלבד מעיד על השמן המרובה, שהיו מוציאים מזיתיה השמנים. אבל גם ביה ודה היו "שדי זיתים" לרוב, כמו שמעידים על זה השמות "הר" הזיתים", "גת" שמני" ו"הר" המשחה ". והרי גם בימינו שבשרון חורשות גדולות של זיתים שמשתרעות על קילומטרים שלמים. אף השמות העבריים המרובים לעבודת הזית ולמסיקתו ולכתישת השמן מוכיחים ברורי שהזית והשמן היו מראשי עסקיהם של היהורים עוד קודם החורבן גם בגליל וגם ביהודה. השמן הארצי שראלי, חוץ ממה שהיה משמש בארץ לצרכים שונים, פתוח באכילה וםיים. ברפואה, היה נמכר גם בצור ובצידון, בסוריה ובמצרים בכמות מרובה ברפואה, היה נמכר גם בצור ובצידון, בסוריה ובמצרים בכמות מרובה והיה אחד ממקורות העושר של הארץ.

ואף התמרים היו נמכרות בארץ ונשלחות גם לחוץ לארץ. היו נעשים מדן יין של תמרים ודבש של תמרים, שאף הם, כתמרים גופן, היו מוצאים גם לחוץ. תמרים מיובשות היו נשלחות עד לרומי. אבגוסטום קיםר היה אוכל מין אחד מהן לתיאבון. ואף יהודי רומי היו מחבבים איתן (עיין ירושלמי, מעשר שני, פ"ד, ה"א). ונם התאנים היו נמכרות חיות ומיובשות "(דבלות)" בארץ ובחוץ לארץ, וביחוד בתור דבלות היו מוציאים אותן לחוץ הרבה.

הצרי, שנשתכחו בו נלעד ויריחו ושהיה משמש גם לצרכי־רפואה וגם בתור בָּשֶׂם רִיחָני, היה גְרֵל בזמן מאוחר לכל אורך השמח של ים־המלח — מעין־ג די עד ר מתא; ולדברי פליניום (54, Hist. nat. ,XII), היה מחירו כפלים ממחיר־הזהכ. אַסמראַבון (Geographica ווכל שהיהודים נתנו לגדל את הצרי לא בכל מקום, כדי שיהא יקר־המציאות ויוכלו להרבות במחירו; ובכן ברור הדבר, שהיה מיצא לחוץ־לארץ לשם מסחר. ופליניום (שם, שם) מספר, שאחר החורבן החריבו היהודים את שיחי הצרי כדי שלא יהנו ממנו הרומיים. אכל עד החורבן הוא אחד מן החפצים היותר חשובים של מסחר-חוץ.

צאן ובקר היו היהודים מגדלים הרכה בימי בית שני. הקרבנות המרובים בלבד היו מזרזים לכך. אמנם, היו מובאים לארץ־ישראל ביחוד כבשים ואילים ממוא ב בלבד היו מזרזים לכך. אמנם, היו מובאים (קרד') השוכנים באהלים והרועים צאן; אבל אף בין היהודים היו אז רועי צאן ובקר הרבה, שלפעמים היו הם עצמם גם מוכרי־בהמות.

<sup>1)</sup> הפירושים השונים. ש.נמופה" היא על-שם נמיפת השמן מתוכו. "שפכוני" —על-שם שהשמן נשפך מתוכו. ועוד, אינם עומדים בפני הבקורת.

אף דעל פי שהין ביניהם גם סוחרים במות, שאומנותם בכך. ואף מפשמים היו את הבהמות למכירה, ובירושלם היה "שוק של פשמים" (משנה, עירובין, פ"י, מ"מ) 1) ואף צמר היו מוכרים היהודים שבעבר הירדן לחוץ, כי היה מקנם רב בימי בית שני כבימי בית ראשון והתקופה שקדמה לו. ובירושלים אף היה "שוק של צמרים" (השוה משנה עירובין, שם, שם, אל מלתמות, ה", ח", א"). ולפי יוםף בן מתתיהו (מלחמות, שם, שם), היו שווקים מוהדים בעיר החדשה. בצפונה של ירושלים. לא רק לצמרים, אלא גם לנפחים ונגרים וחנויות של סוחרי בד ובגדים.

מה שנוגע לעופות הנה השמות הזרים של התרנגול. שדחה מלפניו את השם העברי גבר', התרנגולת, שֶשֶׁבֶּה העברי אינו ידוע לנו כּלל (פרגיה'?), האווז (avis) ובן האווז מוכיחים, שאַלה באו לארץ ישראל בזמן מאוחר. אף אם עוד בזמן הבית, על-פי רוב מן החוץ. אבל תורים ובני יונה, שהוצרכו לקרבנות, בוודאי היו מגדלים היהודים עצמם והשם העברי "יונה" הוזכר הרבה במקרא ובספרות שאחריו.

היהורים היו עוסקים הרבה גם כחלב, והשם "מירופיאין" ("עמק המגבנים" ביוונית. ולדעת קצת זהו "עמק חחרוץ", יואל. ד', י"ד, מן "חריצי" החלב", שמואל א', י"ז, י"ח) מוכיחי שהיהורים היו עיסקים בעשית גבי גה לא רק לצרכי"ביתם, אלא אף למכירה: אילמלא כן, לא היו המגכנים תיפסים מקים כל-כך בתור "גילדה" מיוחרת.

בימי בית שני עדיין היו מצויים ציידים מישראל. אכל הם לא היו מרובים גם אז, מפני נגוד אינסטינקטיבי לשפיבית־דמים, אפילו דמי היות ועיפית, ומפני הדינים על חהיות והעופות הטהורים והטמאים ועל השחיטה. לעימת זה היו בין היהודים דיי גים לרוב, ביהוד בגליל. בים בנרת או ים גינוסר (אחר־כך ימה של טבריה), היו אז כַּעהָּה, כמה וכמה מיני דגים, ובהם מן המשובחים (מלחמות, ג', י', ח'). המון דוגיות היו ממלאות את הכנרת וכפרי דיי גים הרבה היו מסביב לה. מתוך רבוי הדגים היו מולחים איתם ומוכרים אותם מלוחים בארץ ובחוץ־לארץ; לעל שם כך נקראה העיר שעל שפת ים-גינוסר בשם "פאַריבִיאָה" (מן המלה היוונית באיו ונגליונים נוכרו דייגי-הגליל, שנתחברו אל ישו, ושנים מהם, שמעון-באיו וגגליונים נוכרו דייגי-הגליל, שנתחברו אל ישו, ושנים מהם, שמעון-פטרום ואנדריום אָחיו, שהיו צדים דגים בים גינוסר. הפקיד ישו ל"דיגי-אדם"

<sup>1)</sup> יש דעה, ש,פפמים הם מפפמים קמורת; אבל דעתו של די יוסי ש שוק של בַּמְרִים היה" (שם, שם), מקרבת יותר את הפירוש שבפנים וכן פירשו כאן "פטמים" גם רש"ו (קעצבים") ור"ע מכרטנורה (מטבחים שמפטמים בהמות לשחום"). והערוך פייש "מוכרי עופות". וכן רשי ביצה, כיט עיב: פטם , המפטם עופות, לשון "מִישְׁמִין" ולא נראה לי.

<sup>2)</sup> לרעת קצת, שמה העכרי הוא גבית ירה" או גאריח" שבתלמוד ירושלמי, כלאים פיא, היר, ומגילה, פ"א, ה"א,

(מתיא, ד', י"ח — כ', והמקבילות). ואולם אף ים - ה תיכון עשיר הוא בדגים, ואף בערי יה ודה ושומרון הקרובית אל חופיו בוודאי היו הדגים מרובים משל עכשיו, שעדיין נמשך והולך כאן החוק המורקי המשונה, שעשה את הדייגות מונופולין של הממשלה, אף-על-פי שבמקומות הללו הספיקו הדגים, ששלו התושבים מן הים, אך לצרכי המקום ולא הוצאו לחוץ. וראוי להזכיר, שבירושלים היה עוד בימי נחמיה "שער-ה דגים", אף-על-פי שאָז, בזמן ש'בת-ציון, היו הצורים מביאים דגים למבירה לירושלים (השוה נחמיה ג', ג', אל י'ג, מ"ז) שהרי אז עדיין היו ערי-החוף בידי הפיניקיים בצפון ובידי הפלשתים בדרום. מה שנשתנה מימי החשמונאים ואילך, כמו שנראה להלן.

ומימה של סדום או ים המלח (ים המות) היו היהודים מוציאים מלח סדומית וגם כופרומיני שַּרְף יִחְמֶר ומוכרים אותם לא רק בפנים הארץ אלא גם מחוצה לה. לדברי יוסף בן מתתיהו (מלחמית, ד', ח', ד'). היו צפים גשי הכיפר על הים כגופות שוורים גדולים בלא ראשים והם משמשים לכפור את הספינות גשי הכיפר על הים כגופות שוורים גדולים בלא ראשים והם משמשים לכפור את הספינות ולכל מיני רפואה. לדברי פליניום (XIV.25), היה ה"כופר מיהודה" מהולל בעולם ועד היום נשאר לחַמֶר השם "כופר יהודי" ע"א במעית "נתר אנפטרין") היה אף הוא אנמיפטרית" (נידה, ם'ב ע"א, ובשבת, צ' ע"א במעית "נתר אנפטרין") היה אף הוא אחד מן החפצים המעיבדים בארץ מפר רח - הכופר ("אשכול הכופר", שיר-השירים, א'י י'ד) היו עושים מין בַּחָל לכהול בו פני נשים, ומן היְרָרִים (השושנים), שהיו גבלים ב,גנות ורדים", שככר הזכרנו, היו עושים "שמן-נֶּבֶר" יקר (משנה שבת, פי'ד, מ"ד) פונון, ויוסף בן מתתי הו מדבר על "הר-הברזל", שמשתרע עד מואב (מלחמות, פונון, ויוסף בן מתתי הו מדבר על "הר-הברזל", שמשתרע עד מואב (מלחמות, מין ראר בעבר הי רדן, לערך שעה וחצי לצפון מנחל יבוק (וואדי זרקה), ואך משחזרה הארץ לידי המורקים נעזב מכרה ברזל זה ו").

ובזה אנו עיברים אל המלא כה והמסחר בישראל כימי בית שגיי

ב.

אבל קודם שנדבר על המלאכות ובעלי-המלאכות וכן גם על המסחר והפוחרים: בימי בית שני, יש לנו להקדים הקדמה אחת השובה.

בנוגע לעבורת־האדמה יכולנו להשתמש בידיעות מימי-הבית, שיש לנו בספרו של יוסף בן-מתתיהו. ולמצוא בלא חשש גדול סעד וסמך להן בידיעות הקדומות על נושא זה שבמשנה ובברייתות (הידיעות שבגמרא

Frants Buhl, Die sozialen Verhältnisse der Isrseliten. : ייין (1 Berlin 1899, S. 72.

הירושלשית והבבלית שייכות רובן ככולן לזמן מאוחר, ו ב ג ט ר א הבבלית יש יותר ידיעות נוגעות בחיי היהודים ש ב ב כ ל מַבְּחַיֵיהֶם של יהודי א ר ץ - י ש ר א ל). מפני שהאכר הוא משמר בשבעו ועכידת-האדמה לא אך לא נשתנתה בעיקרה אחר החורבן, אלא כמעט נשארה כמו שהיא אף בתוך הערביים של הכפרים האַרצישראליים הנַּדְּחִים שבזמננו. לא כן בנוגע להמלאכה והמסחר. אחר החורבן ירד חמסחר בארץ ישראל מעלות הרבה אחורנית, ועל כן קשה לשפוט ממצבו כפי שהוא מתואר במשנה ובכרייתא על מצבו בימי ה ח ש מו נ א ים או בימי ה ו ר ד ו ס. ומה שנוגע למלאכות, הנה אמנם לא נשתנו הרבה בעיקרן; אבל הידיעות, שיש לנו מהן בספריו של יו סף בן מת י ה ו, הן מועטות מאד, ולעומת זה מרובות הידיעות בדבר המלאכה ובעלי־המלאכה במשנה ובברייתות. ואם בנוגע למלאכות יש לנו רשות לחשוב. – למרות מה שהמלאכה קשורה על פי רוב במצבו של המסחר. — שאין בין הזמן שקודם החורבן ובין זה שלאחריו אלא שנוי לא־עיקרי ואפשר. איפוא, לעשות את התלמוד מקור נאמנה לאותו זמן, — כלום יש לנו רשות לעשות את החלק הקרום נם לתאור האומנות לאותו זמן, — כלום יש לנו רשות לעשות את החלק הקרום נם לתאור האומנות לאותו זמן, — כלום יש לנו רשות לעשות את החלק הקרום שבתלמוד מקור כזה גם לדיעות בדבר המסחר העברי בסוף בית שני ?

כמרומה ליז שאפשר להשיב על שאלה זו בחיוב.

החורבן גרם לירידתו של המסחר בארץ-ישראל. ובכן, אם נסמוך על הידיעות התלמודיות, יהא הציור, שנתן מן המסחר הארצישראלי שקודם החורבן, פחות ממדת=המציאות; אבל מה שהיה בו לאחר החורבן קודם החורבן לא כל שכן ?—למחוק את הסאה אפשר. ובידיעות בדבר למחוק את הסאה אפשר. ובידיעות בדבר המסחר העברי שקודם החורבן, שיש למצוא אצל יוסף בן מתתיהו, אם מראבון ופליניוס, אפשר למלא את הסאה המחוקה, באופן שנתקרב אל האמת. ולפיכך אין השמוש בידיעות המסחריות שבמשנה ובברייתות, למרות מה שהן מאוחרות ברובז לבית שני, שמוש שאינו ראוי. אדרבה, עליהן יש להוסיף, אך מהן אין לגרוע.

אבל קודם כל -- בדבר המלאכה.

לא נביא כאן את המאמרים התלמודיים בשבחה של המלאכה ואפילו לא את הדין, שחייב אדם ללמד את בנו אומנות (משנה קדושין, פ"ד, מי"ד). אפשר שכל זה אינו אלא "דעת בית-המדרש". זו רעה חולה בחכמי-ישראל, שכל מאמר של הַנא, או אפילו הלכה סתמית שבמשנה, נחשבים בעיניהם לעובדה מן המציאות והם נשענים עליהם בתאור החיים; בעוד שעל-פי רוב באה ההלכה (ואין צויך לומר הדרשה וה"מימרא" התלמודיות) להמות את החיים לשביל, שעדיין לא הלכה בו המציאות. בזה צריך להשגיח הרבה והרבה! כי דוקא בזה נגררו אף התיאולוגים מחכמי-האומות, מתוך מיעום ידיעתם במקורות התלמודיים, אחר חכמי-ישראל, ולמרות

כל מגמתם של הרבה מהם להשפיל את היהרות ולרומם את הנצרות על חשבונה, מציירים הם את החיים הישראליים לא כהויתם, אלא בציור אידיאלי, שיוצא מתוך ההלכות והמאמרים שבתלמוד. ואולם ראוי להוציא משפט על חיי-המציאות הקדומים לא מתוך מיטיות והלכות, שאפשר לא נתגשמו בחיים כלל ונשארו "משְּאָלָה חסודה" בלבר, אלא או מתוך עובדות ממש או — מתוך אזכרות כלאחר = ידי שהן נאמנות עלינו מפני שהן מסיחות לפי תומן. וכך ננהוג גם בשאלת המלאכה בישראל ביםי בית שני.

בעל-המלאכה או בשמו המורה על התרגלות ובקיאות, האומן (אמן – חזקי תקיף באיזה דבר), היה מצוי בכל כרך, עיר. עיירה ואפילו כפר הגין שבארץ = ישראל.

"אומנויות שוקדות" הוא תואר למלאכות קבועות (אבות דר' נתן, נ"א, פרק י"א.

ונ"ב. פרק כ"א). אמנם, כשם שיש "אומנות נקיה וקלה", כך יש גם "אומנות פגומה"

ואומנות ירודה". אבל את ה"בשלנים" ואת ה"מיילים שנאו בישראל בימי בית שני.

לא רק הלל. שחי בזמן הבית. נהנה מיגיע-כפיו; אף ר' יה ושע בן - חנניה הלמיד-תלמידו, היה פַּחָמִי; וכן היה ר' נחוניה בן הקנה. בן-דורו של ר' יותנן בן זכאי, חופר-שיחים, ובזמן מאוחר — התנא ר' יותנן — סגדלר, התנא ר' יצחק – נפחי שו הנוצרי היה נגר ועושה עולים לבהמות ושאול המרםי, פוילום השליח, נתפרנם מעבודתו בתור רוקם-ירעות (מַפַּימַן).

בימי בית שני אנו מוצאים בישראל בעלי-מלאכה אלה:

חייטים. רצענים (סנדל ר אינו עוד שם עברי ובכן הוא מאוחר קצת)י בנאים, (גודרים), כַּתְּתִים, חרשים (גנגר" הוא שמם המאוחר. שאמנם שמי־כללי הוא ומצוי גם בערבית, סורית ואשורית). מֶּחָנִים, אופים או, בשמם המאוחר, "נחתומים" (בוודאי שם בבלי, ככל השמות. שיש להם נ' נוספת על השורש בתחלתם, שהרי האשורי-הבבלי אומר נַרְכַבַּתְּ במקים "מ־כבה", וכיוצא בזו), עבדנים (מעבדי-עורות, ובשמם היווני המאוחר: "בורטים" — ' בשמיבו בשמים (מפשמי שוורים או מפשמי היווני המאוחר: "בורטים" סממנים. דרוגיסטים, עיין הפרק הקודם ובמקרא "רוקח"), קצבים. מַבהים ומַבְּחוֹח, רקחים ורקחות (דרוגיסטים). חלבנים, מגבנים، רופאים ומקיזי-דם. ספְּרים וגלבים. גַדְלים וגַדְלות כובסים וכובסות. צורפים. שמתחלקים לוַהְבִים וכַסְפִים. פֶּהְמִים (נַפָּחִים), אורגים (גרדיים), צַבְּעִים, רוקמים, שרסיים, (רוקמים בחומי-זהב) עושי-שמיחים, חוצלים (עושי-מחצלאות). חופרי בורות ושיחים, דייגים (עיין בפרק הקורם). מגדלי-דבורים, יוצריםי שמהם נבדלים הקַרָּרִים (היוצרים הם רק עושים כלי-חרם והקדרים הם גם מוכרי-קדרות), בַּדְּרִים (עושי-כרים), חַבְּהָנים (עושי חביות או מתקניהן). וַפָּתִים (מוֹפתים את הכלים מבפנים. ואף היו ביניהם אומנים. שהיו עושים לכלים גלר". שהוא הצפוי הנקרא Glasur), עושי-זכוכית, בהבדל מן הזנגים שכבר היו משתמשים בימי בית שני בזכוכית העשויה בידי אחרים ועושים חלונות

וכוסות ומֶרְאוֹת מזכוכית לבנה או מזכוכית צבועה. ואף היו עושים וְגוּגְיות (βλύλω יקרת המציאות עדיין היתה יקרת המציאות (Glasperlen, בימי בית שני והיתה מצויה אך בידי עשירים בַּוְבָּנִים. ועל-כן גזרו התנאים הראשונים (יוסי בן יועזר ויוסי בן יוחנן), עוד בימי ראשוני החשמונאים, יישומאה על כלי=וכוכית" (שבת. י"ד ע"ב), כדי שלא יתפשטו המותרות בעם. פס לים לא היו. כנראה, בישראל מפני האיסור של לא תעשה לך כל פסל וכל תמונה" ו בידי של עובדי־אלילים ועשויות בידי הנוכרות בתלמוד הן תמיר של עובדי־אלילים ועשויות בידי עובדי־אלילים ואף שמותיהן יווניים הם. ואולם צייר היא מלה עברית נמורה וכל-כך מצויה היא בספרות העתיקה שלנו. עד שצריך לחשוב, שהיו ציירים עובדים בצבעים ובזממנים גם מן היהודים; אלא שלא ציירו תמונות של בני־אדם ושל חיות. הציורים של המנורה בעלת שבעת הקנים, של גפנים וענבים ושל הַּפְּרִירָה (אַקאַנתום), שאנו מוצאים על כתלי בתי=הכנסת העתיקים של כפר=נחום ועור, והענבים ושאר הציורים שעל קברות מלכירת דייב ו"קברות הסנהדרין", -- כלום יתכן, שנעשו בידי נכרים ? — גם "מפתחי פתוחים" (זכריה, ג' מ', דבהי"ב. ב'. ו') היו בישראל בימי בית שני, ובן־סירא (ל"ח. כ'ז -- אבל דוקא מחצי־פסוק זה ואילך חברה פרשה זו בגוף העברי) מדבר על "מפתחי פתוחי הותמות". לעומת זה המלה בלף" קרוב לוודאי, שהיא יוונית (מן glyph6) ובוודאי הופיעה בישראל בזמן מאוחר --. שהיו בישראל סופרים בעלי־מלאכה --כלומר. בני־אדם. שעשו את כתיבת השמרות והעתקת הספרים לפרנסתם — בימי בית שני אין מן הצורך להוכיח. אכל - בתלמוד מכשירי־כתיבה: מעבדי־גומא (גם "פפיר" בתלמוד Paper papier ,Papier שמוה בא papyrus בלשונות ההדשות) ל"נייר" (שם עתיקי בוודאי מפני שנחשב הנומא המעובד כ״נִיר״ חלק והכתב שעליו הוא כזריעתו) ו.כרשים" (שם מאוחר במפדת ביוונית). ואחר כך — גם עושי גויל וק ל, ף , וממי־עפצים וממין וויטריול של נחושת ("קנקנתום"), ביוונית אמאאמירים היו עושים להם דיו ומכינים לעצמם ולמכירה ספרים ומגלות, ובזמן מאוחר – אף פנקסים (ספרי-חשבונות: פונית). – ולא רק בספר היו עוסקים, אלא אף בסיף: היו יודעים להכין כלי דיין, שהרי בימי המרידה ה גדולה שקודם החורבן רואים אנו את כל הנפחים מישראל מחשלים הרבות ורמחים ובימי אדרינוס קיסר הושל על היהודים, לפי עדותו של דיון קאסיום (LIX, 12), להכין לרומיים, בתור מס, כלי-זין שונים. אף-על-פירכן קשה להכריעי אם היו זינים ליהודים אך לצרכי־עצמם או הזינים הישראליים היו גם מוכרים את פרי־עבודתם לחוץ.

-ימי- באירופה כמו לבנים, כמו באירופה בימי- המלאכות היו עוברות על־פּי־רוב בירושה מעיר הבמוי התלמודי: "נגר ובר־נגר" (עבודה הבינים ובמזרח – גם כיום. על זה מעיר הבמוי

זרה, נ' ראיש ע"ב) וברור מזה: "נגר בר נגרין" (ירושלמי, יבמות פ"ח. ה"ב)- אבל עוד נחמיה יורע את "חנניה בן הרקחים" ואת "מלכיה כן הצורפי[ם]" (נחמיה ג' ח' ול'א), כלומר. בני משפחות, שמסרו את הרקחות ואת הצורפות לבניהם "ו והמסורת הניצרית-היהודית אומרת, שֵׁן שׁוּ ויוסף אביו היו שניהם נגרים. -- המילדת מוסרת את אומנותה לבתה והרופא – לבנו. היו בירושלים משפחות שלמותי שהיו בקיאות בית- באיזו אומנות דקה ולא היו מגלות סורן לאדם זר: בית-גר מו, בית-א ב מינם , ועוד (משנה, יומא, פ'ג. מ'א). והיו גם ערים שלמות, שהיו מצמיינות במלאכה אחת. למשל: במגדלא '(שממנה באה מרים הַמגדליתי בקרבת החוה "מגדל") הוו צַבְּעִים הרבה. בבית-ציידא -- דיינים בכפר-חנניה ובכפר-שיחין - קרים ו להכנים קדרות לכפר חנניה' הרי זה כמו "תבן אתה מכנים לעפריים" (ב"רי פ" פ"ו). וכפי הנראה, היתה נצרת עיר של נגרים, כי כבר שער ר' יו סת הלוי. ש"נצרת" היא מן ינסֶהֶת - "נסרים", ואף תנינוס-" הוא -גיא-נסרים <sup>2</sup>). --- ואף מעין חרושת - המעשה כבר היתה ליהודים בימי בית שני. ובה עסקו משפחות שלמות. עוד בספר דברי-הימים, שבא עליו הסכם כל החוקרים, שלא קדם לזמנו של אלכם נדר מוקדון, נוכרו משפחות בית ע בודת הבוץ לבית אַשְבַצִי (רבהי"א, ד', כ"א) ויושבי נטעים היו יוצרים (כך צריך להבין את הכתוב בדבהי"א, שם י"ג). ובווראי לא היו משפחות אלו יחידות במינן אף בזמן הקרום. ובימים המאוחרים של בית שני היו הרבה כמותן. אמנם. "בית 'זגג"י. "בית־כַּדָר" וּ-בית־צַבַּע"י שנזכרו בתלמוד זה בצד זה (מועד־קמן, י"ג ע"ב, פסחיםי נ'ה ע'ב), אינם אלא כתי-עבודה פשושים של בעלי-מלאכה עובדים ביחידות או ביחד עם בניהם או עם חניך אחר או שנים; ואולם "בית־יצירה", שבא בתוספתא (כלים, בבא קמא. ג'. ח'), בשנוי מיבית-היוצר" שביר מיה (י"ח, ב' - ג'), קרוב לשער על-פי השם המופשש "צירה", שהוא מעברה גמורה עם פו על ים מרובים או מועטים. (המשך יבוא).



<sup>1)</sup> Frants Buhl. Die socialen Verhältnisse der Israeliten. S. 43.

<sup>2)</sup> עיין: פרופי יוס פ ה לוי , "שמות ערי ארץ ישראלי (הקובץ "ירושלים" של א. מ. (20 ברך די, עמי 11 – 20).

### נוקטורנו.

עַרָּ מַעֲקָה־עָלִיתִי בְּחֶשְׁבַּת דֵּילּ־סְתָיוּ, –

ּגוש־אֹפֶל בָּאֹפֶל – חֲדַל אֹמֶר וּפְרוּשׁי יַּםוֹר־הַמַּוְגַעָה אֶתְפַּגֵל דַשָּׁוָא ... עַל ראשי שָבַיָם כִּשְׂרֵה־קְרָבוֹת חָרוּש... בָּהַד מַהְפַּבַת־עוֹנֻבוֹת יָם קרוב. עו, יִגְעַשׁ, וָתֹמֶר אֶל תֹמֶר בָּאֹפֶל שָם נְגַשׁ וַאֲמִירִי־אִילָּנוֹת בִּנְנְעָם בִּמַעִקיּי בְּיָם רָחוֹק יָהֶטוֹ – חוף יַלְּדוּת־שֶׁרְחַקּי... הַם! רוּחוֹת יְדוֹבְבוּ תַחֲנוּן וְאֵימָה... בָּדִידוּהִי בִי תַבִּים בַּאֲשֵׁמְה... הוֹי תַּבֵר! אֶת סַנְיֵרֶךְ בִּיְבָבִי הִשַּׁיְהְּ וּבְמֹתִי שַּׁדְּוָתֵךְ הִפְּעַרְהְּ וְדִמְמַת־בּוֹכָבִים עִם שְׁאוֹן־יַמִּים יַחַד יַשַׂנְבוּ בִי רַהַב וָפַּחַדּי וָאַנִי—עֲשִׁ'ר־לֵב וַעְנִי־חַיִּים ּ ּבְּדָלּ־בּוּוֹ וַעְנוּג־מַאֲוַיִּים! ּלְאָן אוֹלִיךְ אֶת חֶרְפַּת אֱבוּנֵי זֵב נוֹאָשׁ, וְאֵי בְיָּמַת־מְיְנְיִוֹ אַזִּייְרָה ? הַבון שִׁימִי בְּטִּרְעוֹ, בְּטוֹרעָשׁי או בַבְחוֹלוֹת־סְלּוּפִים וְגִילָה ? \_ בַּבְתִיק תּוֹצַבַת־נַפְשִׁי הָאִשְּׁה, אוֹ בָדֶר אַחֲרִישְׁה ? הזי, בּאִי, הַקְּשֶׁרָה, וְפָּחִי בִיּיּ שְׂאָנִי, כַּלְּכְּלִינִי אֶת עוֹרָקִי הַדְּאִיבִיי אָם אִי חֵן וְיִיו הוּא הַנִּסְתָּר, לְּחֻפּוֹ הָבִיאִינִי וְאָם כָּלַע־מְלָחָה הוּא – אָלִיו נַפְּצִינִייִּ וְאָם כָלַע־מְלָחָה הוּא – אָלִיו נַפְּצִינִייִּ אֲשֶׁר דֹּא תִּשְׁאַלְּ עוֹד: דְּפְּה: אַךְ אַלִּינָא עוֹד תַּחְפּר בְּרִנְבִי־הַהֵּעָה זוֹ יָדִי אֵין־אוֹנִים – צְּחַפֵּשׁ מַרְנָּעָה ...!

> או שְׁכַח. יָּבִּי. הַכּיל – וְדםׁ! וּדְמָה לָךְ צַּסַהַר בָּרם:

בּ'ן נַתְשׁוֹתֵי עָבִי־וַעַם תַּחַת נַּלְּנֵל עַנְנִי־רַעַם הַפַּּחַר סְפַּרְפָּר מוֹבַע קצָּרְ־עָבִים יִשְׁשְׁפָּהוּ וּלְשִׁקְמוֹ לֹא יִנְלוֹ הָרֵע: הוא שְׁבֵו בְּסַעֲרוֹ הוא קופָא בִּמְעוֹפוֹ הוא קופָא בִּמְעוֹפוֹ

ייּוֹסְבִיבוֹ – שָׁמַיִם. שְׁמַיִם בִּוְּצִהוּ: אם אַין־סוֹף דְּכִּוְאוֹי אַךְ כָּנֶא הָנֵהוּ

יָדוֹכְבוּ רוּחוֹת: הָאָשָׁם לֹאׁ כָךְ הוּא ··· בָּרוֹעֲצִי־כְבָלִים חֲפִּי־יָם נָאֶנָחוּ בָּאֹפֶלּ. בָּאֹפֶל אֶת וַפְּשִׁי אָלִיפְה בָּהָלִים הַמֹּח מֵחִשֶּׁבָה לֹא-בִעִּהָה: הַן יִהְיָה דָּאַפִּיר בִּיְּאוֹ דְּמַרְנֵּעָה – דוּ הָיְתָה דִּי תַבֵּד בִּית-בֶּלֶא וְנֵהָה! אַך דְנְיֶּתְה דִּי תַבֵּד בִּית-בֶּלֶא וְנֵהָה! דֹא יִהְיוּ דְּמַאֲסָר הַקִּירוֹת הָעֲכוּרִים...

יָפָּלַח דָאאָשׁר, הָאָשֶׁר הַנְּם יִייּם אַּיְחוּתִי קְפָּכּוֹת בִּין כְּנְפִי הַזָּבוֹת שִׁיְחוּתִי קְפָּכּוֹת יִפְּלַחְ הַאָּשׁר, בַּנְעַיִּים חַיִּים רָנִים יִפְּלַבְּיּר, כִּפַּרְפָּר,

חֲבוֹם : . . הָסְיַת עֵצִים נִּרְעָיָּשִים בִּי בָסְכָר חֲדוֹם מֵפִיג־נֹהַ הַבָּה שָּׁשְׁכַּח מֵלְאוֹבֵי אַנְשִׁים הָבָר שָׁאָקע בַּחַדוֹם־הַפַּרְנּוֹעַ ! . .

יעקב קוֹפְלֵיבִיץ.



### הַתְּנוּעָה הָעֵרָבִית.

#### מאת

### אברהם אלמאַליח

#### .8

מנקודת-מכט גיאיגראפית מעטות הן הארצות שגבולותיהן הם כל-כך ברורים כסריה וארץ-ישראל: ממערב — הים; ממזרח — מדבר תדמור וסוריה; מדרום — חצי אים סיני; מצפון — א לכסנדריטה ופרת עם העיר הערבית הגדולה: א רם - צובה ובאופן מקביל לשורות-הערם החופיות: א לכסנדריטה לודקיה (לטקיה). מריפולי, בירות היפה ויפו — נמצאת במרחק מאות של קילומטרים בפנים-הארץ שורה צפונית-דרומית של מרכזים מרובי-אוכלוסין: אחלב, חמת החומם, דמשק וירושלים.

תושבי המחוזות הללו הם שונים לגזעיהם ולדתותיהם: מושלמים, מרונישים. קתולים, דרוזים, ענצרים ויהודים. כל מיני לאומים בני דתות שונות נמצאים כאן; ואך למורקים לא היתה מעולם בסוריה אחיזה או דירת-קבע. כשבאו השורקים לסוריה וארץ ישראל במאה המ"ו והט"ז היה הרוב הגדול של תושביה הערביים או הסוריים שנתערבו – מושלמים; ושום שנוי ניכר לא בא עם ביאת-המורקים במעמדם הדתי והחברותי של תושבי סוריה וארץ-שראל. כי המהפכה-הדתית, ששְּנתה את פני סוריה וארץ-ישראל, קַּדְסָה לכבוש השורקים בתשע מאות ש:ה בערך והתחילה מיום שהובאו הנה השבמים, שהוצאו מחצי אי-ערבי וכבשו ארצות אלו תחת הנהלתם של צירי-הנכיא דראשונים בשנת 634. על-ידי צירים אלה נתגייר, ביצון או מאונסי הרוב הגדול של התושבים והלשון הערבית, לשון הקוראן, התחילה על־ידי כך לתפום ולמלא מעט=מעט ולאט-לאט את מקומן של כל שאר הלשונות השמיות ואף הבלתי־שמיות. בפי מעט=מעט ולאט-לאט את מקומן של כל שאר הלשונות השמיות ואף הבלתי־שמיות הלשונות שני זאנטי היוונית — בפי הלורת והיוונית נשארו עד היום בפי אילו תושבים סוריים מפני שנשארו לשונות התפלה, אבל לדבר בהן פסק הרוב בסוריה זה כבר.

אך מעות היא לחשוב, שהעמים הסוריים, שהם ברובם צאצאי השמיים, הם מנזע ערבי מהור. קשה, אמנם. להגדיר את כמות הלק־הדם הערבי, שנתמזג בדמם של התושבים שקדמו להם. דבר אחד ברור הוא: העמים הסוריים, שנוצרו מתערובת מרובה של זרע־הכובשים בעמי-המדינה הקדומים ביותר, אבדו כמעט את לשונם העיקרית תחת השפעתו של האישלם; וכך "התערבו" רובם ונעשו ערביים". אולם ממיעה גמורה לא היתה כאן. הבדל-לאומים השוב ונַבְּר נשאר עד היום. ואפשר להחלים, שהבדל זה הוא המעצור הגדול להתאהדותה המדינית של סוריה. הפירוד השורר גם עכשיו, למרות כל ה"אחדות" המלאכותית והזמנית, בין הלאומים השונים שבסוריה, מבאר לנו

הרבה יותר מכל סבה אחרתי איך יכול קומץ קטן של פקידים מורקיים למשול במדינה גדולה כזו- והפירוד אינו פחות מזה גם בין הכתות הטושלמיות עצמן; ואף בין הנוצרים עצמם. שהם בעלי דתות שונות- ה"אחדות" הנראית לנו עכשיו בתנועה הערבית אינה באמת אלא נראית.

מנקורת-מבט אדמיניסטראַשיבית ומדינית היתה סוריה, עד לפני הכבוש הבריטי. מתחלקת לשלשה פלכים או "וְלָיוֹת": בירות, דמשק ואחלב; לְפַּחַוּת-ירושלם ולפלך אבטונומי עם חוקים מיוחדים הלבנון.

והנה מספרים אחדים, שיבארו 1 לנו באופן ברור את חלוקת תושבים סוריה לאומותיהם זדתותיהם:

```
ערביים וסורים – – – – – סורים עמים שונים (מורקים, קורדים, עמים שונים (מורקים, קורדים, עמים שונים (מורקים, קורדים, גריקוסים, ועוד) ... – – – – ... 300.740. – – – – ... 240.525. – – – – – ... 293.655. – – – – – – ... 293.655. – – – – – – ... 265.934. – – – – – – ... 265.934. – – – – – – ... 265.934. – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – – – – – – – – ... 265.934. – ... 265.934. – – – – – – – ... 265.934. – 265. – – – – – – ... 265.934. – ... 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.934. – 265.
```

סופר ערבי אחד, שאסף מספרים בכל עדה ועדה בסוריה, מצא את המספרים לה:

```
מושלמים (מותואלים, גריקוסים, קורדים ופרסיים) — 1.593.000
לא-מושלמים ולא-נוצרים (דרוזים, ענצרים, איסמעלים, יוידים)
397.000
יהורים — — — — — — — — — — — — 922.000
נוצרים (קתולים ואורתודוכסים) — — — — — — — — 63.012.000
```

אם נאמין בסטאַמיסטיקה הראשונה או אם נסמוך על השניה. הצד־השוה שבהן הוא — שהמושלמים (סוניים ושיעיים) הם כמעט מחצה ממספר-התושבים הכללי. החלק הששי של החושבים הן חכתות, שאינן לא מושלמיות ולא נוצריות, ומספר הנוצרים הוא שליש מכל תושבי־סוריה. רוב הנוצרים הם קתולים ומרוניטים, תושבי-הלבנון.

חכמתה של הממשלה הטורקית היתה—לסכסך דת בדת ולגרות עם בעם. ובזה גלום סוד הצלחתה בסוריה במשך ארבע מאות שנות-שלטונה בה. שהרי במשך כל זמן ארוך זה נשאר הטורקי זר לגמרו אל התושבים בלשונו וברוחו. ודבר זה אי־אפשר היה, שלא יעורר תנועה לאומית בכל העמים המשועכדים לטורקיה, ואף בעם הערבי בכללם.

כי התנועה הערכית לא נבראה אך ביטים האחרונים: יסיה כיטי השלטון

המורקי. ואולם עד שבאו הערביים במגע עם האירופיים ועד שהטורקים התחילו לנפול לפני עמי-אירופה היה שתוף הדת מכסה על הכל. אבל עוד בימי עַ בְּ ד - א ל - ח מ י ד כבר היתה תנועה ערבית ידועה. אמנם, בשורקיה גופה לא היה רשומה בְּכֶּר מתחלה מפני המתג והרסן, שהושמו על פי העתונות. העתונים הערביים שבממלכה המורקית לא היו יכולים לומר אף מלה אחת על שאיפותיהם ותחיתם, והעתונים, שהופיעו מחוץ לשורקיה. כניםתם היתה אסורה כאן. וכך היה העם הערבי בכללו, חוץ מאחדים ממשכיליו וסופריו, שקוע בתרדמה עמוקה.

פתאום והכרזה הקונסטיטוציה בטורקיה ועמה יחד באה גם חירות הדבור והמחשבה. כל העתונים הערביים, שצצו בכל רחבי ערב וסוריה וארם=נהריים, היו כשכורים מן המאורע המדיני הגדול. ואז עדיין היו כולם יחד מהללים ומשבחים את השורקים הצעירים" ואת התשועה הגדולה, שהביאו למדינה.

אולם לאט לאט התחילו הערביים להפגש פנים אל פנים עם המציאות המרה.
ה.מורקים הצעירים" שכורי-הנצחון רצו "לְּבָּרַקּ" את כל היסודות השונים שבממלכה,
להטמיעם בטורקים ולטשטש את צורתם הלאומית. הערביים נתפכחו משכרונם והרגישו,
שאי-אפשר להם בשום אופן ללכת שלובי-זרוע עם היימורקים הצעירים", שמגמתם
היחידה היא להטמיע את כל הלאומים השונים שבממלכה וגם אותם בכלל. וכך נוצרה
בפצרלאַמנט הטורקי סיעת ה.הסכמה", שהתנגדה נגוד גמור להיימורקים הצעירים". לסיעה
זו נתנו את ידם כל גדולי הערביים במצרים. בסוריה וערב. עתוגים לעשרות נוסדו בכל
רחבי המדינה העותמאנית, שהיו מפטמים את קוראיהם בכל מיני דלטוריות על
היימורקים הצעירים" וממשלתם. וכך השרישו בלבותיהם של הערביים שנאה עזה לכל
אשר בשם "מורקי" יכונה; וביחד עם זה פתחו בקרבם־רגש אהבה ל"עמם וללשונם
העשירה". ל"ספרותם הנשגבה" ול"עברם הנהדר".

וכך התחילה התנועה הערבית להתפתח ולהכות שרשים בלבו של כל העם הערבי שבא רם בהרים, סוריה, ארץ בישראל. ערב ומצרים הערבי שבא רם ברים, סוריה, ארץ בישראל. ערב ומצרים וגף העתונים וגם עד אמריקה בעולם החדש, שמו להם למטרה לתקף את ה"אחדותיים" (כלומף, ה"מורקים הצעירים" בעלי האגודה "אחדות וקדמה") ולעפר עליהם בעפר.

הממשלה המרכזית בקושמה ראתה מתחלה בכל תנועה זו דבר של מה-בכך. אך לאט לאט פקחה את עיניה לראות נכוחה. ואז, רק אז, הבינה, שלא כאישר דמתה כן הוא, והוכרחה לתת להערביים, אם לא את כ ל מבוקשם, זאת אומרת אבטונומיה רחבה, לכל הפחות, זכויות לאומיות הגונות. היא הכירה את הלשון הערבית בתור לשון רשמית בכל מוסדות-הממשלה ובבתי-הספר הנמוכים, התיכונים והעליונים, מַנתה שופטים, פַחות ומושלי-פלך ערביים, הנהיגה את הלשון הערבית בתור לשון-הלמודים בכל בתי-המדרש למורים בכל סוריה, ארם-נהרים וערב, יסדה בתי-מדרש למורים בכל סוריה וערב, שלשון-הלמודים שלהם היא הלשון הערבית בירו תי ועוד היתה אוניברסיטה ערבית בירו תי ועוד היתה מוכנת לעשות להערביים הנחות חשובות, ובלבד שיחדלו מדרישותיהם הנפרזות.

אבל כל זה היה ללא-הועיל. התנועה הערבית התרחבה בסוריה מיום ליום. ומה שהיה מסוכן ביותר הוא —שהעומדים בראש התנועה היו מושלמים. מושלמים אלה, שעד אז היו מסיבים לרעיון סיפאראטיסטי מפני שתוף הדת של הערביים והטורקים.

השלח

72

התחילו לתת את ידם לתנועה הערבית בגלוי. כי מיום שהכירה אירופה בזכות, שיש לאלבאנים, המושלמים והנוצרים, להתנחג כאומה מיוחדת בלי שתהיה לשירקים שום זכות להתערב בעניניהם הפנימיים. אי־אפשר היה, שהלאומים בסיריה לא ידרשו, שינתן להם מה שִּנְּהַן לאלבאנים באלבאניה. ומצבם הכלכלי והרוחני הטוב של הערביים ב מ צ ר י ם , אחיהם של הערביים בסוריה. אף הוא אי־אפשר היה שלא ישפיע על התנועה הערבית. ובפרט שחירות-דפים היתה במצרים לכתוב על המורקים ועל שלטונם, ככל העולה על רוחם של הלאומיים הערביים.

בדיצמבר 1909 נסע ה.כידיוו" של מצרים למכה להשתמח על קבר־הנכיא; ונסיעה זו המילה סער בעולם, מפני שעד אותו זמן לא ניתנה רשות לכידיווים המצריים לנסע נסיעות כאלו. ובשנים האחרונות, שלפני המלחמה התחילו נסיכי בית־המלכות המצרית ל.שייל מיולים בסוריה" והיו מתקבלים על=ידי ההמון בהתלהבות מרובה.

ובאותו זמן. מיד לאחר הכרזת הקונסטימוציה המורקית, התחילה שורה של מפלות למורקיה. בולגאַריה נקרעה מעליה לגמרה, ובוסניה והרצוגובינה נתאחדו עם אויסטריה, האיטלקים נלחטו בטרקיה מלחמה עזה וקרעו ממנה את טריפוליל ולסוף באה המלחמה הבאלקאנית, שקרעה מעל שורקיה כמעט את כל מדינותיה שבאירופה.

כיצד השפיעו אסונות צבאיים אלה על החבל הערבי של הממלכה העותמאנית: על תושבי סוריה וא רס גהרים, וביחוד על התושבים הערביים שבחצי אי=ערב, שהקשרים ביניהם ובין קושמה היו תמיד רופפים ובלתי=אמיצים?

קודם כל התחילה שורה של התקיממויות מצד ה.אימאמים" והיימוהדים" בתי מן, בחי ג'אז ובנקודות אחרות בערב. שגרמו בשנים האחרונות נזקים גדולים לטורקים והצמיתו את הגדודים. שנשלחו נגדם- אבל סוף סוף לא הצליחו המתקוממים. כי מלבד שאדיקותם של "אימאמים" אלה היתה מזקת להם לפעמים. הרי שלטוגם והשפעתם לא עבר על-פי רוב את גבולות־מדינתם. הם היו חסיים ביחוד אמצעים כספיים לכלכל את צבאותיהם ולהפיך לבותיהם של השייכים לטובה, מה שהיה לעבד-אל-חמיד. ועל כן לא הצליחו להבטיח לעצמם השפעה מדינית ודתית מתמדת. אבל את התנועה הערבית הגבירו המרידות הללו לא מעט.

ואולם יותר מן המרידות הזיקו למורקים שימת=הרכוז הנפרזה ושאיפת ההממעה=באונם של כל הגזעים השונים. ולאחר שלא הצליחו המורקים הצעירים" לא בזו ולא בזו ולאחר שנפלו מפלה אהר מפלה במלחמות עם אימליה ועם עמי־הבאלקאן. התחזק רעיון=האלמרכזיות (הדיצינטראליזאציה) בקרב כל התושבים הסוריים. ובפרט לאחר שראו. ששטת־האלמרכזיות ב ל ב נ ון הביאה טובה רבה לתושביו.

ואולם הלבנוניים כשהם לעצמם לא היו מרוצים אף מן האבטונומיה הרחבה שלהם וקבלו לפני הממשלות האירופיות על הלחץ. שהטורקים לוחצים אותם, ועל הגבלת זכיותיהם. שמגיעות להם על-פי ה״חוזה הלבנוני״.

שטת הלחץ והענויים התמידיים, שהכבידה את אכפה על כל טורקיה. לא פסחה גם על הלבנון. כל הזכיות, שניתנו לפלך זה, נשללו ממנו אחת אחת בהפתעה ובפתאומיות. האבטונומיה שלו נתכטלה וכל מושל [לבנוני] קרע נתח אחר כדי להקריבו אשכר לאדונו אשר בקושטה.

ללבנון היו חוקים ובתי=משפש מיותרים לו. מישלו הרביעי. וואסה פחה,

(1883 – 1892), בשלם מיצונו השוב ומלא את מקומם בחוקי הממשלה העותמאנית וסדריה. ללבנון היו חופים מיוחדים מ'שָלו וגם את אלה שללו ממנו. נשארו לו אילו מבואוח-ים וגם אלה סוגרו. ללבנין היו בתי-מכם ועבד-אל-חמיד העבירם אל תחת חסותה של הממשלה וקבל את הכנסותיהם. ללבנון היו מַבְּרוֹת־מלח ואנית־שריון "הלבנון", שהשגיחה על חופיו, אך האניה לוקחה ומכרות המלח הוחרמו; ואם עוד עומד החיל הלבנוני על משמרתי, זהו אך ורק כדי לנעול את הדלת בפני המסחר ולסגור את בני־מולדתנו בתוך מאס--הסלע שלהם. החוק של שנת 1861 השיב את תושבי-הלבנון עד דכא ושלל מהם גם את הקרקעות, שהלבנונים צריכים להם לעבדם"ו).

וכך נוסדה דוקא בלבנון האגודה הראשונה. שהיתה מכוונת נגד המורקים.

זולת אגודה זו נוסדו כל שאר האגודות הלאומיות הערביות. שנדבר עליהן להלן, על־פי חוקי המטשלה הטורקית. לפי תקנותיהן. היו אחדות מהן — ספרותיות ואחרות — מדיניות, ולכאורה לא היתה להן שום מטרה אחרת זולת לסייע להתפתחותו השכלית ולהצלחתו וקדמתו של העם הערבי ואולם באמת נתאחדו כולן בועד מרכזי שמחוץ לטורקיה בשם: "ועד האלמרכזיות, שמרכזו בקאַהיר", ותכנית נכללה בשורות אחדות:

"להחזיר את קרן החליפה במצרים תחת מחמה-ברישניה ולעשות את הקדיוו לחליף; להעביר את כל החלק הדרומי של סוריה מחיפה עד הגבול המצרי אל תחת מחמה - אנגליה, ואת החלק הצפוני מחיפה עד אל כסנדריטה — אל תחת חמותה של צרפת. ליצור במוריה נסיכות מושלמית-אבשונומית".

אחרים שאפו גם לספח אל הלבנון את בירות, להרחיב את גבול ה״הר״ עד בו קאעה. או בכלל לספח את סוריה לצרפת.

(עוד יבוא).



<sup>1)</sup> מתוך הגתוכיר על שאלת הלבנין׳, שפרסם הגוער הלבנוני׳ ב פ א ריז לפני מלחמת-העולם.

# בַּנָּלִילֹ הָעֶקְיוֹן.

#### מאת

### משה סמילאַנסקי.

#### .8

על תולדות-הישוב נוסף דף חדש. דף רוה-דם.

צחיק אכזרי של הגורל המר. העם, שסמל כל חייו היה והווה —שנאה לשפיכות=
דמים ושעל סמל זה געשו דמיו הפקר במשך אלפי שנות=גלותו; העם. שבמשך כל
שנות=גלותו נשא את נפשו אל האידיאל הרם לשוב אל ארצו לא בחיל ולא בכח,
עם זה מוכרח היה לבנית את ראשית=יצירתו בארץ לא רק על זיעת=אפו, אלא
גם על דמו...

"ברשייך הַנִי ..."

כי איזו מנקודותינו, שרכשנו לנו במשך ארבעים שנה של ישוב מפתח=תקוה עד כפר-גלעדי, י'א רְוְתָה מדם בניה'בוניה הראשונים, מראשית אונו של הישוב ? ואין פלא בדבר. מאית-שנים עמדה ארץ=ישראל תחת מרותה של־ה״קילמורה״ המורקית, שזו דרכה לסכסך עם בעם, ועל־ידי כך להחריב ארצות נושכות יולהחזיר את עמיהן למצב של פראים.

בכל רחבי סוריה וארץ=ישואל נלחמים כל הימים בסתר ובגלוי בידואים נפלחים, אנשי־העמקים באנשי=ההרים, דרווים במותואלים מושלמים בנוצרים ואף הכתות הנוצריות השונות זו בזו. על "סדר" קבוע זה של שפיכות=דמים כרוניה נתבסם המשמר המורקי הישן. ושתי תקלות לדורות יצאו כתולדה הכרחית מסדר זה: א רעי ות בעבודה — הפוחד תמיד לנפישו אינו יכול להשקיע ראשו ורובו במשקו — ו קבי עו ת בשוד וגזל. כל התושבים היו תמיד מזוינים ומוכנים לשלוח יד איש ברעהו. ועל כל התושבים הללו נפל פחד הבידואים של המדבר, זה הארבה בעל שתי הרגלים, שהארץ כגן-ערן לפניו וכמדבר=שממה אחריו. בני=המדבר הללו היו מתנפלים מזמן לזמן על הארץ ממורח ומלחכים אותה כלחוך השור. ועל=כן אין כפרים לא בדרום ולא במזרח.

ובמצב כזה — מה היה יכול לעשות החלוץ הקטן שלנו, שחזר לארצו בכוונה אך לעבוד וליצור. בכוונה להשליט את השלום ואת סדר=היצירה בארץ,— מה היה עליו לעשות כישהתפלו אף עליו מזמן לזמן? — הוא לא השיב למתנפלים כגמולם להתנפל עליהם. הוא לא עשה כמעשה אחרים, שתחת מסוה של צדקה וחסד זרעו בארץ גרעיני פירוד, שנאה וקנאה. אבל לעמוד על משמרתו. על משמרת־הקודש, הרי מוכרה היה! שהרי על משמרת זו נצמוה על-ידי אבותיו הקדושים, שיצרו את הארץ הזאת, אותה ואת תורתה, אשר לאורה הולכים כל העמים.

זהוא עמד על המשמר! — ולפיכך מונים אנו, במשך כארבעים שנות-חישיב, הרבה עשרות קדושים מאלכסנדר חַדַד וער יוסף מרומפלדור. ולפיכך מִנוּ מאות לילות-זוועה מן הלילה של ההתנפלות על גדרה ועד ליל-ההתנפלות על תל-חי-

אבל כל מה שעכר על הישוב במשך כארבעים השנים הללו כאַין הוא לעימת המעשים. שנעשו בגליל העליון בימים האחרונים.

۲.

מיום שנתחדשה מורקיה על=ידי חברת "אחדות וקדמה" (המורקים הצעירים) נוצרה הטפה של רעל בעתונות הערבית נגד הישוב. הטפה זו, ככל הטפה פונה אל החיה שבאדם, הצליחה במדה ידועה. ובפרט לאחר שהיתה מכוונת כלפי "זרים", שהיו תמיד כסמל הסכנה וה"אפיקורסות" בעיני המורחי ה"מאמין". ולהתנפלויות על הרכוש ועל העמדות של הישוב ניתן צבע חדש: אנטי-ציוניות. ויש שבלבותיהם של החלקים האנארכיים של הכפר ושל העיר נולד רצון לקיים את הטפת העתונות למע שה ולעשות נקמות ביהודים. אבל רצון זה היה רק "הלכה". בספירות העליונית של הממשלה לא מצא רצון זה חן. ואנשי=המקום, עם כל רוה=הגבורה שבפיהם, אינם מעיזים למרות את רצונו של מי שהשלטון בידו. אינם בידואים. שאין להם מה לפכן. להם יש מה לסכן. ולסכן אינם רוצים. בימי=המלהמה, בימי בהאיאלידין ובתקופת העלילות של ריגול, היו, אמנם, רגעים, שהאויר נעשה מלא שאיפות של דם. אבל רמז אחד מגבוה על גבוה לג'מאל פחה ומג'מאל פחה למטה הספיק להרגיע את הרוחות.

אחר הכיבוש על־ידי הצבא הבריטי שקטה הארץ לגמרה. חדלו הלחישותי פסקו האיומים והיחה הרגשה. שימי-האנארכיה עברו לבלי שוב עוד. גם בשורתה ה כ ר זה של ב א ל פ ו ר, שהביא אלינו הצבא הבריטי, נתקבל על לבותיהם של בני-הארץ כדבר מובן מאליו. להם ניתנה כל ארצם — ולמה לא תנתן ארצנו גם לנו ? — והרי גם מפי קדושיהם שמעו, שארץ זו עתידה לחזור לבניה. לבני-ישראל. כך הבין את הדבר העם הערבי והסכים לו בלבו. הערביים היו מאושרים וברגעי-אושר אין מקום לצרות-עין. הערביים היו אסירי-תודה ל זרים, שגאלום בפעם אחת מפחד-המות של ג'מאל פחה, שרחף תמיד על ראשיהם: פחד התליות, פחד הרעב, פחד ה"פיררים" (המשתמטים מעבודת-הצבא), השוברה" (החפושים), ועוד, ועוד. והיחם אל הזרים — ובכללם היהודים — נשתנה לטוב. אין איש כפוי-טובה ברגע שהוא מקבל את המובה ....

וכך היתה התקופה הראשונה לאחר-הכיבוש תקופה של נוחוה זעלולה הדינה לעבודה גדולה של יצירה... אבל הנה נשתנה המצב מן הקצה אל הקצה. עברו על בני-הארץ שתי שנים של שובע, של מנוחה. של התעשרות – וישמנו ויבעמו... לאם נמחה מזכרונם הרע המורקי ונתעוררו הגעגועים – לאנארכיה המורקית.

לאש, לאש נמחה מזכרונם הדע המהיק ונתעורון הגעמעם לאנא כח החוק הרכה והיד הרכה והענוגה של השליטים הקולטוריים החדשים היתה מסייעת לכך. היד הרכה לא עוררה רגשות תודה: כך דרכו של האדם הפראי≃למחצה: היד התקיפה מעוררת בו יראת הכבוד וגם הבנת השובה. שגרמה לו בזמן מן הזמנים, והיד הרכה מעוררת בו איבה ורצון לפרוק עול. אצל הפראי-למחצה רוך ונועם שמות נידפים הם לאפיסת בו איבה ורצון לפרוק עול. אצל הפראי-למחצה רוך ונועם שמות נידפים הם לאפיסת בו איבה ורצון לפרוק עול.

כח. ואפיסת־כח מעוררת תשוקה לאַנאַרכיות...

לאט-לאט הלכה ונוצרה בארץ הכרה, שהיחס הטוב והרך של השלטון החדש אינו אלא פרי חולשתו. וכך חזרה לתקפה הטינה שבלבבות לזרים — ובכללם ליהודים או לציוניים. וכשמן לאש ההכרה והטינה הללו היו המבוכות במצרים או האינטריגות בסוריה. ועובדה אחת קלקלה את המצב לגמרו: במזרח הארץ לא הוגבל כל צרכו ובכל הדיוק הגבול שבינה ובין מטשלת השריף, ומטשלה זו הסיגה גכול פעם בפעם. מאדרעי, ששם גבולה להלכה, ירדה לאט-לאט כמעט עד לעמק הירדן. וכך עברו לידי השריף החלקים היותר שמנים של דארץ: חוך בשן וגולן, שבלעדיהם אין הארץ יכולה למצוא לחמה די פרנסתה. והמטשלה השריפית נתמלאת רוח של אנארכיה ואי סדרים יותר משהיתה הממשלה הטורקית. הדברים הגיעו לידי כך, שמלחמה גלויה נמשכה חדשים רצופים בין הבידואים ובין כפרי-חורן. הבידואים באו לתבוע מאנשי הכפרים מס כבימי הטורקים ואלה האחרונים, שהודיינו משלל הטורקים ברובים ובמכונות יריה. עמדו על נפשם. כי בכלל מלאה הארץ נשק, שהשאירו הטורקים והגרמנים, הבורחים עד לאין מספר...

אבל כל עוד שהצבא הבריטי, הצבא המנצח של עי ני בני־הארץ שבֵּר את עוזם של הטורקים והגרמנם, חנה ב כל הארץ, לא פרצה האנאַרכיה גלוי לעיני השמש והטינה לזרים נשארה סמויה מן העין. פחד־הצבא היה על פניהם. וביחוד פחד הצבא הלבן עם גדודי האויסטראַליים והעכריים שבו.

אך הנה התחיל הצכא הלכן לעזוב את הארץ ונישארו ברובם המכריע החיילים הצהובים ושחורים ואז נעשה מעשה, שהיה כאש לנעורת ושלהבת האנאַרכיה פרצה לחוץ....

בתקופת המלחמה נוצרה ההסכמה הנקראת "הסכמת סייקם פיקו". אין אנו יודעים את כל פרמיה. אפשר יש בהם מכוונים לתכלית הנכונה; אבל אחד מהם שהוא נוגע בארץ הוא עוון כבד- הוא מוסר את הארץ האחת לשתי רשויות. הוא גוזל מן הארץ את מוצאי ההשקאה. האור והתנועה: את מוצאי הירדן ואת החרמון, את עמקי חולה ועיון ואת מורד נהר לישַאַניה. ביום בהיר אחד, קודם שנגמר המשא בוהמתן עם מורקיה, קודם שנתברר ענין המאנדאמים. קודם שעברה "הסכמת סייקם פיקו" תחת שבם הבקורת של ההגיון והיושר. יצא פתאום הצבא הברימי מסוריה וקיליקיה וגם מצפונה של ארץ ישראל ואת מקומו לקח הצבא הצרפתי. על־ידי כך נוצרה הכרה בלבותיהם של הערביים, שכין האנגלים והצרפתים אין

על־ידי כך נוצרה הכרה בלבותיהם של הערביים, שכין האנגלים והצרפתים אין שלום ושהאנארפיה יכולה להשתמש במצב זה. נוצרה הכרה, שהצבא הצרפתי חלש הוא, שהרי בני-הארץ לא ראו בעיניהם את גבורתו. את המצב סכסכה התעמולה הטורקית מצד אחד והסורית מצד שני. והאינסטינקטים הפראיים התפרצו חוצה.

מצד אחר התחילו מגיעים ה.שומדים" המזוינים של השריף עד לכפרים של פלך=מבריה ומצד שני התנפלו הבידואים המורדים של החולה, שקבלו נשק ואופיצירים מן השריף, על צבא־הצרפתים.

١.

הסכמת "סייקס-פיקו" היתה לא רק גזרה רעה מן הסוג "גזורו !", אלא גם שגיאה גסה במובן האסטראָטיגיי שגיאה משני הצדוים. לא רק גבול הא רץ נשאר פתוח

לרעה. שיכולה להתחולל מצפון; אף גכולה של סוריה המערבית=דרומית, זו שתחת הסותה של צרפת, נשאר פתוח לרעה. שיכולה להתחולל מדרום. הגבול לרגלי הרי הלבנונים הנאמנים לציפת, זה הרי הלבנונים הנאמנים לציפת, זה היה הגבול המבעי ולא הקו העיבר בתוך העמקים והמישורים והפתוח לקבוצות־הבידואים.

והרעה מדרום התחוללה. כוחותיהם של הצרפתים לא היו מרוכים והיו מורכבים מחילים ערביים מושלמים מאלגזיר ותינים, ועל-כן הכים קבוצות=הבידואים. האות, שניתן מן הדרום, העיר גם את הצפון ובעת ובעונה אחת התנפלו הצבאות השורקיים של מוסתפה קאמיל פחה על הצרפתים בקיליקיה והכום ושחשו את הארמנים... החשא של "גזורו!" נענש מלמעלה.

וכצפין-הארץ השאירו הצרפתים לשלל בידי הבידואים מעט כלי=זין ומזון. כפרים אחדים של ניצדים וארבע מושבית עבריות. הכפרים של הניצרים נשודו בלי שנפו יושביהם לעמור בפני השודדים. גם אנשי־מתולה ברחו. עזבו את מקומם גם אנשי־ה הקכיצה שבתמרה, מפני שושבו באהלי-קרשים, שהיו פתוחים אפילו לכדורי הרובים. אבל נמצאי שתי נקידות עבריות—שתי הקביצות שבתל חי ובכפר בגל עדי—אבל נמצאי שתי נקידות עבריות המשמר עד הרגע האחרון והשאירו להם שם עילם בתולדות היש ב.

"אתם ברחתם כיהודים וכנשים" — אמר הגיראל הצרפתי כשבא לבקר בפעם הראשונה את הצבא, שברח מפני הבידואים, אחרת היו אומרים האופצירים הצרפתיים אחר התפתחות המארעות בעמק⁻עיון. "מֶם גבורים !"— היו אומרים בהראותם באצבע 'על ת ל - חי וכפר ≈ ג לעדי. ואותם הגבורים היויה ודים וביניהם גם נשים. כן. שם היו גבורים.

המצב היה כך. המלחמה. שערכו המורדים על הצרפתים מתחילה לא היתה מבוונת נגד היהודים. כך הבטיחו ראשי הממשלה הערבית ב ד מ ש ק , ראש=המרד ואף המנהיגים המקומיים. הסכנה, שרחפה על הכפרים בכלל ועל כפרי=היהודים בפרט. היתה רק מפני הקבוצות של השורדים, שהשתמשו בישעת=כושר זו לשור ולבוז. וכי מפני שורדים כאלה יברהו העומדים על משמרת-אומתם? — "לא ולא!"

כך החליטו אנשי תל-חי וכפר־גלעדי, וכך מחליטים גם אנו אחריהם אף היום. בפני קבוצות־השודדים הללו יכלו לעמוד הבחורים עו־הנפיש שלנו. וגם עַּמְדוּ. אמנם. העמידה היתה כרוכה בסכנת-נפישות. אבל איזו ע מ י ד ה, ובפרט איזו מעמידתנו בכל זמן ובכל מקים. לא היתה כרוכה בסכנת-נפישות? —לברוח מעָמרה כל זמן שיש תקוה להחזיק מעמד בה — חמא לאומי הוא.

אנשי תל-הי וכפר-גלעדי עמדו, ימפני שכלם היו מבני אותו מין הצעירים ההרשים שלנו, שכל חייהם יקרים בעיניהם רק במדה שיש בהם צורך ללאום וחחיתו. עמדו, מפני שבראשם עמד אחד מן המועטים שבינינו. שאַך הויתם בקרבנו נוטעת בנו את האמינה, שתקותנו לא אבדה ולא האבר.

כיש: חדשים עמדו גבורי תל־הי וכפר־גלעדי על מקומם, לפעמים רעבים. תמיד ערומים ויחפים למחצה ותמיד ערים. — והכו אחור את כל ההתנפלויות של השודדים. ובין התנפלות להתנפלות יצאו לחרוש ולזרוע את שדותידם.

כל העמידה בתל־חי ובכפר־גלעדי היתה ס, מלית. סמל של הגבורה העברית, סמל של התביעה העברית וסמל של ההגנה העברית. היא אינה יודעת אף

השלח 78

רגע רק את הרובה. תמיד גם המחרֵשה בידה. "באחת ידו עושה במלאכה ואחת מחזקת השלח". כך היה וכך יהיה עוד ימים רבים...

.7

בתחלת טכת התחילו מאורעות הדמים בחלק הצפוני של ארץ-ישראל. זה שתחת החסות הצרפתית. כשָּנֶרשוּ הערכיים המתקוממים את החיל הצרפתי מעמק החילה ומן העמרות הראשונות בהרים. התחילו קבוצות של שודדים לשוד את העוברים והשבים בדרכים ולהתנפל על הכפרים של הנוצרים והיהודים. הנוצרים ברחו ואחריהם גם אנשי שני המושבים העבריים: מתולה וחמבה בני שאר שני המקומות, תל = חי וכפר = גלעדי ההלימו להחזיק מעמד כל זמן שההתנפלויות תהיינה רק של שודדים ולא של הצבא המתקומם. ואמנם, הצבא לא נגע ביהודים וגם הבטיח שלא לנגוע בהם להבא. ונגד השודדים עמדו אנשי שתי הקביצות בגבורה עצומה. הדרכים היו תמיד בחזקת־סכנה. היוצאים מן הקביצות והבאים לרגלי עבודתם ולשם ספוק מזונות נשדדו על־פי רוב בדרכים וגם נפצעו ובהמותיהם נהרגו. הסכנה היתה גדולה תמיד גם בתוך הקבוצות גופן. ההתנפלויות היו תדירות ותמיד בעזרת כלי־זִין של אָש. גם בני־הקבוצות השיבו תמיד באָש, אבל לא קלעו אל המתנפלים גופם, כי פחדו להסתבך בענץ של דם. באחת מן ההתנפלויות הללו נהרג אחד מן המגינים. יום ף שא פושניק, ונקבר בשדה-החיים שבכפר-גלעדי בהתנפלות שניה על החורשים בשדה נהרג המגן השני, א. שר, שעלה מכנרת לעזרת חבריו בתל־חי אבל אף האסינות הללו לא החלישו את רוחם של הגבורים. את הסכנה המרחפת על ראשם ידעו הם למפרע ועל מנת כן באו למלא את תפקידם הקדוש. האסונות הוסיפו להם כח ועוז להגן על קברי חבריהם. האסונות העירו גם את דעת־ הקהל בדרום. ועזרה נשלחה לצפון, עזרה חמרית ועזרת־אנשים, ובעזרת אלה חזר פרומפלדור והוציא את מתולה מידי השודרים בלי קרבנות. וגם מצד שלא פללו באה להם עזרה. הודות ליחסיו השובים של האדון מרגלית קאלוואריסקי. פקיד יק"א בגליל העליון, אל השכנים והודות להשפעתו התחילו בני־הכפרים של המותואלים והשיח הראשי שלהם,קאמיל בֶּק, להספיק מזונות לקבוצות וגם להמציא להן אפשרות לבוא במשא=ומהן עם הדרום.

אבל בימים האחרונים נשתנה לרע היחם אליהם מצד המתקוממים. אין לרעת, אם היה רמז מגבוה על כך או המנהיגים המקומיים החלימו על דעת עצמם להפשר בפעם אחת משארית היזרים", – איך שיהיה, המנהיגים הללו השתמשו ביחם הידידותי, שהיה ביניהם ובין היהודים באו אל תל=הי בי"א אדר כאורחים ונכנסו פנימה —- וכיסיהם מלאים פְּצְצוֹת (בומבות). הם חשבו להדהים בפצצות את המגינים הגבורים, להכנים מבוכה בתוכם ולהשמידם עד אחד על-ידי גדוד של מאתים איש מזוינים, שבאו בעקבותיהם. ואמנם ערמתם עלתה להם להרוג בפצצותיהם שתי נערות בלתי־מזוינות, ששמשו בקבוצה בתור אחיות רחמניות, להרוג עוד שני בחורים, שהגנו על הנערות, וגם לפצוע את המפַסד, את יו סף מירו כי פל דיור. אבל הגבור הפצוע התנער כארי ובמשך שמונה שעות עמר פצוע ופקד פקודות והודות לפקודותיו הכו אחור של שים וחמשה אנשים את מא מים ופצועים וגם הכריחום אנשים את מא מים המתנפלים והפילו בהם כעשרים איש מתים ופצועים וגם הכריחום

לברוח ולהשאיר בשדה אחריהם מכונת-יריה צרפתית. אמנם, הנצחון עלה ביוקר. נפל חלל ומת המפקד הגבור יום ף מרומ פל דור. מת והקריאה על שפתיו: "אין דבר. טוב למות בעד ארצנו". נפלו עמו יחד חמשה חברים ונפצעו ארבעה. האבדות הקשות חללו הכריחו את אנשי תל=חי לעזוב את מקומם ולהתבצר בנקודה האחרונה — בכפר-גלערי. והם עזבו את תל=חי. אבל רק אחר ששרפו מה שעמד להשרף ולקחו עמהם את נשקם, פצועיהם והרוגיהם, ואת אלה האחרונים קברו בכפר-גלערי.

למחר נתחדשו התנפלויות חלקיות על כפר-גלעדי ועל מתולה, אבל התנפלויות אלו הוכו אחור על נקלה. ורק ב"ג אדר באו מן המזרח כחות גדולים של פרשים ורגליים ובמחנה כבד התקרבו אל כפר=גלעדי והתותחים הנסתרים בין ההרים ירו עליו באש. ואז עזבו המגינים גם את נקודתם האחרונה. הנסיגה אל ההרים היתה מלאה גבורה וקרירות-רוח נפלאה, והם שעמדו להם להסוג אחור בלא קרבנות חדשים. בהרים התאחדו עם אנשי כפר-גלעדי גם אנשי-מתולה, ומשם, בעזרת שכניהם המתולאים, עבר התאחדו עם אנשי לפר-גלעדי וחומם דרומה, אל המושבות העבריות.

Π.

נפלו גבורים.

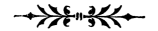
נפל יום ף שרומפ לדור, זה שוצר את הגדוד העברי הראשון, שקדש את שם הציוניות בין סלעי-גאליפולי; זה שוסר, שפח וגבל את החלוץ"; זה שחלם חלומות מלאים הוד ותפארת על עתידו של העם העברי בארצו.

נפלו חלל שצים מן החיילים האמיריקניים המשוחררים, פוקאר ושארף. מחמשת אלפים אמיריקנים נשארו בארץ מאתים איש. וממאתים הללו התנדבי שוב ארבעים לעלות צפונה לעזרת המגינים על משמרת-הקודש. ושנים מהם נפלו חלל. נפלו חלל בנימין מונמר, שרה ציז'יק ודבורה דראַכלר, שלשה מאותם מאות הצעירים, שזה חמש"עשרה שנה אינם פיסקים מלתת לעבודת התחיה כל מב שיש להם — את חייהם הצעירים, היפים והמלאים הוד של גבורה ותפארת של קרבן נצחי. נפלו ששת הגבורים ביום אחד. נפלו חלל בערמת הנחש של המזרח ונקברו לא

רחוק מקברי חבריהם. שאפושניק ושר. אבל לא לחנם נפלו שמונת בחירי־עמנו! דמיהם צועקים אלינו מן האדמה! אלינו ואל כל העולם הנאור. והם לא יחדלו מלצעוק כל זמן שלא יתוקן החמא של

הסכמת סייקם פיקו" וכל זמן שלא יוכרו לעולמים:

ארץ התנ"ך—מדן ועד באר"שבעי מן הים־התיכון ועד המדבר—לעם התנ"ך! מה שהוכרו מלמעלה לפני אלפי שנים מוכרח להיות מוכרו מלמטה היום. כי יש עין צופיה על הליכות"העולם!



### עַמִים וּמִדינות

### (השקפה מדינית).

#### .8

צדקו כל אלה, שהחליטו, ששלום-נֶרסליה אינו-השלום. בה"א הידיעה. שעוד נכונו ימים רעים, ימי צרה ותוכחה, ימי מכאובים ומדוים רעים, לאנושיות הפצועה והמתרוחת הדמיה.

אין שלום! — זוהי הדברה המנפרת בחלל העולם הגדול. אין שלום! — זוהי הקריאה המתפרצת מלב כל דואב לצרת־העולם. אבן מקיר תזעק ותשוע: אין שלום!

אחרי ההרס והכליה. שבאו לעולם במשך יותר מארבע שנים של מלחמה. אבד שווי־המשקל ביחוםים שבין עם לעם. שבין ארץ לארץ, שבין מדינה לחברתה, ואין קברניטי־האומות למרות השתדלותם, יודעים, איזוהי הדרך, שבה יכול העולם לחזור למה שהיה קודם המלחמה; במה אפשר להחלימו, להבריאו, להקימו על רגליו.

נגמרה המלחמה במנצחים ומנוצחים; הללו בוכים והללו שמחים. ועוד המנוצח עומד ומבַכּה - את שכרו, והנה גם המנצח, בחגגו בהמון, בתרועת עליזי־נצחון ושכורי־נצחון, את שמחתו הגדולה, פורש לפעמים לקרן־זוית ומוריד דמעות. מי זה נוסך מפות־רעל בששונו? למה זה ומדוע נשמעת זעקת שבר ואבל בתוך צהלת־האבירים, ששבו משדה־הקרב בּשֶּׁדגל־הנצחון מנפנף מעל לראשם? — האין זו אות, שרק פיהם מלא שמחת־נצחון, בשעה שבלב תוססת הכרה, שאוי ואבוי לנצחונות כאלה?...

רומה אירופה לחולה מתהפך על משכבו בחליו, וסביבו המון רופאים מחפשים תחבולות להחזירו לאיתנו — ולשואי חולה היא אירופה באפיסת=כחות, ונגד מחלה זו אין תרופה אלא בחידוש הכחות החיוניים בגוף. ואיך יחדשו את הכחות אם מזון ומחיה אין? אם חסר הלחם, חסר הסוכר, חסר החלב, חסרות הביצים, חסר הבשר, חסרים כל החמרים הניים את גוף=האדם?

לפנים — לפני מכול-הרמים, לפני המלחמה (ואין אגו זוכרים עוד מתי היה זה.), היתה מדינה. שהיו קוראים לה: "החולה הגדול". ועכשיוי אחרי מהפכת העולם כמהפכת אלהים את סדום ועמורה, החולה הגדולה. החולה שלא על נקלה תרפא, זוהי אירופה. אירופה זו שהיתה מתפקעת מרוב שובע. שלא פסקו מעל שלחנה מעדני־מלכים ויין-הרקח, שזללה וסבאה עד להקיא, אירופה זו שוכבת עתה בעצמת מכאוביה והיא שואלת ללחם איו! חסרה היא מזון ומחיה לנפשות תושביה; חסרה היא מזון ומחיה לנפשות תושביה; חסרה היא פחם להסיק את התנורים, להחם את החדרים ולהניע את גלגלי המכונות בבתי-החרושת.

מה אינה חסרה? — הכל היא חסרה.

ומה פלא? שלשים – ויש גורסים: ארבעים – מיליון כחות-עלומים, מבחירי העוברים והיוצרים, נפלו במלחמה. זמי ימלא מקומם בשדה ובבית-החרושת? מי יבוא במקומם לפתח ולשדד את האדמה ולהוציא ממנה אוכל לבני-האדם הזקוקים לו? מי יבוא במקומם לנצל את אוצרותיה של במן-האדמה כדי להוציא משם חמרי-הסקה להחם נפש בני-האדם הנמוגים מקור? מי יבוא לרשת את מקומם בכל אלפי סניפי התוצרת, שהם דם גופי הצרכים ההכרחיים של העולם התרבותי? מי יעבוד – ואדם אין בארץ?...

הבחורים שבעמים נפלו שדודים. בחיריה של אירופה — ובמקצת גם של אסיה — הבחירים בכל המובנים. הרוחני והגשמי. השכלי והשרירי, הובאו לקרבן על מזבחו של אלהי־הדמים. אלהי־הקרב, מאדים הארום.

ויהי רעב בארץ !...

ומפרפר המנוצח בין החיים וכין המות. והמנצח ?... זה השתעשע שנה ומחצה ברמיון של נצחון. — והנה הוא מתחיל להתפכח והוא בא לאש לאש לידי הכרה, שנצחונו מקסם=כזבי שהמנוצח מושך אותו אחריו תהומה.

קורא אתה עתין. צרפתי או אנגלי — הנוסח קצת שונה, אבל התוכן אחד הוא בשניהם — ואתה פוגש את המלה "נצחון" בכל פסקה ופסקה, אם לא בכל שורה ושורה; וכשאתה מגיע לסוף־הגליון. אתה נתקל בבולישין קשן, שהוא. בכל קשנותו ובכל מעוש־המקום שהוא תופס בפנת־העתון, ראי נאמן הוא למצב־אירופה: היומן של שערי־החליפים לכספי הארצות של המנצחים לפנינו כאן מדת חום־הקדחת של החולה המסוכנת. ששמה אירופה. והכספית שב"מדחום" זה עולה ועולה. בלי לעמוד כמעם על עמדה אפילו יום אחד. יש שהיא עולה ביום דרנה אחת, חצי דרנה אות רבע דרנה. ויש שביום אחד היא עולה עשר, עשרים, שלשים ועד חבשים דרנות בבת אחת.

אם שערי-הכספים של הארצות המנוצחות ירדו - אין פלא אבל שערי־ הכספים של הארצות המנצחות? מדוע הם יורדים?

הסכה היא פשוטה. אין תוצרת ואין אמון באפשרות של תוצרת.

הא כיצד? — פשוט. נקח את צרפת לדוגמה. צרפת הוציאה בשנת 1919 סחורה בעד מיליאַרד פרנק. והיא הכניסה סחורות מחוץ בעד עשרים מיליאַרד פרנק. עד שהיה שווי־משקל בין האימפורט והאָכספורט היה גם שווי־משקל בשער-הכספים. אבל כשהאימפורט גדל פי עשרים מן האָכספורט, ואת תשעה-עשר המיליארדים צריך היה לשלם בזהבי ואת הזהב צריך היה לקנות, אז נעשה הזהב לדבר של מקח וממכר. ועל-פי חוק ההצעה והדרישה, השורר בדברים שעומדים בגדר של מקח וממכר. במדה שגדלה כטותן של מעות־הנייר. שהוצאו למכירה, כן בְּדַ עַּרְקֹן. ובאופן הזה כל מה שהומיפה צרפת לקנות בחוץ כן הומיפו מעות־הנייר שלה לרדת במחירן. במחיר כל דולאר אמריקני משלמים הצרפתים שלשה-עשר פראנק, במקום חמשת הפראנקים שהיו משלמים במחירו קודם המלחמה. לא צריך לשכוח, שתשעה-עשר המיליארדים שהזכרנו — עודף האימפורט על האַכספורט — נעשו ככה במציאות ליותר מארבעים מיליארד.

והכסק מאין ימצא ?

מוציאים מעות-נייר חדשות. לונים ולונים בתוך הארץ ובחוץ־לארץ. ובמדה שגדלים חובות המדינה פוחת האמון בכח-הפרעון של המדינה. וחוסר-האמון, זוהי עליה חדשה של הכספית במדחום" של המדינה. או, במלים אחרות, ירידה חדשה לשערי־החליפין של מעות-המדינה. קצת יותר מוב המצב ביחם ללירה האנגלית. אבל רק קצת.

צרפת גשאה יותר מכל שאר בעלות-הברית את כובד־המלחמה. היא סבלה יותר מכולן. גם בנפשות וגם ברכוש חמרי הפסידה יותר מכולן. וגם אחר המלחמה היא הראשונה לסבול ולא תהיה הראשונה לקום על רגליה.

בימי־המלחמה שמענו את אויבה של ציפת מכריז ומזהיר אותה, שאפילו אם תצא מנצחת לא תצא אכא כשן ועין. והאויב, אמנם, מלא את הבשהתו. ההריסות והחורבנות, שגים האויב לציפת, לצורך ושלא לצורך, מדעת ושלא מדעת, בכוונה או שלא בכוונה, עולות על כל מה שיכול דמיון האדם לתאר לו על־פני האדמה. כל תאורי ההרס והחורבן שבספורים הרמיוניים של (, ל ס, שחשבום בני־האדם רק לשעשועי־דמיון עשיר בהמצאות. התאמתו בכל מלואם במלחמה זו, ביחוד בצפון־צרפת. אכזריות החיה המדינית", שקראה לעצמה האדם" ועמרה את עצמה בשם המפואר "בחיר-היצורים", אינה פחותה מזו של היצור הדמיוני של ולם בספורו: "מלחמת־העולמים", זה שמשכנו בדמיון־המספר, על כוכב-הלכת מאדים.

חמת האויב נתכז ביחוד על צרפת. כשם שבתחלת המלחמה היתה התאמצותה הראשונה והעיקרית של גרמניה להגיע עד פריז וכל שר צבא. מן הקטן ועד הקימר בכבודו ובעצמה הועיד את ידידיו לסעודה בשדות אליטיון בסוף אבגוסט 1914, כך אף לאחר ששבר ז'ופר את הדחיפה ועצת בעד הגל הגרמני. ששב על עקביו מעל גדות המארג היתה ההתאמצות העיקרית של הגרמנים להשחית ולהשמיד את צרפת, להרום ולהחריב כל מה שפגישו בדרכם.

ובעקבות החורבן בנכסים הגישמיים, כא החרבן בנכסיה הרוחניים של ארץ

קודם המלחמה היו שליטי-הרוח בצרפת ז'צַן ז'נָרם ואנא טול פרצַנם. המלחמה עם בלהותיה גרמה למהפכה גמורה ברוח וו של עם־צרפת. המלחמה הביאה לידי לקוי־מאורות. חשך עולמה הרוחני של ארץ זו. שהיתה מלאה זיו-תרבות ונגוהות של שאיפות לתקין העילם במלכות הצדק והיושר. תוצאות-המלחמה היו ששליטי-הרוח מפנים את מקימם לשליטי-החרב. קלימצנסו, שבל ימי-חייו נלחם בקיסריות, בכמריות ובצבאיות, נעשה אחד מבעלי-בריתם של הנוהים אחד הקיסריות, הכמריות והמלחמתיות. אין לך דבר יותר מציין את האופי של המשבר הרוחני, שכבַּכּת־חַמה הבה. את השבילים המרכזיים במחו הקבוצי של עם זה. מן הבחירות לאקדמיה הצרפתית אחרי ז'ופר נכחר לחבר האקדמיה הגנרל פוש. ואת מקומו של מי הוא ממלא? את מקומו של אדם, שישב באהלה של תורה, ואחרי פוש נבחר גם קלי מאנסו המדינאי הראדיקאלי, שנלחם כל באהלה של תורה, ואחרי פוש נבחר גם קלימאנסו המדינאי הראדיקאלי, שנלחם כל ימי-חייו במסורת ישהאקדמיה היא מבצרה, עוזה ומשגכה. בחרו בקלימאנסו, שהכריז ימי-חייו במסורת ישהאקדמיה היא מבצרה, עוזה ומשגכה. בחרו בקלימאנסו, שהכריז יאני עושה מלחמה", בקלימאנסו, שמחר המלחמה מרר את הבחירות (בית-המחוקקים אוני עודה ברת בית בין אָלְמנּמים, שבמשך חמשים שנה עמרו בקשרי-מלחמה זה עם זה.

אין הרברים מכיונים להרשיע או להצדיק, אלא לְצִיין את העובדה. והעובדה היא: ירידה מן הנכסים הגשמיים וירידה מן הנכסים הרוחניים.

ומלהמה זו, שהפכה את סדרי-בראשית ושְמה לאַל את כל מושגינו, בְּמלה גם את המושגים של מנצח ומנוצח. גירסת הרומאים: "אוי למנוצח! מתחלפת בגירסה חרשה: אוי ואבוי לשניהם גם יהד, גם למנוצח וגם למנוצה.

יהודי פולני, קמן-קימה ועבה=כרס, אבל גדל מוח ורוח, שלמרות מה שהמיר את דתו וצבר מיליונים בבנין מסלות־ברזל לא יכול להשתחרר מסבל-ירושתו ונשאר נאמן לדם בן-אמוץ, שנזל בעורקיו, כתב לפני יותר מעשרים וחמש שנים ספר בן ששה כרכים עבים, מלאים וגדושים, שקרא לו בשם: המלחמה". י אן ב ל י וך בא לידי מסקנא, שהמלחמה היא אי־אפשרית, שכלי־המשחית החדשים, שהמציא האדם, עושים אותה לדבר שנכנם לגדר־הנמנעות. ואז לא השיג עוד האדם את סוד התעופה המיכנית באויר ועוד היו הממציאים מחולקים בדעותידם על היסודות המיכניים, שצריכים לאפשר את התעופה באויר; ואז לא ידעו עוד את סוד המלגראף האלחושי, ואז עוד לא נחשבה שימת הצוללות מתחת למים לדבר של מציאות אפשרית. כל הדברים האלה היו עוד אז קנינם של דמיונות נלהבים ושל אגדות־פלאים ושל שיחות בשביל ילדים, קמנים וגדולים, האוהבים להשתעשע בדמיונות והזיות שמחוץ למציאות.

לא שמע העולם בקול נביאי-השלום, שיאן בליוך היה אחד מהם. "השלום המזוין" העיק על צוארה של אירופה. "השלום המזוין" — הוא הוא שהיה בעוכרי העולם. "השלום המזוין", זה היה שנון דחרבות בלתי־פוסק, שהיה צריך להביא שלא יכול של א להביא לידי הנפתחרבות. כך היה ביבשה וכך היה בים. השלום המזוין על הים הלך בעקבותיו של השלום המזוין על היבשה. רצתה גרמניה להיות מושלת על מים רבים. ומי זה יאשימה על רצון זה? — אבל. צי מסחרי לא הספיק לה והיא רצתה לרשת את מקומה של ברימניה הגדולה בצי־המלחמה; ואין לך דבר מסיכן לאדם ולאומה משגעון של גדלות. ובשגעון כזה הוכה אחרון-ההוהָנצולרנים. והוא אצל מרוח שגעונו על כל עמו. ההבדל שבין המחונן באמת בגודל ובין המוכה בשגעון של גדלות היא, שהראשון הולך לו בדרכו בשובה ונחת ומשיג את מטרתו בלי קפיצות. בשעה שהשני סבלנותו מתפקעת והוא מתפרץ בשאון דָּכְּנִי־מרצו, ובקפיציתיו על פי רוב הוא משבר את מפרקתו.

מה שהשונה ביישניה הגדולה במשך מאית בשנים רצו הגרמנים, מוכי־סגורים והולכים בעינים עצומות בדרך, שהתוה לפניהם שגעון־הגדלות של ז ז י ל ה ל ם ה ש ני. להשיג במשך דור אחד. את המרץ, את הפסיעות האמיות, בסבלנות ובאורך־רוח, של הבריטים רצו הגרמנים, ווילהלם שלהם בראשם לרחליף בקפיצה אחת גדולה.

אבל, אין קפיצית בהיסטוריה. את תוצאות הקפיצה רואים הם עתה. הם ירדו תהומות.

ואולם. מי שאינו רואה, שהמנוצחים מושכים את מנצחיהם לעמקי־תהומות= מפלתם, אינו אלא סתום-עינים•

כמלחמה כן שלומה. אכזרית היתה המלחמה ואכזרי היה של ום 'ווירס אַ ל יה . אכזריות, שאין כְּישְּלָה בדברי ימידהאדם על פני כדור הארץ, מְשְׁלָה בלי גבול וקץ בהנהלת המלחמה. ואכזריות שאין דוגמתה היתה בהנהלת המשא והמתן של שלום בונירסאליה. שמו הבל על צוארו של המנוצח ואמרו לו: תקבל את תנאינו — מומב.

וָלֹא — נמשוך את החבל. כך עשו גם הגרמנים בבריםק דליטא. מהם למד הצד השני.

כמלחמה כן שלומה. בעל-פה לא נתנו לאויב להתווכח. כל המשארוהמתן היה בכתב. הציעו את התנאים בכתב והטענות היו צריכות להיות נם-כן בכתב. כך עשו הגרמנים בבריסק-דליטא עם הרוסים, וכן עשו להם בווירסאליה. הדברים הנשמעים מפר לאוזן, שעליהם אומרים, כפתגם הצרפתים: "עיקר השירה בנעימה" (c'est le הנימה המרכה אמורים. ובמקום שחסרה הנעימה הסר לב, חסרה הנשמה.

לשוא כאו גרמנים חדשים; לשוא עשתה גרמניה מהפכה; לשוא פששה צורתה הקודמת ולבשה צורה חדשה. הצד שכנגד המשיל עליה: "היהפוך כושי עורו ונמר חברבורותיו "" באיינחה של גרמניה החדשה זו שלאחר המהפכה שלאחר הכרות ממשלת=העם, שלאחרי שבירת כסאות=המלוכית, שלאחר הסרת העמרות מראשי־ המלכים, מענה שאין ביניהם ובין גרמניה הקודמת ולא כלום. בעלי־הברית התנהגו עמהם כמו שהיו צריכים להתנהג עם שלוחיו של ווילהלם השני.

ובאי־כחה של גרמניה חתמו על כל מה שדרשו מהם. יום נקם ושלם היה זה ולא יום-שלום; יום עברה וזעם ולא יום של הושמת דר לשלום. אומרים, שהיו תנאים עוד יותר קשים; אומרים, שפוש דרש הרבה יותר מקלימאנסו; אומרים, שתנאיש קלימאנסו הם בבחינת מדת הרחמים לעונית מה שדרש פוש. אבל אפשר שאפילו מה שדרש פוש צריך להחשב לרך ומתון לעומת מה שהיו דורשים ווילה ל ם ול וד ג דורף והינ דג בורג אלמא היו הם המנצחים. אילמלא נגמרה המראגיריה העולמית ב"נצחון גרמני", כמו שקוו.

נתקבלו התנאים. ולוחות-הברית עם ארבעיז-עשר הדברות של וויל פון היו לשבריילוחות, לחרם הנשבר כווילסון עצמו בשיבו לבית הלבן בושינגטון.

תשעה חדשים עברו מאז: עבשיו בכר אפשר להגיד: ובכל זאת נזע תנוע!
ההתפכהות התחילה. הקולות, שמגיעים אלינו מבריצניה הגדולהי הם חדשים. כבר יש
מחשובי האומה האנגליתי שמודים בקול רםי בפרחסיה, בפומבי, שהשלום של
ווירסאליה זוהי מגלת-נקמה שדנקמה היא חרב פיפיותי שסופה של חרב זו להנעץ
גם במנוקם וגם בנוקם.

ולא רק קולות בודדים נשמעים במדבר איבהאפשרות לשלום-ווירסאליה להתגשם בחיים אלא גם נשמעים במקומות רשמים ובאופן רשמי דברים שנותנים תקוה. שהווה-ווירסאליה אינו נהשב להלכה למשה מסיני. דברים ממין זה השמיע לורד קר ז'ון בבית-הנבחרים. עוד לא נאמר בפירוש שחוזה ווירסאליה יבוטל בקרוב, אבל רמוים די ברורים יש בנאומו, שחוזה זה אינו הלכה לדורות.

ואת נצחונו של רעיון-השלום על שאיפת־הנקמה אפשר לראות גם בהחלטה לוותר על קריאת פושעי־המלחמה דגרמניים לדין של ה״הסכמה״ ולתת לגרמניה ״עצמה לשפמם בבתי-הדינים שלה. ויש עוד סמנים.

לפני תשעה הדשים, כשהטביעו הגרמנים את צו המלחמה שלהם בסקא פו פלווי, הרימו בעלי-הברית קול צעקה, והלוף=המכתבים ביניהם ובין ממשלת הריפובליקה הגרמנית הראה, כמה חיה להם לבעלי=הבריה, כי שלל-מלחמה זה לא נפל בידיהם, כי אם ירד מצולות. ועלשיו שרפו הגרמנים את הצי האוירי, שהיה מוכן לרמסר, על=פי חוזה

ווירסאליה. לידי בעלי־הברית, ואיש לא מחה, וכל הענץ עבר בלי שעשה רושם כל שהוא.

וגם החלמת-הולאנדיה שלא למסור את ו ו יל ה ל ם ק י ם ר לידי בעלי-הברית
והמחאה החלשה נגד החלמה זו מצד המעונינים. כביכול, בדבר זה, כל זה הוא אופי
מאד לתאור מצב־הרוחות בשעה זו — תשעה חדשים אחר התימת חוזה־השלום של
ווירסאליה.

ההכרה, שאין אפשרות לגשם בחיים את חוזה-השלום, הולכת וחודרת לתוך לבותיהם של בעלי=הברית. וביחד עם הכרה זו נולדת במוחותיה בהמחשבה, שבזמן מן הזמנים יהיה הכרה בדבר להתאסף שוב ולחרש את הזוכוח בדבר תנאירהשלום על יסידות חרשים.

מענין, במובן זה, גם היחם של בעלי הברית להצעת-השלום עם ממשל ת המועצות המועצות אמנם עדיין עומדת צרפת במרדה ומתנגדת בעקשנות לכל משא ומתן עם ירוצחי-מזסקבה" אכל גם שם מתרבים החוגים, שמכירים ומודים באי-אפשרות של מלחמה.

לפנינו הופעה של חוסר-כח, של אין־אוגים. במוכן הפשוט ביותר של המלים האלו. דומה איוופה לחולה אחר המשבר. רוצה הוא לקום ממטתו אבל אינו יכול; רוצה הוא להיות כאחד האדם, אבל כחותיו עזבוהו; ואם ינסה לרדת ממטתו ולהציג כף רגלו על האדמה נפול יפול.

אין אירופה יכולה עכשו לעמוד על רגליה. ובאין ברירה תעשה שלום אפילו.... עם השמן.

היתה בשעת המלחמה "אחדות קדושה". במדה ידועת נשארה אחדות קדושה" וגם לאחר המלחמה אבל אין מצב כזה יכול להאריך ימים. ואמנם, כבר שומעים אנו את הקריאה: איש לאהלו צרפת! חזיון זה, שסופר כשאַרל מוראַ מביחד עם חברו ליאון דודה ששניהם דורשים בפה מלא בטול המשטר הריפובליקני והכרזת משטר ריאַליסטי במקומו יהיו קושרים כתרים לקלימאַנסו ושרים לו שיר-תשבחות, חזיון זה לא יכיל להמשך ימים רבים. עיד נזכה לקרוא דברי איבה ומשטמה משני הסופרים המשמרים האלה לקלימאַנסו הלוחם נגד הקיפריות הכמריות והצבאיות.

ניטל עוקצן של הסבות, שגרמו ל"אחדות קרושה"... יקום נא ב ו ל א נ ז' ה חדש-ואז תחזור תורת־המפלגתיות לאכסניה שלה. ואפשר שאפילו "בלא זה.

ולא רק בצרפת, אלא גם ב א נגל יה הולך ונחלש יותר ויותר הרעיון שהקים את "הקואליציה" ונתן לה את כח"הקיום ואת הנצחון בבחירות שלאחר המלחמה. סימפטומטית היא, במובן זה, בחירת אֶס ק ווית לבית המירשים. לא המועמד של הקואליציה עמד למול אסקוית בבחירות אלא מועמד של מפלגת-העבודה. זה של הקואליציה קבל מספר דעות כל"כך פחות, עד שלא כדאי לדבר עליו כעל מתנגד רציני. על פי מספר הקולות שלו, מתנגדו הרציני של אסקווית היה מעמדם של ה פוע לים. בפני הסכנה, שעומדת לפני הרכוש והמשטר הרכושני באופן מבעי במלגליה. השוב הבורגניות האנגלית אל הרעיון הליביראלי ואל תומכיו. באופן מבעי תבשל מאליה הקואליציה, שנבראה בשעת חרום ולשעת חירום, כמו שבאותה דרך המבע מצות מאליה ה, אחדות הקדושה" בצרפת. ומלחמת המפלגות, הנשענת על חלוקי דעות: תשוב להיות מה שהיתה קודם המלחמה, ולא יגור עוד הבולאנו מורים בא כן כל אים המוציאליסטן א לב רש תומר קלי מא נסו עם גדי מורים בא כן כל א

ירבצו יחדו.

שנה וחצי עכרו טיום התימת שביתת=הנשק ותשעה חדשים חלפו מיום חתימת חוזה־השלום של ווירסאליה. במשך כל הזמן הזה כבר הספיקו כל הלוחמים לבוא לידי דעה. שבלי וותורים הדדיים אין אפשרות של חיים בין־לאומיים ובלי חיים בין־לאומיים מסודרים חעולם חוזר לתהו ובהו ונשקף אבדון גם למנוצחים וגם למנצחים. והתחלה של וותורים אפשר לראות גם בהחלמת "המועצה העליונה" בל ונדון

להשאיר את קוש פה בידי הפורקים.

לחשוב, שהגורמים להחלטה זו יסודם בשאיפה לצדק ויושר, קשה קצת. הגירמים הם בעיקר — ובראש וראשונה — ההכרה, שלהלחם אין אפשרות ושלילת-קושמה מדי השורקים היתה מביאה את בעלי־הברית לידי מלחמה הדשה עם הלאומיים השורקיים, שהתרכזו באַנמוליה וששם הם במולדתם וקל להם להלהיב את ההמון ולגייסו למלחמת-מצוה. ביחד עם זה נפל על ההסכמה פחד-ה ב ו ל ש ב י ק י ם, שהולכים ומתקשרים בברית עם כל העמים הפזורים מעבר לים הכספי ולאורך כל הדרך המוליכה ל ה ו ד ו . גם מושלי־הודו, שנשארו נאמנים לרעיון שמירת החליפה בידי השולמן המורקי, משפיעים הרבה על המועצה העליונה, שמשתתפות בה ממלכות. שיש להן עשרות ומאות מליונים של נתינים מושלמים.

הצעד הראשון למובת מורקיה מצד בעלי־הברית עודד את המורקים ונמע בלבם תקוות חדשות, שלפני שנה ומהצה, באוקטובר 1918. לא היו יכולים אפילו לחלום עליהן. ואין ספק בדבר: מי שאומר א' מוכרה להמשיךעד ת'. ובעלי־דברית, שבמאו את הא' ביחם לקושטה, ימשיכו על פי סדר הא"ב ויגיעו עד הסוף, כדרישתם של מושלמי- הדוו באופן שמלך־חג'ז יהיה סוף כל סוף תלוי בחליף של המאמינים, שמושבו בקושטה. אם כי ימלוך במלוכתו האבטונומית — בערב.

ותקופת הוותורים לאורך כל החזית התחילה דוקא אחר. בחירת נשיא חדש בצרפת ואחר שקלים אנסו פנה את מקומו למילר אן.

מעות היתה לחשוב, שדי שאַ נל ידרוש יותר מפואנקאר הומילראן ירחץ ללכת בדרישותיו מקלי מאנסו. דבר כזה היה אולי אפשרי אילו היתה צרפת יכולה לחשוב על מלחמה חדשה. אבל מכיון שזוהי בגדר אי־האפשרות, הרי אפילו אנשים יותר קיצוניים מדישאנל ומילראן לא היו יכולים לשנות כלום. ושני המדינאיים החשובים האלה אינם קיצוניים. מה שמציין את אישיותם המדינית, זהו, להפך, כשרון-ההסתגלות, שמביא, בשעת הצורך לוותרנות. בימי־המלחמה, וכדי להשיג את מטרות המלחמה – את הנצהון, – היה צורך באדם קשה־כברול כקלימאנסו, שברצונו התקיף יכריע את האויב החיצוני ואת דמתנגדים הפנימיים. משנגמרה המלחמה, כשרשות-ההחלמה נימלה מכלי־המשחית ומלאכי־המשחית ונמסרה לכלי-השלום ומלאכי־השלום, – נגמר מסלידהמשחית ומלאכי־המשחית ומסרה לקימאנסו והתחיל תפקידם של המדינאים, שהגמישות היא יסוד חייהם המדיניים. ואין לך אנשים יותר גמישים מדישאנל וממילראן.

דישאנל הזהו סמל הגמישות. כל הקארירה המדינית שלו מצטיינת בגמישות. בשאלות המדיניות הצרפתית הפנימיות, שבמשך שלשים השנה האחרונות היו לסלע המחלוקת בצרפת ושזעזעו את הארץ ועשוה כמרקחה, אף פעם לא השמיע דישאנל דברים ברורים. שלא יהיה מקום לפקפק כמובנם. הוא הצל ה לעמוד "מעל לכל המפלגות".

יותר מעשרים שנה היה נשיא־הפאַרלאַמנמ. במשך זמן זה נכחר הפארלאמנמ חמש או שש פעמים מחדש. ובכל פעם נשאר הוא, דישאַנל, עומד בראשו. על כסאהנשיאות קל מאד לעמוד "מעל לכל המפלגות". צרינה רק גמישות. וזו היתה לו.
מתתיה זו נתנה לו מידי השבע במדה מרובה מאד. ובתור תיצאה מן הגמישות בא
הכשרון להשמיע דבר"ם שמשתמעין לשני פנים. אף פעם לא עלה על דעתו של
דישאנל לקכל על עצמו תפקיד אחראי של מנהל מדיני, שחייב הוא לקבל החלמות,
להגן עליהן לפני הפארלאמנט ולעשותן לחקים, ולהוציא את החוקים אל הפועל.
מי שמקכל עליו תפקיד מדיני אחראי, מי שדרכו בכך להחלים. להוציא החלמות אל
הפועל, אין הוא, על־פי רוב, יוצא ידי חובת כל המעוניינים בדבר לזכות או לחובה,
ואינו יכול להיות חביב על הכל. כל ימיו שאף דישאנל להיות חביב על כל בני־
האדם, על בני כל המפלגות, בלי הבדל. ואת מבוקשו זה השינ. אפילו הסוציאלימטים
לא התנגדו לו יותר מדאי. אדם מתון זה הצליח להכנים בנאומיו מלים כאלו,
שאפשר לדרשם כעין דעיונות, שאפשר למצוא בהם ממוכים לרעיונות הסיציאליות.

והתפקיד של נשיא הריפובליקה הצרפתית הוא רק זה של בא=כח — תפקיד רפֶּרָזָנטאמיבי — ואין לו שום אופי אקטיבי. ואין לך אדם בצרפת יותר מתאים לתפקיד זה מדישאנל.

אחר לגמרו הוא, אמנם, מילראן. הוא אינו מן העומדים מעל לכל המפלגות, כלל וכלל. אבל גמישותו המדינית של זה התבמאה לא בעמידה מעל לכל המפלגות, אלא בקוון-השעה לעזוב את המפלגה בשעה שזו עמדה לו לצור-מכשול. הסוציאליסמן מילראן נעשה ל"סוציאליסמן חפשי". וליצני-הדור מפרשים תואר זה כך: סוציאליסמן חפשי מסוציאליות.

שעת המדינאים המוצקים כברזל-עשת, מטפיסו של קלימאנסו, עברה. הגיעה שעתם של מרינאים גמישים מטפוסם של דישאנל ומילראן. הוותורים בין־הלאומיים ההדדיים נעשו, בהכרח־המאורעות, לנחיצות. ואולי לא רחוק הזמן ובאי־כחם של העמים, כלי הבדל מנצחים ומנוצחים, ואפשר אפילו בהשתתפות הנייטראליים, יכְנסו למועצה חדשה, לא כדי לשפוט עם את חברו, אלא כדי למצוא דרך לשלום־אמת, לשלום, שלא יהיו בו מנצחים ומנוצחים, לשלום, שישכין באמת מנוחה בעולם ולא ישאיר מקום לרגשות נקם ושֶּלֶם...

א מריקה. שעזרה לדכא את הצבאיות הפרוסית, תעזור בוודאי לדכא גם כל צבאיות אחרת; והעולם יזכור מחדש, ששברי־לוחות עם ארבעה=עשר הדברות של ווילסון מונחים בארון=השלום. יוציאום משם ויעשום ללוחות־הברית של העולם החדש. עולם שכולו שלום...

מי יתן והיה!...

מדינאי.

אמצע אדר תר פ.



## בָּאָרֶץ וּבְחוּץ ּלָּאָרֶץ

### (השקפה כללית)

#### .8

I. בארץ. משמחה ליגון. כיצד נתגשמז הכרות-בא'פור ?—הפגנות נגד הציונים והפגנות נגד היהודים. "חירות-הרפוס". פרעות בירושלים. נוסח רוסיה. הבדלים. תוצאות הפרעות. קדושים לאומיים. סתירה במקום בנין—. המאורעות בגליל העליון. גבוריתל-חוגבורותיה. "מוב לאומי בעד אדצנו". אגדתרמשה. בהירות ואומץ!—פסיביקה גלותית. אחדות, ארגון ועבודה ישובית-תרבותית. פילאנתרופיה ציונית. אסיפת-הנבחרים ושחרור עצמי. Volenti non הכרוז של אוסי שקין ווייצמאן: "אל הקחל העברי". אסיפת הועד הפועל הגדול בלונדון. "ציוניות משיחית". מעגל-הקסמים. כהות־פנים ולחץ-חוץ. כלפי התלאמה. ההחלמה בדבר פתיחת האוביברם ימה העברית בירושלים. "מי בז ליום קטנות?!..

II. בחוץ לארץ: בפולניה. גזרת השבת. תרשומת הזרים. מעשה בפרופימור מתבולל.—ב רומניה. זכיות אזרחיות. אך לא לאומיות. בפינל אגד. אף לא זכיות אזרחיות. אך לא לאומיות. בפינל אגד. אף לא זכיות אזרחיות!—בא ונגריה. תגבורת הציוניות. מחשבות. שלא באו לידי מעשה. ברוסיה חדניקינית וברוסיה הבול שווים טית. באימליה. בליטה ובצייכו-סלובאקיה סוף הנצחון לבוא.

בשמחת-נפש ובברכת שהחיינו" נגשתי להיות "משקיף" ב"השלח" המחודש בי רו שלים. כלום יש לך ששון-לב גדול מזה בי רו שלים. כלום יש לך ששון-לב גדול מזה כשמתקיימת משאת-נפש של כמעם עשרים וחמש שנים? — והנה נהפכה שמחתי לתוגה וששוני לאבל כבד.

כי המאורעות. שאירעו בארץ־ישראל בחמשת־ששת השבועות האחרונים (אדר־ניסן תר'פ) יכולות למלא את הנפש אך תוגה תהומית. שקשה למצוא לה תנחומים. ואף בחוץ־לארץ אין נחמה. שבת ששון בעולם־ישראל.

כשנתים ומחצה עברו מיום שכבשה אנגליה את ארץ־ישראל ומיום שהכריזה בחתימת באלפור ראש־שריה על "בית לאומי לישראל" בארץ־אבותיו. ואולם אך עברו חדשים אחדים — ואך מי שהוא סומא בשתי עיניו לא ראה, שיש כאן משוא־פנים לערביים והסתרת־פנים מן היהודים. מבטיחים לאומה בית לאומי באספות־עם". ואוסרים לה להרים את דגלה הלאומי ברמה ולשיר את שירה הלאומי באספות־עם". מבטיחים לאומה בית לאומי – ואך לאחר מלחמה עזה מחלקים ללשונה הלאומית את המקום הרבי עי בהודעות־הממשלה; ובמקומות רשמיים הרבה אין שום זכר לעברית כלל. מבטיחים לאומה בית לאומי — ובאותה שעה מכבידים על בניה של לאומי — ובאותה שעה נותנים להערביים שבעיר שכם שלא להתיר התישבות יהודים לאומי בית בתוכה. כלומר, לקבוע "תחום־מושב" רוםי בארץ ישראל. מבטיחים לאומה בית בתוכה. כלומר, לקבוע "תחום־מושב" רוםי בארץ ישראל. מבטיחים לאומה בית לאומי — ובאותה שעה נותנים לעתונים הערביים להתנפל עליה באופן שלא לאומי — ובאותה שעה נותנים לעתונים הערביים להתנפל עליה באופן שלא נשמע כמוה אפילו ברוסוה הצאריסטית . . . . נגוד זה בין הכרות־באלפור ובין המציאות

וכין המציאות היה מפליא את הכל. לעג־השמן לעם מדוכא ומורדף היה בזחי לרדיפות ועלבונות במקום שלא היו הבמחות כבר הורגלנו. אבל רדיפות עם הבמחות, העלבונות היותר, קשים בצדה של הכרזת־באַלפור — מה זה אם לא לעג לרש, שאך אשמדאי עצמו יכול היה להמציאו ?

והערכיים הרגישו בדבר מיד. הם ראו ונוכחוי שכל הכרזת באַלפור אינה אַלא "פסת־נייר", -- "פסת־נייר", שאין נלחמים בעדה כמו שנלחמה אנגליה בעד "פסת-הנייר" הבּלגית ... אלא שחששו שמא סוף־סוף ימֶסֶר המאַנדאַט על ארץ־ישראל בידי אנגליה בתנאי למלא אחר הכרזת-באַלפּורי ואז מוּף־סוף תהא ליהודים רשות לתבוע דבר־מה. ולפיכך, יותר שקרבה שעתה של ברית־השלום עם מורקיה, יותר נעשו הער יים חצופים בעתוניהם. הגיע הדבר לידי כך, שהערביים בשכם, בצפת, ועוד. נוזעוב להציע לפני הָרברם סְמוֹאֶל המיניסמר האנגלי, לפני הרברם סמואל היהודי, שתבשל אנגליה את הכרות־באַלפור ושלא תתיר הגירת־יהודים לארץ־ ישראל!... ובעצם שהיחו של סמואַל מסדרים הערביים ה פגנה (מאַניפסטאַציה) אחת (בה' אדר 27 פיברואר) נגד הציוניים ונגד הגירת־היהודים, ולאחר עשרה ימים (בי"ח אדרי 8 למאַרס) מתירים להם הפגנה שניה, למרות כל התנגדותו של ועד , הצירים, והפעם --לא עוד נגד הציוניים בלבד, אלא אף נגד היהודים בכלל בצירוף קריאות לכבוד המלך פייצאַל (שהוכתר יום אחר קודם לכן בדמשק למלף לא רק על סוריה. אלא גם על ארץ = ישראל יו. בצירוף קריאות מעין "פלשתינה – ארצנו, כל יהודי --כלבנו". ואפילו בצירוף קריאות ונאומים כלפי האנגלים, "שילכו מכאן". ואיומים בלתי־נשמעים לשני פגים, שאם לא יועילו ההפגנות והנאומים, יעשו מעשים ליהודים, שיכריחום לעזוב את הארץ ... הפגנה זו כמו שאפשר היה לדעת מראש. לא עוד עברה בשלום כהראשונה: בפצעו חמשה יהודים ונשבר השלט בבית־החולים היהודי, שהיה "מגן־רוד" על גבו . . . ובהפגנה זו השתתף הערבי ראש העיר ירושלים. שנתמנה על-ידי השלפון — ונשאר על משמרתו. אז, רק אז התעורר המושל הצבאי ב ו ל ס לאסור את ההפגנות. אבל צריך לקרוא את הפקודה על אסור זה: כמה היא רכה וכמה היא משתדלת לבאר, שנאסרו ההפגנות לא מפני שאסור להסית עם בעם, אלא מפני שאין עוד צו רך בהן, שהרי הממשלות כבר יודעות את "רצונו של העם הערבי". וחוץ מזה, הוא, המושל הצבאי, יקבל בחפץ־לב מלאכות עם תזכירים ומחאות. כאילו לא די היה בתזכיר. שהגישו בעלי ההפגנה הראשונה להמושלים האנגלים ולהקונסולים הזרים, ובו הזכירו הם. המושלמים, שאסור למסור ליהודים את הארץ, שבו נמצא קברו של ישו המשיח. ושאין ארץ בעולם, שבה לא רדפו ולא שחטו את היהודים, ובכן • • • אכל דברים יותר ברורים באו בכרוז, שפרסם העתוז "סוריה אל־ג'ינוכיה" (סוריה הדרומית, כלומר, אין שום ארץ=ישראל בעולם, אלא יש סוריה דרומית" בלבד — שם כזה התירו לעתון ערבי. בעוד שלעתון העברי "חדשות המרץ" לא התירו להקרא אך הארץ" בלבד ٠٠٠). שם נאמר: "אם מהאות הדברים שלנו לא תשמענה נעבור למחאות במעשים. במקום עטים נשתמש בהרבות ובמקום דיו נשתמש בדם". וכשהעיר ועד־העיר העברי של ירושלים את המושל הירושלמי על הסתה־איום זו, השיב המושל : "ומדוע פרסמתם אתם מכתב נגד ראש-העיר בירושלם ?" — תשובה הוננת מאד אם יושם לב. שכמכתב זה לא היתה אף מל ה אחת נגד הערכיים,

ואך נאמר בוי שאדם משתתף בהפגנות כלפי היהודים, שהם רוב העיר ירושליםי אינו יכול להיות בא־כחם של יהודים אלה . . . ההסתה בעתונים הערביים נמשכהי בעוד שהעתונים העבריים או שתקו לגמרם או דברו רכות, והועד הזמני של יהודי ארץ= ישראל יצא בכרוז אל העם הערבי, שאף הוא היה רך משמן; וכשנועז העתון העברי "דואר היום" לצאת במאמר הריף פחות או יותר נגד הדימאַגוגים הערביים לרגלי ההפגנה השניה. נקרא עורכו אל המושל, וזה אִים עליו בהפסקת העתון (זוהי "חירות" הדפום", שבה התנצלו השלמונים בשעה שקבלו חברי ועד=הצירים על מאמרי־הרעל נגד היהודים של העתונים הערביים).

ומה הפלא, שכל פוליטיקה זו של האדמיניסטראציהה מקוטית (אנו רוצים להאמין בכל לבי שפעלה כאן על דעת עצמה בלבד!) הביאה בימי ב'י ג' ור' של חגר הפסח תר"פ (4 — 6 לאפריל, 1620) לירי פרעות בירושלים לכל משפטי-הפרעות ברוסיה בימי ניקולאַי השני ? — היתה כאן תהלוכה דתית (בדרך לקבר "גבי-מוסה", כלומר, הנביא משה — יְּרָם נאה לפרעות בעם־ישראל!), היה כאן חגרהמירות, חג מוכן לפורענות של פוגרומים מאז; היתה כאן הרמת תמונתו של המלך פייצאל; היתה כאן התנפלות בחרבות, בסבינים ובאבנים על יהודים מכל המעמדות, כלא הבדל מין וגיל, מיהודים בני שמונים (הרבי ר' מו מילי) ונשים בנות ששים ושתים ועד נערים בני שלש־עשרה וילדים בני חמש ויונקי-שדים; —

הינ כאן — — — ומאסר של פלוגות ההגנח העברית עם ; אב ו מינסקי בראשו. — ז'אבומינסקי זה. שהתמכר לאנגליה בלב ונפש בימים המלחמה היותר קשים; היו כאן שוד של חנויות קריעת כרים וכסתות; היתה כאן שריפת בית-כנסת עביי על "ספריו" (הוא הוצת שתי פעמים בימים שונים), ולסוף — לא היו חסרים גם ענוי שתי בתולות בציון והלול־קברים... וסך-הכל ששה הרוגים, וביניהם האגרונום שמו אל הרמתי בישו ו ארץ הרב לא זו בסקי ונער תימני בן י"ג. יתום מאב שמו אל הרמתים פצועים, וביניהם כחמשה=עשר פצועים קשה, קבוצות שלמות של חברי-ההגנה במאסר עשרות חנויות שהודות, בית כנסת שרוף, שתי נערות מאונסות וארבעה=עשר קברים מחוללים...

ביר ושלים קרה הדבר, לא בקישינוב ולא ביליסאוויטנראד. ועל-יד התכותל המערבו" קרה הדבר, במקים שהשיפו ישעיה ומיכה לאחות=העמים ולשלום-עולשים. והרבה מן הפצועים היו מאלה שחלכו להתפלל ביום הראשון לחול=המועד של פסח לפני הכותל =הגד. ובימי שלשון-האַנגלים קרה הדבר, לא בימי שלשון השורקים או המונגולים. ואחר הכרות באַלפור קרה הדבר ולא בימי מסעי הצלב. אכן, אין זה מאורע, אלא דחון-בלהות. אין מלה בפינו. קישינוב היה גורא, אבל קישינוב, אינו לב-האומה ומקדש האגושיות; הפיעות של שנת תרם "ו היו נוראות, אבל אותן פרעו בני אומה צורית ליהודים ולא אחים בני הפרעות בא וקריינה ובמששלת דני קין צורית ליהודים ולא אחים בני המנצהת; וניקול אי השני ופשלת ולור הבימי ממשלת של ברימניה הנאורה והמנצהת; וניקול אי השני ופשלתם... בימי ממשלתה של ברימניה הנאורה והמנצהת; וניקול אי השני ופשלתם... דברי ימים שראל העקובים מדם אינם יודעים עוד צרה כצרה, שבאה עלינו עתה. העלבון הצורב הוא הפעם כבד מנשוא. לב-האומה נפצע במעמקיו פצע, אשר ימאן הרפא.

מה תהיינה תוצאות הפוגרום בירוישלים, עיר־הנביאים 🗣

שהערביים ועוזריהם מן הפקידים לא ישיגו את משרתם – לאיים על היהודים ועל הממשלות כאחר ולהפטר מן ההתחייבות ביחס אל עסי-שראל — זה ברור. אדרבה. עמי־אירופה ישתמשו בפרעית כדי להוכיח. שהערביים הם פראים ופורעים ואינם ראויים לחירות גמורה. ואולם הציוניות לא תרצח. תקוה־תפלה. תקוה־אמונה ותקוה-תנועה לא תעלם מפני רציחות דליקות וענויי־נשים. הרציחות והענויים אך יולידו בעמנו קדושים לא ו מיים כמו שהולידו עד עכשיו בישראל קדושים דת יים. ישראל הוא אגוז קשה, שאומות יותר חזקית מן הערבית שבר בה את שניהם! ומי הוא התליין-העם או התליין-השלשון שהמית רעיון על=ידי מעשי־אוום? – הדם הנקי, שניםך בעיר־הנביאים, יצעק אל השמים ויחדור אל כל העולם כולו. הציוניות היא תקות־ישראל הי חי ד ה ו ה א ח רו נ ה לערביים יש גם מצרים וערב, סוריה וארם-נהרים, תונים ואלגזיר, טריפולי ומארוקה לישראל אין כלום בלתי כברת־ארצו הקפנה. ועדיין אין העולם יודע, איך אומה נלחמת על תקותה האחרונה. כארי יתגבר ישראל וכדוב שכול ילחם אם ירצו לקחת את זו ממנו. ואז תרעדנה אומות וממשלות תתמומשנה... וכי רצוי לערביים זכי מוב לאנגליה ולאנושיות כולה להפוך אומה רודפת שלום ורוצה בעבודת־בנין שלוה בארץ-אבותיה וביחד עם העם כולה להפוך אומה רודפת שלום ורוצה בעבודת־בנין שלוה בארץ-אבותיה ומילומים? הקרוב לה בגזע לעם מ ו כ ר ח להרום ולסתור, לעם שואף לנקמה ושלומים?

הבישו וראו. עמ"אירופה כולכם: הרדיפות והצרות כבר הספיקו להפיך חלק ידוע מעם=ישראל למהפכים ומהרסים שלא בשובתנו ושלא בשובתכם; הציוניות היתה התרים היחידה בפני ההריםה, מפני שבנין כל מגמתה. וכי שוב הדבר. שתכריחוה ליהפף גם היא לחומר מפוצץ, שיבלה אותנו ואתכם גם יחד?

אם לא בזה אתם רוצים — שימו קץ לצביעות, — — \_\_\_\_ קייכו את הבטחתכם החגיגית, פתחו שערים להגירה חפשית כדי שנחדל להיות המעט גם בארץ- אבותינו, ואז תראו, שנהיה לברכה בקרב הארץ גם לנו, גם לערביים וגם לכם, עמי-אירופה. שאנו, העם האירופי־האסיי האחד, מובשרים לבדנו לשמש גשר ביניכם ובין עמי-אסיה.

זכי יש בנו כה לעמוד על נפשינו — המאור עות בגליל העליון יוכיחו ב"א אדר, ש"ז, ב"ן הפננה ערבית אחת לחברתה. באו לתל-חי — חוה עברית קטנה לא רחוק ממתולה, שהיא עכשיו, לאסוננו, ב,אזור הצרפתי" — ארבעה אופיצירים ערכיים מן המתקוממים על הצרפתים ובתחבולות ערמה הביאו לידי כך, ששתי מאות ערביים התנפלו על תל-חי. הצעירים המועטים (ל"ה איש) הגנו על עמדתם בגבורה שלא נשמעה כמותה, ובמלחמה של מועטים כנגד רבים נהרגו ששה אנשים, וביניהם שתי עלמות (שרה צ'יז'יק ודבורה דראכלר) ויום ף מרופלדור, שתי עלמות וגאליפולי. דבר זה גרם לעזיבת תל חיי, כפר - גל עדי, גבור פורט-ארטור וגאליפולי. דבר זה גרם לעזיבת תל חיי, כפר - גל עדי, חמרה ומתולה — עמדותנו היותר צפוניות ו").

ששה היו הקרבנות של תל-חי, כמספר ההרוגים בפרעות בירושלם. אף ביחם להרוגי-ירושלם אי־אפשר לומר, שדומים הם לקרבנות הפרעות בגלות. שם מים הוא מדם השפוך: שעיר לעזאזל הוא שם ישראל, שמן-המשחה על גלגלי מרכבה זרה. כאן עם נלחם על חירותו — והקרבנות הם קרבנות-גאולה. אבל רוב ההרוגים

<sup>1)</sup> על המאורעות הללו עיין המאמר "בגליל העליון" של משה סמי לאנסקי, שבא בחוברת הנוכחית, למעלה, עמי 74 — 79 (המערכת).

ומאות הפצועים שבירושלים נהרגו בהסח־הדעת. אמנם הם לא נסו מנוסת-הרב, כמו בגלות. הם הגנו על עצמם — ביחוד הספרדים — בעוז ובאומץ. אבל סוף־סיף הם לא צפו למות. שבא עליהם כחתף. בתל-חי הלכו צעירנו וצעירותינו בהכרה לקראת המות. הם ידעו את הסכנה. הם יכלו לעזוב בעוד מועד את החוות הקשנות. שנשארו בלא מחסה ומגן לאחר שהלכו הצרפתים משם, רבים דברו על לבם לעזבן. אבל הם לא יכלו — יכולת נפשית — לעזיב את האדמה. שרותה זעתם, ואת המקומות. שספגו את תקותדעמם האחרונה: "נקודה עברית בארץ שראל — איך אפשר לעזבה?" — כך אמרו כולם והלכו לקראת המות. "מוב למות בעד ארצנו" — אמר מרום פלום לדור, באחתו יצאה באהבת עמו.

גדולות אלו פעל רעיון=הגאולה. וא ו תו רוצים הערביים ועוזריהם להשמיד על־ידי פרעות? — כדבר הזה היה לא יהיה! ל"נביא מוסה" הלכו הערביים ופרעו פרעות בעמו של משה. יודעים הם את האגדה על משה? — פרעה רצה להרגו וכבר פשט את הסיף אל צוארו; אכל צוארו נעישה שיש והסיף התפוצץ עליו. בני משה אנו וצוארנו שיש, ששונאינו יתפוצצו עליו. עד אשר ינָחמו ויבקשו שלום וישלימו עם העובדה, שארץ־אבותינו תהא גם ארץ־בנינו, ואז יבָּנוֹ גם הם בתוכנו.

והפרעות בירושלם והקרבנות בתל-חי צריכים להיות לעמנו כאָש־מצרף. בפני האויב כולנו שִׁיִם — נהיה. איפוא, שוים כילנו כהגנתנו על אומתנו כ לפי האויב. אל נבְּהל ואל נתיאש. וביחוד אַל יבוא בנו רוח־הגלות. רוח הפחד והיאוש, רוח ההתרפסות וההתחננות. נאבד בכבוד משֶנחיה בקלון. אבל אנו לא נאבד! הצרות חסמו אותנו ועשונו ברזל. עם, שתקות-תחיה לו, אינו מַח. עם, שתקות-גאולה לו, כבר נגאל. ביחוסינו אל הערבים צריכים אנו מעתה לראות את עצמנו כאומה עומדת על נפשה. ואם לא ירצה העם הערבי בשלום, ידוע בדע, שתהא לו מלחמה לא ברבבית היהודים שבארץ בלבד, אלא בשלשה־עשר מיליון היהודים שבעולם כולו. וביחוסינו אל האנגלים צריכים אנו לדרוש ב הירות. אנגליה צריכה לדעת, שאין אנו בארץ "כמות מבושלת" ושאין אנו מוותרים על מה שהובטח לנו בפני כל העולם כולו על־ידי ממשלות צרפת, איטליה וארצות־הברית. בימי־המלחמה ידעה להוקיר את הסימפַתיה של עם מרובה־השפעה; ועם זה לא אבדה השפעתו גם בימי-שלום. הוא לא יתן להוריד את עצמו למעלת אזרחים ממדוגה שניה בארץ בימי-שלום. הוא לא יתן להוריד את עצמו למעלת אזרחים ממדוגה שניה בארץ בדות לא עוד סובל רוחו השב לתחיה!

אבל העיקר — שלא יולידו הפרעות פסיכיקה גלותית. השם "פרעות" הוא אחד כאן ושם, אבל מה ותן, וביחוד הם בות להן, אחרות הן שם וכאן. ובהסכם לשנוי שבסבות צריך להיות שנוי בהרגשה. "מה לעשות — ובגלות אנו" — מימרה שפלה זו צריכה להמחק ממלונם של יהודי ארץ=ישראל. אם יהודי יחידי ישאר בארץ — יהיה הוא המוען מיופה הכח על ארץ=אביתינו בשם מיליוני יהודים, שבמקרה הם עדיין בחוץ. דבר זה צריך להיות "מישכל ראשון" להנהגתנו, להסתדרותנו, לכל "דותינו ולכל מפלגותינו. בפני האויב, שיכול לאַחד מושלמים ונוצרים — אָש ומים "צריבים אנו, שיש לנו דת אחת ולשון אחת ותקוה אחתי להיות מאוחדים שבעתים. אינטרםי=האומה צריכים עכשיו לעַמַם ולמישמש — ויהא רק לזמן — את אינטרםי הערונוני והמפלגות. דבר, שבדמינו קנינו אותו, נעשה לנו יקר ביותר: מעכשיו בצפרנינו

ובשנינו נחזיק בארץ ולא נרפנה. ויהודי כל ארצות־תבל יהיו בעוזרינו. אבל אְכְּרָתְנוֹ צריכה להיות מעתה: אך בעבודה־עצמית ניש"ל- ועבודה עצמית מסתעפת לשנים: לארגון ועבודה ישובית־תרבותית- הארגון הוא כח- ועבודת הישיב והתרבות המתחזות בארץ-

והצעד הראשון והיותר חשוב לסדור וארגון יהיה – כנוס אספת הנבחרים.

ה"ועד הזמני של יהודי ארץ שראל", שנתוועד ביפו בימי ד' – ו' אדרי ש"ז,

החליט פה אחד לאסוף את אספת הנבחרים. התחילו מבינים כמעט הכל, שבמצב של

עכשיו אי אפשר בלא באיכח ומיופייכח של אותו חלק מישראל, שכבר נתרכז

בארץ. לקולם של באיכח אי אפשר שלא ישמע עס שראל, אי אפשר שלא תשמע
גם אנגליה. קול יוצא מעל במת במרים בציון ימצא לו בת קול בכל העולם כולו.

אבל יש דבר חשוב גם מזה.

שני אסונותיה של ארץ־ישראל היא -- האפים רופסות והתמיכה. הנשמע דבר כזה בכל הארצות ובכל הגויים, שארץ שלמה תצפה לחסדים מן החוץ? דבר זה משחית כל חלקה פובה בארץ־ישראל בכלל ובירושלים בפרט. זוהי פילאנ־ תרופיה ציונית שכאה במקום פילאנתרופיה חלוקנית. אי־אפשר שיהיו חיים שבעיים, יהסי־מעמדות בריאים. התפתחות נורמאַלית. בשעה שהכל בא מן החוץ והקהל העברי שבארץ-ישראל יודע, שיש לוו ברוך השם. מי שידאג למצבו המדיני. למחיתו ולרוחו. ולפיכך אין דעת=קהל בארץ זולת חבוכי= מפלגות ונרגנות ושענות על הכל ועל כל: אין שאיפה ברורה ואין הלך־רוח נכין. ולפיכך אף כל יצירותינו הכלכליות אין בסים להן. אין אנו יודעים מה שיש בהן מן הבריא ומה אינו אלא מלאכותי ובא מן החוץ. ולפיכך אף החנוך והספרות שלנו אינם טבעיים: ראש גדול על גוף צגום. צריך שיבוא הקץ לכל אלה. צריך שאנו בעצמנו, בני=הארץ נקח את גורלנו בידינו. הַמדבר היא ארץ=ישראל אם ארץ מלחה, שמוסדות הצדקה, הצבור והתרבות, שיכולות לפרנם העיירות העניות שבלישה וגאליציה, אין ארץ־ ישראל יכולה לפרנס? — בטוחים אנו, שאילו נמסרו עניני־הצבור כולם לידו יהודי ארץ-ישראל. עם כל מעושם, היו מפרנסים אותם על חשבון-עצמם. ואם על-ידי כך היו מספר בתי־החולים שבירושלים ובתי-הספר העבריים השונים והמשונים שבכל הארץ מתמעשים ואף כמה מוסדים כלכליים נופלים, הנה, לעומת זה, היה כל הנשאר מכל המוסדים הצבוריים והפרטיים יותר בריא ויותר טבעי, כלומר, מוחנה על-ידי הצרכים האמתיים של הארץ ולא על-ידי הצרכים, שמצאו לנחוצים בשביל יהודי ארץ=ישראל היהודים שברוסיה או באמריקה או בגרמניה.

ואולם יש דבר אחד, שמעכב למסיר את כל עניני־הארץ לבני=הארץ, יהודי ליטה וגאַליציה עוברים ב שב י ל עצמם ב ל ב ד, ואילו כל מה שנעשה בארץ־ישראל נעשה בשביל היהודים שב כ ל ה עו לם כו לו , שארץ־ישראל כבר היא מרכזם הלאומי מהיום. ולפיכך אי־אפשר ש ל א ישתתפו יהודי כל ארצות-תבל בסדור עניניה של ארץ ישראל. השתתפות זו מוצאת לה בשוי בהסתדרות הציונית והנהגתה ובועד־הצירים. ולפיכך אין רשות מוסרית ליהודי ארץ-ישראל לעשות הכל על דעת עצמם ב ל ב ד- ואולם עיד פהות מזה יש להנהגה הציונית ולועד-הצירים רשות מוסרית לעשות את הכל בלא תשומת-לב לדעתם של בני ארץ־ישראל. צריך לשתף את אלו ואלו בהחלשות ובהוצאה־לפועל: ושתופס של בני ארץ־ישראל בכל הנעשה ב ש.ב י ל הארץ

ובתוכה יכול לצאת לפועל אך ורק על-ידי אסיפת הנבחרים זו תהיה דעת הקהל של ישרי הארן שרישר וצריך יהיה. להשתדל, שיושם לב אליה בכל מקום ובכל דבר נוגע לארץ, אמנם, יש לחשוש, שמא תמעה דעת-קהל זו, שלא גתבשלה עוד כל צרכה, ותוציא החלטות לא־נכונות ואפשר גם מזיקות לעצמה. אבל מוב דבר מזיק ונעשה על דעתו של הניזק מדבר מועיל, שנעשה בעל־כרחו של זה. יש כלל גדול בתורת-המשפטים. Volenti שנעשה בעל־כרחו של זה. יש כלל גדול בתורת-המשפטים. הודי להיות לנו לְקוּ. על־ידי אסיפת־הנכחרים יתחילו יהודי ארץ־ישראל לעשות את ההיסטוריה שלהם בידי עצמם, לכל הפחות, במדה ידועה — בשתוף עם ההסתדרות הציונית ועם ועד-הצירים. וכבוד ויקר לאום יש קין ווייצ מאן, שבכרוז, שהוציאו בז' ניסן תר'פ שהועד הפועל הציוני וועד-הצירים יתחשבו בעבודתם בשביל הארץ וב ארץ שהועד הפועל הציוני וועד-הצירים יתחשבו בעבודתם בשביל הארץ וב ארץ אך ורק עם אסיפת-הנבחרים, עם באי-כחה והחלטותיה". זוהי ראשית השחרור־העצמי של יהודי ארץ־ישראל. בזה יעמדו על רגליהם ויקבלו על עצמם, לכל הפחות, חלק של החדריות בעד העבודה הגדולה והקשה, שעומדת לפניהם בימים הקשים הללו.

ודבר זה הבינה גם אסיפת הועד-הפועל הגדול. שנתאספה בלונדון בימי כ'ב שבט - ה' אדר (21-11 פיברואר), ש"ו. אף היא החליטה לקרוא לאסיפת הנבחרים בארץ-ישראל. אבל לא זה היה עיקר פעולתה העיקר היה קודם כלי בירור המצב המדיני. באסיפה זו מצאו הציונים המדיניים המהורים" מקום לגבות את חובם מן ההנהגה של עכשיו. יעקובם כהן ז'אַן פישרי ד"ר פרי ביםן וביחוד ד"ר מאַרמורק מתחו בקורת קשה על ההנהנה. שלא דרשה מאנגליה בשעת-הכושר יותר ממה שיש בהכרזת־באלפור ושאינה יודעת להעמיך על דעתה בכל הנוגע לררישותינו בארץ-ישראל. זהו כל מה שאנו יודעים מתוך ה.הודעה הרשמית' הקצרה, שנתפרסמה בעתונים. פרשי הווכוח לא ניתנו לפרסום. ואולם אפשר למלא אחר מה שאנו יודעים על-פי מאמריהם ונאומיהם של ד"ר נורדוי, ישרא לזנגוויל, יוסף קוען וזאב ז'אַבוטינסקי. אילו ניתנה לי רשות, הייתי קורא לתביעותיהם בשם שיראה קצת פאראדוכסאלי: דרישות משיחיות. כי, אמנם. לא ציוניות מדינית היא הציוניות של מאַרמוֹרֶק ואָף של ז'אַבושינסקי, אלא ציוניות לא ציוניות משיחית העברית (לא הנוצרית) - הציוניות ובין המשיחיות העברית (לא הנוצרית) ? – הציוניות. בתור תנועה היסטורית, טבעית, חברותית-לאיטיה, טביאה בחשבון את המצב ואינה דורשת אלא מה שאפשר לחשיג על-פי המציאות הלאומית ועל=פייחם= ה כ ח ו ת . אם בארץ־ישראל עדיין יש רק משבעים עד מאת אלף יהודים, אי־אפשר לדרוש. שתמסר להם הארץ לגמרה. ההשגות המדיניות הנדולות הן תוצאות מהשגות ישוביות ותרבותיות קטנות ובינוניות, שמצטרפות לחשבון אחד גדול. ולעת-עתה אפשר לדרוש אך מה שמתאים ליחס-הכחות, אפשר להשיג רק מה שמגביל אל הכח הממשי, שכבר השננו בארץ ושאנו קרובים להשינו. כי ה״היסטוריה אינה יודעת קפיצות״, ואפילו במומנטים ריבולוצוניים, יוצאים מן הכללי אפשר להשיג ה רב ה, אכל לא יותר ממה שבית הקבול של האומה יכול לתפום, לבלוע ולעכל. הציוניות המשיחית אינה כן. לה נראה, שהכל אפשר. המשיח המדיני, כהדתי, הוא כל יכול. צריך להשתמש ברגע הגדול ולקחת בפעם אחת את הכל. לקחת מה שאי־אפשר לתפום. מה שאי-אפשר לא רק לעכל, אלא אף לבלוע. זוהי דרך המהפכה, שכבר ראינו, כמה היא מצליחה. אם העם והארץ אינם מוכנים לה. דר ווייצ מאן השיב להמבקרים הקשים אך בהרצאת המכשולים הגוראים והמרובים, שעמדו על דרכנו, — והמבקרים נשיתקו ואחדים אף לחצו את ידיו בהבה. המכשוליםי ככל צרותינו בארץ-ישראל כיום הזה, באים מתוך מה שההבשהה של ממשלות-ההסבמה והתנועה הציונית הן גדולות עד לאין ערך מן ההשבות שהשגנו עד עתה נארץ-ישראל. אי-התאמה זו היא מקור כל אסונותינו. ועד שתבוא הגירה רחבה באופן שנעשה כה גדול בארץ. אין תקוה לפנות מעל דרכנו את המכשולים ולהפטר מן הצרות אבל דוקא מפני שאנו מיעטים עדיין שמים הערביים ועוזריהם מן הפקידים המקומיים מכשולים על דרכנו, מרבים את צרותינו ואינם נותנים לנו להעשות מרובים. וכך אנו עומדים בתוך מעגל-הקסמים. ממנו נצא לא על-ידי שנגות על ההנהגה, שיותר משעשתה לא יכל ה לעשות מפני יחם הכחות שבארץ, שלא על-ידי תגבורת הכהות מ בפנים ועל ידי לחץ מודרג ובלתי-פוסק על הכחות ש מ ב חוץ, עד שיפקע המעגל וכר נרחב יהיה לעבודתנו. דבר זה בוא יבא. איש מ ב חוץ, עד שיפקע המעגל וכר נרחב יהיה לעבודתנו. דבר זה בוא יבא. איש אשר ש ל א יבוא. ואלוו חייבים לביון את כל מחשבותיהם ואת כל כחותיהם כל הציוניים וכל היהודים הלאומיים הקרובים לנו ברוח שככל ארצות-תבל.

משאר עניני האספה של הועד-הפועל הגדול ראוי לציין את נשיתו כלפי ה הלא מה בכל הנוגע לעבודת-הישוב. קשה לדעתי אם בא דבר זה מתוך הלחץ של רוח־הזמן ושל חברי "הפועל-הצעיר". שהשתתפו באספה. או מתוך ההכרה שהכספים של כל היהודים האמידים והעשירים בכל הארצות, זולת יהודי-אמריקה ויהודי-אנגליה, אבדו את כל ערכם ובין כך ובין כך לא תהא יכולת לעשות ברם הרבה בארץ. בדבר האחרון יש להודות בדאבון-לב. ומה שנוגע להצד הפרינציפיאלי שבדברי הנה אדם מסור לרעיונות־הנביאים אי־אפשר לו ש לא לשאוף, שהארץ תהא מחלת האומה ולא נחלת־יחידים. ואולם מי שיודע את אמצעיה הדלים לערך של הקרן הקיימת הלאומית (אפילו אם נניה, שיתרבו על אחת שבע). יכיר ויבין, שעל-ידי כספיה של זו לא נגאל את אדמת-ישראל אלא מעם מאד, אפילו לא במדה מספקת בשביל הגירה מצומצמתי ובפרם בשביל חגירה חפשית ורחבה. ואם המפלגות המצינה אחת הרי הם דורשים דבר והפוכו.

חשובה היא ההחלמה של אסיפת הועד־הפועל בדבר פתיחה חלקית של האוניברסימה העברית בירושלים (מוסדות־חקירה לפיסיקה חימיה, מקרוביאולוגיה והקלאות, מוסד ללשון העברית, קקדראות לפילוסופיה. לפדגוגיה ועניני־יהדות). קשה להעריך את כל ערכה החשוב של החלמה זו. אין בזה רק משום העמדת "גולת־הכותרת" על גבי כל בנין החנוך והתרבות שלנו. אין בזה רק משום חזוק הלשון העברית בתור לשון שולשת בארץ. יש בזה גם משום חיזוק עמרותינו המדיביות בארץ. נזכירה־נא, שבית־המדרש העליון אל אז הא בי געשה מרכז לכל תנועה מדינית־לאומית למושלימים. וגם ערך ישובי מרובה יש בזה. די שנזכיר. שבכל שנה עוזבים את הארץ עשרות ומאות צעירים ילידי־הארץ, מבחר כחותיה של האומה. חלילה לנו לאחר קלקים החלמה זו אף יום אחד מכפי ההכרת! צריך לפתוח מוסד אחר מוסד וקתדרה אחר קתדרה בה קדם האפשרים "הגונים" נוכרת לקחתם מדעיים, אין לנו פרופיסורים הגונים! אם נרצה בפרופיסורים "הגונים" נוכרת לקחתם

96

מבין אלה שאינם יודעים עברית. וזה יהיה אסון לכל עבודתנו התרבותית, בכיה לדורות. ואם בפרופיסורים עבריים אנו רוצים — ואחרת אי־אפישר שנרצה; מכרחים אנו להסתפק במה שיש ולנחם את עצמנו, שלעת-עתה תהא לנו אוניברסישה בינונית, אבל בינונית, שתשאף להיות גדולה, שתתפתח ותשתלם מעשר מעש. כך דרכו של בנין, כך טבעה של יצירה. מעש־מעש, ממדרגה למדרגה, עוברים הם מן הקשנות אל הגדולות. "מי בז ליום־קשנות "" — קרא הנביא בתחלת בית שני, — והבית הקשן והדל היה לאורדגויים...

וכהמצב בארץ כך אף המצב בחוץ-לארץ: הבטחות מבשרות ישועות ונחמות והתגשמות ההבטחות הללו בצורה שהלב נשבר למראָהָ.

פולניה, רומניה, צ'יכוֹ= סלובאַקיה ויוגו־סלאַביה גכלו בתוך ברית-השלום את הסעיפים הנוגעים לבשחון זכויותיהם האזרחיות והלאומיות של מעוטי-העמים (אמנם. כמדה זעומה, כערותו של ב נ מ ו ו י ט ש) ; ובנוגע לפולניה אף קכלה עליה "אגודת-העמים" לשמור על סעיפים אלה. ואף-על־פי-כן כלום לא קבל ה סיים" והפאַרלאמֶנמ׳ הפולני זה לא כבר את חוק שמירת היום הראשון. שמכרית את היהודים או לחלל את השבת או לשבות שני ימים בשבוע, ועל יוי כך שלא לעמוד בהתחרות בין בעלי-המלאכה והסוחרים מישראל ובין הסוחרים ובעלי-המלאכה הפילניים, ששובתים רק יום אחד בשבוע? וכשהיה להם צורך לשלול מן היהודים בח מי ל ניק את זכות=הבחירה. – כלום לא הועידו את הבחירות ליום=השכת 🕯 וכדי להפטר מחלק גדול נץ ה"זרים" כלום לא הוציאו פקורה שכל מי שלא היה רשים בתור תושכ-פולין עד ימי-המלחמה ירשם מחדש, כדי לדעת כמה זרים יש באדץ וכדי לשלול מהם היום או מחר את זכויותיהם? --- חברי-ה"סיים" היהודים. והציוניים גרינבוים וד"ר מהון בראשם יצאו בכרוז מצוין נגד גזרת־השבת וכמו-כן מחו נגד התדשמות של ה"זרים" ועצו שלא למלא אחר הפקודה, ואילמלא ה״מוֹמֶנמ״ של ציימ לין ה״חסיר״. אפשר שהיו מצליחים בדבר זה. גם "ועד-הארצות" שבפאריז מחה מחאה עצומה כלפי מעשיה של פולניה. שמתנגרים לברית־השלום. אבל עד היום לא שמענו, שתתבמל גזירת-השבת, שיש בה אסין דתי כלכלי ותרבותי כאחד ליהודי פולניה. ולא די להם לפולנים בכל אלה, אלא שאפילו יהודי מתבולל גמור ואחד משובי ההיסשוריקנים הפולניים כהפרופ' הלביבי שמעון אשכנזי לאיכול הסינאַט הוואַרשאי לאַשר לפרופיסור בוואַרשה, -- דבר שגרם להתפשרותם של הפופיסורים פַּט רַאז׳יצקי ובודואין- די־ קור טני. מאורות-המרע של פולניה ומבחר בניה.

ברו מי ניה המצב אחר. שם הרי לא היו ליהודים זכויות אזרחיות פשוטות. אלו סוף סוף ניתנו להם, ולעת-עתה לא על גבי הנייר בלבד. ואולם נגד הזכויות הלאומיות יצאו המיניסטרים הרומיניים והם משתדלים למעט את דמותן כמה שאפשר. ולצערנו, מצאו סעד וסיוע בד"ר משה גאס מר, ה"חכם" של הפורטוגיזים בלונדון ויהודי רומיני הוא עצמו שהוא ציוני מפורסם וחכם בחכמת-ישראל. אף הוא יראת הנטו והחכוכים הפנימיים עליו. יש בדבריו מקצת אמת. ורק לדבר אחד לא שם לב כלל: בין גטו וחכוכים פנימיים ובין תגבורת-התבוללות יבחר כל יהודי לאומי בראשונים ולא באחרונה... ופינל אנד, שאף בה. כברומיניה. לא היו ליהודים אף זכויות אזרחיות, ופינ להם זכויות אלו על-פי החלמתו של בית-הנבחרים הפיני מיום 12 ליאנואר 1918.

זאולם בית-הנכחרים התחכם ליהודים והחלים, שלא כל יהודי-פינלאנד מזוכים בזכויות אזרחיות בבת אחת, אלא כל יחיד מישראל צריך לדרוש ולקבל את זכויותיו. ועל-ידי כך קבל רק החלק החמשיות עדיין הן משוללות את הזכויות היותר יסודיות. זכל זה כדאי להפינים בשעה שיש בפינלאנד לא יותר מן 2,000 יהודים! מה קשה השנאה אם מספר מועם כזה למשא הוא על הפינים או על ממשלתם ה"ליביראלית"!

וב אונגארי ה לאחר דכוי הבילשוויות, שכמובן, האשימו בה את היהודים לבדם, געשה מצבם של 400,000 היהודים, שנשארו בארץ המוּקְמָנת נורא מאד. ה"מירור הלבן" שופך את כל חמתו על היהודים. בדרכים, במסילות-הברזל ובכל מקום שאפשר הורגים יהודים בלא חמלה. — נוסח אוקריינה. ועלילות-דברים שמה לכל יהודי שאפשר גם הממשלה עצמה ומוציאה להורג או למאסר יהודים נקיים. וביחוד הלב דואב לראות, שהסטודנטים האונגאריים — תקות=האומה — עוברים כל גביל בשנאתם ליהודים. באוניוורסיטה שבבוד אַפּס מונתתה כתובת: "ליהודים ולכלבים הכניסה אסורה". ברופיסורים מישראל מוכרחים להתפטר או לשבוע קלון ולעג. דגיעו הדברים לידי פרופיסורים מישראל מוכרחים להתפטר או לשבוע קלון ולעג. דגיעו הדברים לידי כך, שהגראף אַפּונים, שום בארץ, שנחשב שם מצבם של היהודים להיותר מוב והיותר בטוח...

ואף גר מניה הסוציאליסטית, גרמניה הלוקה ביסורים, שופכת את כל המתה על היהודים. לא היונקרים ואף לא הסציאליסטים, אלא היהודים אשמים בכל מפלתה ובכל צרותיה. הכל מעידים, שלא היתה בגרמניה אנטישמיות הברותית נוראה כבומן הזה. ואף כאן הסטודנטים הם ראשי הצוררים. מה שהם עושים לחבריהם היהודים, מה שהם עושים לפרופיסורים-מאורות כ איינש טיין ודוטיו קשה לתאר. אלא ששם לכל הפחות, אין הממשלה מחזקת את ידיהם של הצוררים. וקצת תנחוטים יש לנו שם מצד אחר: נתחזקה בתוך יהודי־גרמניה התנועה הציונית והעברית במדה שקשה היה לקוות. והיום או מחר תתן פרי, שינחמנו על הרבה ממה שבא עלינו בארץ זו.

ואוים שריה כגרמניה — אנטישטיות מעבר מזה והתגברות הציוניות והעבריות בצירוף שאיפה עצומה להתישב בארץ שהאל מן העבר השני. אלא שהדלדול הכלכלי על בידי ירידת שער בכספים וגם אָסור בהגירה גורמים הרבה ואינם נותנים למחשבה הטובה להצטרף למעשה. אבל המעשה בוא יבוא אף הוא, אף אם יתמהמה !

וברוסיה הדיניקינית הולכים ונמשכים הפוגרומים ביהודים וברוסיה הבולשוויסטית הפוגרומים בי הדות. יש, אמנס, ידיעות, שהבולשוויקים. בהשתדלותם של גורקי ושל קאמינוב. מרשים לציוניים לעבוד עבודה לשם ארץ-ישראל והלשון העברית. אבל מה יושיענו זה, אם יודעים אנו מן הנסיון, המד. שכל מקום, שהבולשוויקים באים לשם, האירישיסטים באים עמהם, ובעוד שהלשון העברית היא שם נסבל ת. הז'ארגון מקבל תמיכות של מליונים. הגיעו הדברים לידי כך, שדובנוב הלאומי. דובנוב המיטיב כל־כך לכתוב עברית, התחיל לכתוב בז'ארגון הבורים מדעיים שער עתה לא עלה אף על הדעת לכתבם לא בעברית או בלועזית. הקהלות נתפזרו, המפלגה הקומוניםטית היה ודית נכנסה לתוך המפלגה הקומוניםטית הכל לית (הנה ההגדרה-הלאומית' של הבולשוויקים!), הבונד' הפועלי-ציון' עברו

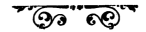
רובם ככולם, אל – הקומוניםמום "וצעיריציון" מתחילים אף הם להגרר אחריהם, – ומה ישאר שם מקדשי־האומה כולם? ודלדול ה. בורגנים" (85 למאה יהודים). וירידת השער של הרובל הרובל הרוםי עד תכלית הירידה, ואי-האפשרות לעזוב את הארץ, – ואי=הבשחון ליום מחר (כי מי זה יבער לחשוב, שהבולשוויות תחזיק מעמד לאורך ימים?), —כל אלה ביחד עלולים לרכא את הנפש ולמלאותה יגון תהומי...

וכי נתנחם בקומץ של יהודי-אים ליה, שנהפכו יותר ויותר לציונים עד שבבחירות האחרונות לועד-הקהלה בפירנצי נבחרו ציונים בלבד והוציאו החלפה, שהקהלה תעסוק בעבודה ציונית "עד כמה שלא תהא מתנגדת לתורה". אבל כמה נאה הוספה זו בפי חבורה, שכולה ציונית י...

או נתנחם באבטונוטיה הלאוטית הגמורה בליטה ובצ'יכו ≥ סל ובצַקיה, שבליטה נוסף עליה גם מיניסטר יהודי ? לצערנו, ידענו גם ידענו, שכל עוד איזה עם שבליטה נוסף עליה גם מיניסטר יהודי ? לצערנו, ידענו גם ידענו, שכל עוד איזה עם חלש הוא ווקוק לנו. מוכן הוא לתת לנו את הכל. וליטה עדיין קרועה של היהודים נחוצה לשתים, והבולשוויקים מצִיימים אף על החלק הנשאר ממנה, ועזרתם של היהודים נחוצה לה מאדי ואף צ'יכו=סלובצַקיה עדיין אינה חזקה כל צרכה. אבל מה יהיה כשתתחזק אוו או כשינצחו אותן אויביהן? וכי לא תגוללנה אז שתיהן את כל הצַשמה על היהודים ? היי כך היה באוקריינה, כך היה באונגצַריה וכך הוא אפילו בגרמניה.

לא רק נחמה, אף חצי־נחמה קשה למצוא בימים הנוראים הללו. אבל מאמינים אנו בכח=רוחו של עם=ישראל. הוא לא נשבר כלה. שבע נפל וקם — והוא יקום. גם עתה. כל העולם מלא מהומה ומבוכה — וכל מה שהעולם לוקה בו ישראל מרגיש בזה יותר. יחלפו הימים הרעים ישתנו הזמנים — ואף מצבנו ישתנה. רק אל=נא יפול רוחנו ואַל-נא תרפינה ידינו ! כולנו חיילים עומדים על המשמר אנו בימים הקשים הללו, וכל חייל צריך לקוות לנצחון ולהאמין בנצחון. וכל המאמין בנצחון מקרב את הנצחון.

המשקיף.



# הוֹקְמוֹר יְהוֹשֶׁעַ מְהוֹן. מר"ל—י"ב אדר הר'ס)

בי"ב אדר, ש"ו, מלאו המשים שנה לחייו של הד"ר יהושע מחון.

הוא נולד ביב אדר תרל בלבוב. בשנות=התשעים למד באוניברסישה הבֶרלינית. שבה הוכתר בכתר ד"ר לפילוסיפיה בשנת תרנ'ה. הוא היה שם אחד מבני החבורה הקשנה של סשורנטים עבריים, שהפיצו בלב־גרמניה את תורת הלאומית הישראלית. את רעיון חבת-ציון ואת רעיון תחית הלשון העברית. בחבורה קטנה זו, שמטנה יצאו אחריכך מבחר סופרינו ועסקנינו הצעירים: ד'ר ניימא רק, ד'ר אָהרנפרייז, ד'ר בֶּרְדִיצְ׳בִסְקִי, ד׳ר שׁטריה לָווין, ד׳ר היינריך לֶווֹהּי ראוֹבן בריינין, ליאו מוֹצְקין, ועוד. ועוד. - תפס ד"ר מהון אחד מן המקומות היותר חשובים גם בתור בעל-עיון וגם בתור בעל-מעשה. הוא היה אחר ממיסריה של האגודה שאילמלא היא – מי יורע, אם היתה הציוניות מוצאת לה קרקע בקרב Jung-Jsrael יתודי=המערב.והוא היה אחד מן היותר זריזים להמיף לציוניות גם בגאַליציה ארץ= מולדתו ששם היה בין המיסדים והעוזרים הראשונים של העתון הציוני בלשון פולנית Przyslosé. והוא תמך במאמריו גם את עתוניו המטיפים לציון של הד'ר נתן בירנבוים: Selbstemanzipation, Judisches Volksblatt, Zion. אפשר לומר בלא שום הפרוה. שאילמלא עבודתה שלו ושל חבריו היותר קרובים לא היתה הציוניות של הַרצל מוצאת לה דור צעיר ורענן, מסור ללאומיות הישראלית ולרעיון התחיה בציון, בווינה בפרט וכטערב־אירופה בכלל.

ובציוניות החדשה תפס הד"ר שהון מקים חשוב. לא היה כמעם קונגרס, שלא השתתף בו. עומד על בסים הציוניות המדינית דע הד"ר שהון לאחד עמה את שאיפות התרבות, הכשרת-האומה ותחית הלשון והספרות, שהציוניות הרוחנית הטיפה להן מאז. בלא שפרץ את גדרי המשמעת של ההסתדרותו שהיתה תמיד יקרה לו ביותר בתור הכשרה למדיניות עברית ציונית, הכנים הד"ר שהון לתוך מסגרתה של התנועה כל אותם הקנינים הלאומיים העליונים. שבלעדיהם לא היתה הציוניות אלא גוף בלי נשמה. אבל הד"ר שהון תופם מקום חשוב—אפשר הרבה יותר חשוב מזה—בספרות העברית.

פשבא אחד העם בשנת תרנ'ז לברלין והתחיל מוציא שם את השלה'.

מיד ראה את עצמו מוקף באותה חבורה קטנה של עברים משכילים,
שלהם נשא השלח' את נפשו. סופרי=ישראל עדיין היו אז ברוכם חובשי בית=המדרש.
כאן מצא את הנצנים הראשונים של השכלה עברית־אירופית. היו כאן
סופרים צעירים. בעלי השכלה עליונה, שלא נפו להתבוללות והיו רחוקים מן ה"השכלה"
במובן של שנות=השבעים; ולעומת זה היו קרובים בלבם ונפשם לרעיון=התחיה. אל
צעירים כאלה התפלל "אחד־העם", אל צעירים עברים=אירופיים כאלה התפללה הספרות
העברית כולה. הצעירים הללו נעשים סופרי=השלח", ותחת עריכתו של סופר מסולל
העם". הם דורשים שנו"ם יותר ראַדיקאלים בספרות, הם גם מדיניים" יותר מ אחדהעם". "אחד־העם" מתנגד להם. נלחם בהם, אבל הוא מחבבם: יודע הוא. שכוונתם
לשם שמים ושמהם תבוא הפראה והתחדשות לספרותנו.

ובין הצעירים הללו נמנה גם שהון. ניים אַרק, אֶהרנפרייז ושהון —

זגהי ה. שלישיה הגאליצאית", שעד מהרה נעשתה אהובה ומכובדת על כל קוראינו הצעירים. מיום שנוסד "השלח" ועד הימים האחרונים לא חדל הד"ר מהון מלפרסם בו מזמן לזמן מאמרים, שבהם היה נוגע תמיד בשאלות-חיים ושאלות־ספרות, אבל שבהם היה מתרומם תמיד עד לגובה פילוסופי. כי הד"ר מהון בקי גדול הוא בפילוסופיה החברותית. בתורת-המוסר ובסוציולוגיה. וכל אחד ממאמריו כולל איזה ענין סוציולוגי חדש, רעיון חברותי מבריק, מובע בסגנון עברי חדש, מדויק ומדעי למרות קלותי.

ועל־ידי מאמריו אלה ב״השלח״, וגם בלוחית ״אחיאסף״. ועוד בכמה וכמה קובצים ועתונים עבריים, למר אותנו הד״ר מהון דבר אחר גדול: שתנועתנו התנועה הציונית והעבדית. אינה קפריםה של נלהבים או חולמים, אלא ענין נתון החת חוקים הברותיים ומשועבד לכללים סוציאליים, שמתוכם נראה את טבעיותה ואת הכרחיותה של תנועתנו. ובזה נמע בנו אמון לתנועה. אמונה בעבודה הלאומית ואף — אמון להסתדרות הציונית. כי הד״ר מהון אינו שולל ומהרס, אלא מחייב ובונה. הוא נלחם. אבל מעולם לא במל, הוא התווכח, אבל מעולם לא בְּלַ. מעולם לא ידע איתה בחילה אסמניםית בתנועה הציונית או בספרות העברית מפני החסרונות שבהן, — בחילה זו שהיא עדות נאמנה על חולשת־הרצון ועל ששחיות בהבנה. הרצון החזק מגנה את החסרונות כדי לתקנם. אבל אינו מסתיר פנים מתנועה כבירה ומספרות רעננה בסבתם. וההבנה המעמקת יודעת, שה מת ה וה א י נו ש לם; ותנועה אינה אלא התהוות. וד״ר יהושע מהון הוא בעל דצון כזה ובעל הבנה כזו.

ד"ר שהון פרסם ב השלח" (כרכים ש"ו, י"ח וכ') ספר שלם על "הרברש ספנסר", שיצא אחריכך גם בהוצאה מיוחדת (אוריסה, תרס"ט). גם בנרמנית, באנגלית ובפולנית Die Grundprinzi- בחב שהם את אלה: – הוצאה משובים, שבראי להזכיר מהם את אלה: – pien der Kantischen Moralphilosophie in ihrer Entwicklung; The present Status of Sociology in Germany; Zur Geschichtsphilosophischen Begrünsdung des Zionismus. Etc.

אכל הד"ר שהון הוא לא רק ציוני וסופר. הוא גם עסקן צבורי יהודי-לאומי. בשנת תרג"ז קבל "התרת"הוראה" מיבית-הטדרש לחכמת-ישראל" שבבר לין; ובאותה שנה נתקבל לרב ומשיף בקר א קה. בתיר דברן מצוין ומורה תולדות=ישראל בגימנסיות פולגיות היתה השפעתו מרובה בגאליציה. ועוד יותר – בתור חבר כמעט לכל הקונגרסים הציוניים וכמעט לכל הועידות של יהודי־גאליציה. ומיום שנוסד היסיים" הפולני ב וו א ר ש ה גלחם הד"ר מהון ביחד עם מר יצ הק גרי גבוים, מלחמה קשה בעד הזכויות האזרחיות וה לא ומיות של יהודי־פולניה. הבשרון המיוחד של הר"ר בעד הזכויות האזרחיות וה לא ומיות יתרה נותן לו לדבר באספת-נבחרים אנטים שמין להטעים את העיקר בנהת ובלא חריפות יתרה נותן לו לדבר באספת-נבחרים אנטים שמית זו את דבריו הגכוחים בלא שַּיִּשְּׁתִיקוֹהוֹ אִפִּילוֹ הגרועים שבין שונאי־ישראל. וכך הוא מטלא אחר גרינבוים החריף, שאינו שם מעצור לרגשותיו ומביא את שומעיו מבין שונאי־ישראל לידי "יציאה מן הכלים". ולמרות מתינותו — או דוקא בסכתה מבין שונאי־ישראל לידי "יציאה מן הכלים". ולמרות מתינותו — או דוקא בסכתה מבין שונאי־ישראל לידי "יציאה מן הכלים". ולמרות מתינותו שם ובפולניה בכלל.

וליום מלאת לו חמשים שנה אנו מברכים אותו. שיזכה להוסיף ספרים על ספרין ומאמריו בלשוננו הלאומית ויזכה לראות "עולמו בחייו" —את ישראל עמו מושרש בקרקע מולדתו העתיקה ואת היהודים אחיו חזקים בלאומיותם בארצות-פזוריהם. כי זה כל העולם וכל השקפת-העולם לסופרים-עסקנים מעולים כד'ר יהושע שהון.

איש עברי

# 

#### מאת

# ד"ר מ. זאַגורודםקי.

א. הכית הלאומי, שאנו נגשים לכנות, לא על מגרש ריק מאדם ומתרכות הוא עומד להכנות. בארץ־ישראל אנו עכשיו מועם בין רוב; רוב זה, אף=על=פי שאינו חַרְגוֹנִי, שהרי הוא מורכב מדתות שונות, ובמובן ידוע—נם מעמים שונים, הצד השוה שבו הוא — שכל חלקיו מתננדים לנו וכולם משתדלים להפריענו מעבודתנו. ולפיכך אין אנו יכולים לקבוע מסמרות בשימת־עבודתנו. אין אנו יכולים להתנות תנאי מראש, שאם לא הצלחתנו בתכנית זו או אחרת, אנו מסתלקים מעבודתנו לנמרה, השימה הנכונה היחידה בשבילנו היא — השימוש בכל השימות ובכל הדרכים, שמוליכים לכבוש הארץ. במצב זה, שאנו נמצאים בו כיום, הולכים בכל הדרכים ואם נכשלים באחד, פונים אל השני. שבע נפול — ונקום!

ואין בנידון זה הבדל בינינו ובין אומות־תעולם. נביא רק הוכחה היסטורית אחת, שאסור להתוות סראש שיטות קבועות ולהציג מראש תנאים קבועים להתישבות: התישבות לאומית דוקא, או דוקא קואופיראַטיבית, או פרטית דוקא; התעסקות בהקלאות דוקא או דוקא בתעשיה; סדור משקים זעירים דוקא, מושבי עובדים או דוקא חוות ואחוזות פרטיות, וכיוצא כזה הוכחה זו באה מתולדות ההתישבות של הגרמנים בארץ־ישראל. אף בתוכם— המנוסים בהגירה ובהתישבות בין בני־עמים אחרים – מי שחלך בשימה אחת ויחידה וקבועה מראש והעמיד תנאים כדרבונות, לא הצליח. בשנת 1865 דרש הד"ר צים פל במועצת העסקנים הגרמנים בדבר התישבותם בארץ־ישראל, כתנאי הכרחי וראשון להתישבות בריאה של גרמנים בארץ הקדושה, סלילת מסלת־ברול מיפו לירושלים וכנין נמל ב יפו; בלא שני הדברים האלה אי־אפשר להתחיל ביסוד מושבות. הסוף היה, כידוע לכולכם, שאָת המסלה העבירו לאחר שנים מרובות דוקא הצרפתים ואת הנסל עוד לא בנו עד היום, – ואף־עלפי־כן נוסדו שבע מושבות גרמניות, אמנם, על־ידי עסקנים אחרים (הַרָנ והופמאן). שלא הודו בשימתו של צימפל ולא התנו תנאי של בני־ראובן. ב. דבר אחד ברור לנו: אם רוצים אנו לחיות רוב בארץ, או, לכל הפחות, מעום חזק לעומת רוב חלש, חייבים אנו לכבוש בכל הדרכים האפשריות את הקרקע, את העבודה, את התעשיה, את המסחר, את האמנות ואת התרבות בארץ. מועים אלה האומרים, שצריכים אנו להסתדר בארץ רק כעובדי־אדמה ובעבודה עצמית בלבד; שהרי דבר זה אי־אפשרי הוא לא לבד לנו — עם שנתלש מאדמתו זה אלפי שנים — אלא נם לעמים אחרים, שעוד לא נסחו מעל אדמתם. לא לבד עכשיו, שבסבת חמלחמה וההפקרות החברותית שבאה בעקבה שומף ועובר זרם של בחילה בעבודה את כל העולם ובתוכו—נם את עמנו; אף קודם המלחמה חיו רוב העמים בורחים מן החקלאות ומן העבודה חקשה והיו עוברים מן הכפרים אל הערים והכרכים כדי להתעסק שם בכל דבר, אבל רק לא בעבודה קשה כעבודת־הכפר.

וגם בנידון זה אנו יכולים להסתייע מתולדות התישבות הגרמנים בארצנו: הגרמנים הראשונים, שבאו לארץ הקדושה ל"חונן עפרה", בתחלה היו מתעסקים בערים במסחר, בתעשיה ובמלאכות־יד. ואך לאחר שהתאקלמו והתרגלו ללשונה ולמנהניה של המדינה עברו מעם מעם אל החקלאות. ואחר כל אלה נשאר חלק גדול מהם בערים, וממנו גבנו שלש המושבות העירוניות שבחיפה, יפו וירושלים, שיושביהם היו מתעסקים במסחר, בתעשיה ובמלאכת־יד והיו מתחרים תמיד בנו ובילידי־הארץ במוב־עבודתם ובדייקנותם. רק לווילה למה באו אכרים מנוסים, שעוד נחיותם בחוץ־לארץ הכינו אחרים בשבילם את הקרקע, ועל־כן לא השתקעו רובם בערים.

בשנת 1874 הין ביפו 40 משפחה של מהגרים גרמניים, ובהן 233 נפש. שבע מן המשפחות הללו היו עסוקות בבית־הספר ובבית־החולים; חמש משפחות חיו את חייהן הפרטיים, אכלו מן חמוכן וחרויחו מכל מה שאנה המקרה לידם; עשרים ושלש משפחת מצאו את מחיתן במסחר ותעשיה, והן העסיקו ששים איש פועלים. חניכים בבתי־המלאכה ומשרתות, ורק חמש משפחות ישבו באחוזותיהן בקרבת ה"מושבה" שבעיר. לא היו מתביישים. הגרמנים משפחות ישבו באחוזות גם ענלונים ויושבי יפו וש רו נה מן הגרמנים סחרו שרות של עגלות יוצאות יום יום מיפו ירושלימה וחזרה. גוסדה חברה לתכלית זו; שרכשה לה 23 ענלות וארבעים סום, ובכל יום ויום בשעה מדויקת היתה עגלה יוצאת מיפו והולכת ירושלימה, ובדיוק באותה שעה עצמה היתה יוצאת עגלה מיושלים ליפו. מספרם של הנוסעים ותתיירים היה גדול תמיד בארצנו, ועל־כן היו הגרמנים־ה"אכרים" מרויחים כסף.

ג. העמדנו בראש דרכנו את כבוש־הקרקע מפני שכבוש זה הוא היותר קשה. ארצנו נהפכה לזרים וכל הרכוש הקרקעי גמצא בידי אָפּנדים מעולים וחומסים, שמנצלים רק את כחו של העובד מאחיהם, אכל לא את הכח הפורה של האדמה. מוכרחים נהיה לנאול את הארץ מידי הנכרים. ועל־
כן אין להעמיד שום מפריעים לנאולה זו לא בצורת פחד מן הרכוש הפרטי.
שינצל את העובדים, ולא בצורת פחד מפני הספסרות וכיוצא בזה. חירות
נמורה צריך לתת לכל הבא לעזור לנו בכבוש הקרקע, כמו גם בכבוש המסחר
והתעשיה, ועוד. המוסדים הלאימיים והכספיים שלנו צריכים לעזור גם לפרטים,
שיבואו לכבוש איזה ענף של תוצרת בארץ, וגם לחברות כאלו. היראה מפני
הספסרות והרחקת יהודים מעסק רכישת הקרקעות יכול לסכן את כל קיומנו
בארץ, אי־אפשר לסמוך על הנכרי ולקנות קרקעות רק בדרך ישרה מן הנכרי,
שהרי אבדנו על ידי כך סכומים הגונים. השימה לקחת קת לנרזן מתוך אותו היער
העומד להחמב, אף היא שימה היא ואין למאום בה; אבל הגרזן ברזל הוא...

כשתכוא הגירה רחבה נצטרך לקנות בסשך זמן קצר עשרות מיליונים של דונאמים. זעל-כן נחיה מוכרחים לשלם במיטב כספנו בעד כל כברת־ ארץ שנרכוש. אבל הרי אין ערך גדול למחיר האדמה בחשתוות אל מחיר הבנינים העירוניים, שיבנו עליה, או למחיר המשק הכפרי, שיסודר עליה.

ד. על כל שמח של אדמה, שנרכוש או שככר רכשנו, צריכים אנו לנשת תיכף אל יסוד מושבות וישובים. אין לבכר שום רכוש על חברו, על אדמת הקרן־הקיימת, החברות הפרטיות וחבעלים הפרטים, בקרבת הערים ובתוכן — בכל מקום חייבים אנו למהר ולהקים נקודות של ישוב, בלא שום הגבלות לא בכל הנוגע לנידל המושבות ולא בכל הנוגע למספר התושבים. נתחיל להניח אבני־פנה בכל מקום שידנו תגיע, ואם אחר־כך געזור ונסייע לישובים החדשים, יתפתחו מאליהם ויגיעו עד לנודל הרצוי ולמספר התושבים הדרוש.

מסבות שונות ומובנית צריכים אנו ליסד נקודות ישוביות חדשות במהירות קדחתנית; והמהירות אינה סנולה לדייקנות ולרוחים..... אבל כל מתישב חדש בתקופה זו חייל-חלוץ הוא לכבוש הארץ בדרך של שלום ו"העם"—המפקד הראשי, המוציא את בניו אל המערכה להלחם בעד קיומו — מחזיב לתת ללוחמים את כל האמצעים הדרושים לקיומם ולסדורם. ולפיכך אין לשים לב ל-נדפיציטים" ביסוד המושבות החדשות: כל נקודה חדשה מבצר הוא לעם הכובש תשלום. ועל-כן אין להבהל אם כבוש כל נקודה יעלה אפילו פי עשרה מן התקציב, שהכינו בשבילו למפרע.

לגרמנים, שבאו להתישב בארץ־ישראל, היתה תקנה, שכל מתישב חדש צריך להביא 15,000 פראַנק במזומנים לסדור משקו. סכום זה היה מספיק לפני 40–50 שנה לסדור משק של אכר בארצנו. אבל, מכיון שלא כל המהגרים היו יכולים להביא סכומים, כאלה בשלו עד מהרת תקנה זו והממשלה והחברה היו עוזרות לכל מוכשר לעבודה להמתדר במקום החדש, אם לא היו לו למהגר אמצעים משלו. גם בחברה לסדור המהגרים מן הגרמנים נסו להכין תקציבים לכל דבר, אבל גם שם לא נמלמו מדפיצימים, ואלה היו די גדולים גם בהשתוות אל הדפיצימים שלנו עכשיו.

ה. התורה והמעשה החקלאיים חורו, שהמשק הנדול בכל הארצות מכנים רק מעם. הריוח, שבעל האחוזה הענקית מקבל מאחוזתו בגרמניה או נם באמריקה, הוא לא יותר מן הרבית, שמקבלים בעלי הכספים כשהם באים להניח את כספם למשמרת בשולחניה היותר במוחה: 3-2 אחוזים ולא יותר! - לעומת זה מרויחים הרבה יותר האכרים תבינונים והזעירים. הסבה היא – שהמשק התקלאי יכול לתת ריוח הגון רק כשבעל־האדמה עובד בידיו ובידי בני-משפחתו את ארמתו וכשהארמה שיכת לו לצמיתות אן, לפחות, למשך דורות הרבה. אם נשים לב אל החומר האנושי מאחינו, שיבוא להתישב על הקרקע, גודדים נצחיים — שרוצים להתאחז, אנשי-אויר, שרוצים להתאכר. – נבוא לידי מסקנה, שאסור להפריע בעד אנשים פרטיים, שיודעים את החקלאות, מלהסתדר במושבות החדשות. להיפך, אנו מחויבים למשוך אנשים כאלה מאכרי-המושבות ומבניהם אל הנקודות חחדשות, שעומדות להוצר. אבל כל המושבות החדשות האלו צריכות להכיל נרעין עיקרי של מושבי-עובדים. משק מעורב ממזרע, מנטיעות ומנידול בקר וצאן ועופות ודבורים; משק מרוכז, שמכניסים בו הון רב ועבודה מרובה על שמה קמן; ובכלל — משק רבנוני, באופן שאם יבשל המתאכר החדש בענף אחד, זעור בענף שני. ואם לא יתחבבו עליו כל המקצועות ביחד, יתמכר, לפחות, למקצוע אחר, שבו ישים כל מעיניו וממנו יבנה

ומסבות אלן נצטרך להחכיר את הקרקעות, שתרכוש לה הקרן־הקיימת, למשך של מאות שנים. הרי כבר יש דוגמאות, שעיריה מַחְכָּרָת את הקרקעות השייכים לה לתקופה של 999 שנה! תקופה כזו אינה שונה בכלום ממכירה לצמיתות. הקרן־הקיימת שלנו, שהיא עניה עד היום בקרקעות, לא תוכל להחכיר את אהוזותיה לתקופה ארוכה כזו. אבל הזמן היותר קצר, שיתרצו אליה אכרים הרוצים להתאכר ממש, היא 99 שנים: בזמן פחות מזה לא לתרצו רבים לגדל נמיעות יקרות, שמתהילות להכנים פירות רק לאחר עשרות שנים.

ן. המצב דורש עכשיו מהירות־ההתישבות, ועל=כן חשובה עכשיו הכמות הרבה, אף־על-פייכן אנו חייבים לשום לב גם לאיכות. כבר אמרנו, כי ל,דפיצימים" אין ערך גדול במצב של עכשיו. אבל אם הַמַשְּבֵּרִים יבואו תכופים, הלא ילאה העם לנסות ולחזור ולנסות, לתת ולחזור לתת. ולפיכך צריכים אנו לסדר את עבודתנו עוד מראשיתה באופן שלא נכשל ביותר ושיהיה לנו פחזת או יותר בטחון בהצלחה, חייבים אנו עוד מהיום לשים לבנו להכנת האנשים המוכשרים להתסעק בחקלאות במושבות, בסדור המושבות החדשות צריך להשתמש קודם כל בעזרתם של בני האכרים, שנולדו בארץ והתמחו בעבודה במשקיהם או במשקי־אבותיהם. אל אלה אפשר לצרף פועלים, שהתמחו, לכל הפחות, כשנתים אצל אכרים ולפחות ארבע או המש שנים בחוות שונות (הפועל בחוח מתמחה על-פי רוב רק בעבודה אחת או במקצוע אחד, בו בזמן שהאכר מתמחה בעל=כרחו בכל המקצועות).

בהכנת הפועלים ובהכשרתם לעבודה עצמית הקלאית לא עשיני עד היום כלום. ולפיכך, כשהגיע הזמן, שאפשר לסדר מושבי-עובדים, הביאו חשבון ומצאו, שרק כארבע,ם איש מן הפועלים מסוגלים במקצת לסדור משק של עובדים. כל שאר הפועלים אין להם בכלל מושג מן המשק החקלאי הזעיר והמרוכז מרובה-הגונים. יודע כל אחד מהם איזו עבודה מן העבודות המרובות והשונות שבחקלאות; אבל לנהל משק אינם יודעים.

כדי להכין במהירות את החומר האנושי הדרוש לסדור משקי־העובדים חייבים אנו לסדר בשביל הצעירים ביותר בתי־ספר חקלאיים והוות־למוד; ולפועלים הבוגרים צריך לתת את האפשרות לעבוד אצל האכרים. בנידון זה עלינו להשתמש בכל האמצעים, אפילו אם נצמרך לשלם בעד זה שכר־למוד (כמו שנהוג בכל העולם וכמו שעושים בגרמניה, ועוד). צריך להכנים את החקלאות לכל בתי-הספר בארץ ואת הגננות — בכל מקום שאפשר. צריך להקים מוסדים רבים ושונים, שאפשר ללמוד בהם את החקלאות ולהשתכלל בה. צריך לתת לרבים מן הפועלים את האפשרות ללמוד את החקלאות הערבית ואת אפני הנהלת־המשק שלהם, ובכלל צריכים אנו להשתמש בכל הדרכים, שבהן אפשר להרבות את מספר האנשים היודעים את החקלאות הארצישראלית למעשה והיכולים להשתמש בידיעותיהם לשם סדור משק לעצמם בארצנו.

מחלימים, שהרעיון של התישבות קואופוראמיבית לא הצליח בארצנו.
זכתור ראיה לזה מסתייעים במשבר של מרחביה; ולעומת זה יש בינינו
מחזיקים בקומוניסמום, שנעשה להם אמונה ממש, ולראיה מביאים הם את
דניה. שעדיין היא קיימת. באמת אין לנו ללמוד כלום לא ממרחביה ולא
מדנניה. אמנם, מרחביה נתפזרה בבוקר לא־עבות אחד; אכל גם דנניה הולכת
ומשתנית משנה לשנה ואין דנניה של עכשיו דומה אף במקצת לדנניה שלפני
המלחמה: כבר בת נולרה לה וכבר יש לנו דנניה א' ודנניה ב', ומי יודע מה
המלחמה: - אבל, מפני שחשובה לנו מהירות ההתישכות, אין להפריע או
להתנגד גם לנסיון חדש של יסוד מושבה קואופוראמיבית או קומונית או

106

משפום אחר. אם הקואופיראַציה בשלה, הרי מרחביה קיימת; אם הקומונה תבשל, הרי דגניה תתקיים. אם רק ימצאו האמצעים הכספיים והחומר האנושי הדרושים לכך, הלא תתרכה לנו בין כה וכה נקודה ישובית אחת; וזהו מח שהוא חשוב בעינינו עכשיו ביותר. ואולם אין להעלות את היסודים-הנסיונות למדרגת שישה ואין לחשוב, שדרך אנב, בזמן יסוד מושבות כאלו, ילמדו החלוצים את העבודה. באופן כזה — על־ידי למוד דרך אנב — נכין רק פועלים בעלי־מומים ולא אכרים עובדים ומועילים.

ומטעם זה אין לקשור גם את שיטות־ההתישבות שלנו בשום מפלנה או מעמד: זקוקים אנו להתישבות של יהודים ולכבוש־הארץ בשלום על ידי חיהודים, יהיו מי שיהיו לפי מחשבותיהם והגיון־לבם ומעמדם, השאיפה לתלות את ההתישבות במפלנות או במעמדות תביא לידי התפוררות־הכחות. נצטרך לפורר את עבודתנו לפי מספר המפלגות ונסדר אז מושבות, שלא בנין עם־ישראל בארץ־ישראל יהיה בהן העיקר, אלא נסיון לנשם איזו שיטה פוציאלית, מאותן השיטות, שעדיין לא ראינו להן תוצאות ברורות בשום מקום יבשום ארץ, את התישבותנו אנו צריכים לסדר בלי שים לב לתביעות הקיצוניות של מנהלי־המפלנות שבינינו ולחלוקי־הדעות שביניהם.

ח. בפרקים הראשונים כבר הראינו על חשיבותו של כבוש־הקרקע בדרך שלום. לרכוש קרקעות אנו מוכרחים בכל האמצעים הכשרים, אבל גם בכל קצות ארצנו. בלי לתת את זכות־הבכורה לאיזה חבל־ארץ שהוא; כמובן. עד כמה שהאמצעים הכספיים יספיקו לכך. אכל ראשית עבודתנו צריכה להיות במקומות. שהאדמה היא טונה וגם כל שאר התנאים מתאימים למשק חקלאי. הלא עוד נצמרך לסגל את העובד אל האדמה ואל העכודה; וזה אפשר רק במקום שכל שאר התנאים הם מובים או במקום שלפחות נורמים אחדים מתאימים הם למפרתנו. אם נביא אנשים מחומרי־נסיון אל מדבר בלי מים, אל ארץ. שאדמתה — ברזל ושמית — נחושת, ובמדבר זה עוד יהיו כל הפגעים הרעים והשכנים הקשים מדריכים מנוחת, — בוודאי לא נצליח, אם נתחיל את ישוכנו, למשל, דוקא בננב, אז במדבר הזה נוציא את רוב כחותינו לריק. חייבים אנו להתחיל את עכודתנו בארץ נושכת. במקום של אדמה פוריה, במקום שעינות-מים יוצאים בהר ובבקעה. נשים עינינו אל הנלי לים: שם ישוב ערבי דלול, אדמה מובה ופוריה, גם מים יש לרוב. ושם כבר יש גרעין חזק של ישוב עכרי עירוני וגם שמחים גדולים עם כפרים עכריים. שהעכודה בהן היא עצמית ברובה. שם אפשר לנו עוד להשתמש במי חירדן בחלקו העליון - מסי־מרום ועד כנרת; שהרי בחלקו התחתון של הירדן כבר משתמשים אחרים, שקשה יהיה לנו להתחרות בהם:

המורכמנים הצֶּירְקְסִים, הדרוזים והכידואים, שהתישבו בערבת־הירדן במשך15−20 השנים האחרונות משתמשים במי הירדן להשקאת שדותיהם, ועל־כן כסעמ אין מים בירדן שבחבל בית־שאן בכל חדשי∍הקיץ.

ובין הקרקעות, שאנו צריכים לרכוש, חשיבות מיוחדת יש ל מושבות הגרמניות. וכאן לא כבוש השמחים כמו שהם חשובים לנו, אלא התוצאות: גרחיק מתחרים מסוכנים מעלינו. בגי שלש המושבות העירוניות של הגרמנים יחזרו ויתפסו מיד את המסחר והתעשיה בידיהם וכני ארבע המושבות הכפריות שלהם יתפסו את המחלבות, את גידול־הירקות וגידול־הבקר; הם, כמומחים לדבר, שכבר הספיקו להתאקלם ושאינם מתחשבים עם עבודה זרה, ועוד, בווראי יצליחו בדרכם ולבני־מושבותינו לא תהיה תקומה בארצנו במשך עשרות שנים.

מ. ומכיון שארצנו לפי מבעה היא ארץ של נמיעות ורק בהלק קמן ממנה היא מסוגלת גם למזע, צריכים הפועלים ללמוד את העבודה ביחוד במושבות של נמיעות ובכל מקום שאפשר להתמחות במקצוע זה. גם המשָּקים הקמנים, שעומרים אנו לסדר, צריכים ביחוד להיות מעורבים מחלק גדול של נמיעות ומחלק קמן – רבע או שליש מכל השמח – של משק ביתי: מספוא, ירקות, עופות, כוורות, ועוד.

אבל אין לתת לכל מתישב חדש לסדר את משקו כמו שיעלה על דעתו. אנשים חדשים בארץ חדשה עלולים תמיד לשנות; וכפרט במקצוע חדש כל־כך כמקצוע החקלאות לאחינו. אם איזו חברה עשירה מקברת את מיליוניה בכנין בתים קודם שרכשה לה קרקע ובקנית סוסים קודם שבנתה בשבילם אורוות והכינה בשבילם מספוא, אין זה עוד נורא כל־כך. ואולם אם מתישבים פרטיים ועניים יכשלו ויפלו, יהיו למשא על הארץ וגם יפחידו את הבאים אחריהם מהתישבות בארץ.

ועדה קמנה של מומחים צריכים לעבר בשביל כל מושבה חדשה תכנית מפורמת כהתאם לתנאי האדמה, המקום, הסביבה, וביחוד בהתאם לחומר האנושי.

י ש בארץ־ישראל עסקנים ציוניים, שתולים את כל העבודה בארץ בסלאכות של מומחים, שתכוא לארצנו ותכרר ותקכע את הכל. ויש מהם דורשים, שאין לנקוף אצבע בארץ עד שיבואו המומחים ויגידו, שביר דן יש מים להשקאה או אין, שהשכבה הניאולוגית שמתחת לאדמת עסקי יזר ע אל או הנגב היא דילוביאלית, אלוביאלית, ועוד, שאפשר להשתמש במי הירדן או הירקון או נחל-ראובן ליצירת כח חשמלי ושאָת הבתים במושבות צריך לבנות בנגות אירופיים או באופן מזרחי. בין כל

המומחים שבארץ אין אף אחד. שיודה במלאכויות אלו כבתנאי הכרחי. ולעומת זה מודים כל המומחים שבארץ, שועדות ומלאכויות של מומחים הכרחי. ולעומת זה מודים כל המומחים שבארץ, שועדות ומלאכויות של מומחים תחנות של נסיון, משתלות, גני־התאקלמות, מכונים לנידול־מקנה, פוסדים מרכזיים ארצישראלים, מַעְבָּדוֹת וכיוצא בזה, — רצויים מאד לישובנו. מהם אפשר לצפות הרבה להשבחת החקלאות, שהרי בזה אין ארצנו נבדלת לרעה משאר ארצות: מה שם התחנה לנסיונות מביאה תועלת אף כאן עלולה היא להביא תועלת (כמובן, אם לא תמפלנה בה ידים של עמי־ארצות). אבל כל מומחי־הארץ מודים, שאין לדחות "מעשים" מפני "נורמים". ביחד עם התפתחות־הישוב יבוא תיכף־ומיד הרבה מומדים מדעיים, ואם אפשר — צריך שניסד גם את כל המוסדים שמנינו למעלה, אבל חייבים אנו גם להתחיל תיכף-ומיד בהתישבות, ובפרט במקומות שכל אגרונום מכירם, יודע את מיב אדמתם, את עומק מי־התהום ואת כמות מי־הנחלים שבהם ואת מבע הצמחים, שאפשר לגדל בהם.

יא. הארכנו בדברנו על החקלאות, כי מקובל לחשוב. שהיא היא עורק־החיים בכל חברה אנושית. אבל לממרתנו — התפשמות מהירה בארץ . - צריכים אנו באותו זמן עצמן להשתדל לפתח גם את התעשיה, המסחר, המלאכה וכל שאר ענפי התוצרת האנושית בערים ובמושבות כדי להגדיל - ויהא אפילו באופן מלאכותי - את הישוב שלנו בכל הנקודות השייכות לנו. בעליכרחנו צריכים אנו להודות, שכל בית-מסחר, העומר בקשר עם הארץ ועם חוץ-לארץ, כל בית חרושת, ובפרט זה שמכין תוצאות גם בעד הסביבה והארצות הזרות, ואפילו כל בעל־מלאכה מחוגן. -- כל אחד מהם מכלכל הרבה יותר אנשים מן האכר הזעיר, ומשום כך. מכיון שמפרתנו העיקרית ברגע זה הוא הכבוש המהיר. אין לנו לחום על שום אמצעים גם בכבוש התעשיה והמסחר; ועוד. בדרך שלום. אין לשים לב גם בנידון זה לחשבונות ולדפיציטים. צריכים אנו לפתוח בתי־ספר למלאכה, לתעשיה ולמסחר: ליסד מוסדות כספיים, שיעזרו לכל מי שרוצה להתעסק באיזה מקצוע של תוצרת: להכנים גם מחוץ־לארץ בעלי־מקצוע מומחים בענפים אלה; לפתוח בתי־ חרושת אחרים לדוגמה, אם גם הבתים האלה יפסידו חלק מכספם, ועודי ועוד.

בקשר עם התאמצותנו לפתח את המסחר והתעשיה חייבים אנו להשתדל בכל כחותינו, שנרכוש כל מה שאפשר מן האוצרות המבעיים שבארץ. אם תהיה, למשל, האפשרות לרכוש את חמים מבריה, אין לחום על כספים ואין לחביא בחשבון את הרווחים המקווים ממוסד זה. אנו צריכים לרכוש לנו את ענפי התוצרת שבארץ, אף אם יעלו לנו בדמים

מרובים. ואנו צריכים להיות מוכנים להתחרות נדולה כשנבוא לרכוש את אוצרות-המבע; ולפיכך אין לשים לב במקרים כאלה לחשבונות שולחניים:.... החשבון הלאומי יש לו כללים אחרים וה"חסור" לפעמים "חבור" הוא בו...

יב. כל כה שאמרגו עד כאן מיוסד על החנחה, שבמהרה נקכל זכויות בארץ, ואז בוודאי נמצא את כל האמצעים הכספיים, שנצרכים כדי להשתמש ברחבה בזכויות הללו. אבל... שרים מתחלפים ועמהם גם אופן התגשמות ההבמחות, והכסף בא אלינו גם־כן לא ממכרות של מתכות, אלא מכיסי אנשים קרוצי חומר ובני־חלוף, שהיום דעתם לתת וידם פתוחה ולמחר חזר! בדעתם או אבדו את כספם בענין רע.

ולפיכך, כל זמן שאין עוד "כף זכח וצלמונע בידינו", חייבים אנו להגדיל את הישוב שלנו בנקודות השייכות לנו זה מכבר: צריכים אנו להגדיל את הישוב העירוני באמצעים שונים; להמציא עזרה לישוב הקיים במושבות ובחוות, כדי שישוב זה יתקשר אל אדמתו; לשפר את החיים במושבות, כדי שגם האכרים וגם הפועלים לא ימשכו העירה; לסדר בכל המושבות מוסדים חנוכיים לחקלאות, לתעשיה, למלאכה, ועוד. כדי שזרם־החנירה ילך לא רק אל הערים, אלא גם אל המושבות; להעביר מוסדים צבוריים וחנוכיים הרבה מן הערים אל המושבית הקמנות, ועל־ידי כך — לכצר את קיום המושבות ולהפוך אחדות מהן למרכזים ישוביים חזקים וחשובים.

בעכודות אלו לא יתחרה בגו איש ואיש לא יפריענו מהן. ובמשך שנים אחדות נוכל להעשות על־ידיהן כח חשוב וחזק בארץ. כי במקום הנקודות החלשות והשוממות יהיה לנו ישוב חזק ומרובה־אוכלסין. באופן שהשפעתנו תנדל בארץ אם גם לא ינדל ישובנו בשמה: הוא יחזק בכחו וינדל באיכותו.



## חָבְלוֹ שֶׁלֹ בְיִשִׁיחַ.

(מסורת־אגדה).

מאת

# משה סמילאַנסקי.

.8

לרגלי העצמון, מלך-ההרים אשר למנשה. הנושא את ראשו על פני כל ארץ-הגליל, לפתח קברו של ר' שמעון בן יוחאי, ישב השמש ר' יו סי, חומר מגזע הבעש"מ, ושמר על גר-התמיד שעל הקבר הקדוש, שלא יכבה ולא יחזור. חלילה. העולם לתהו ובהו.

עני מדוכא ומרוד היה ר' יוסי כל ארבעים שנות חייו. את שמשותו קבל בירושה מאת אביו ז"ל. הוא וזוגתו ובתו היחידה וחתנו. דייג, שותף לאחד מן הדייגים הנכרים שבשבריה. אינם נזונים ממוצא'-שבת ועד ערב-שבת אלא בקב-חרובין. פניו מקוממים וכמושים כפני זקן אכל לא מדאגת-פרנסה ולא מרדיפה אחר עושר נזרקן, אלא... אין מגלין דבר זה אלא לצנועים, ורק מפה לאוזן: בין מת שב" קצין היה חלקו. מיום שעמד על דעתו נמשכה נפשו אחרי חשבונות ה"קץ" והגה בהם ל הלכה ומאז חזר מן הישיבה שבצפת אל ב'ת-אביו. במיר ון, וקבל עליו, לאחר פמירתו של אבא, את השמשות ליד הקבר הקדוש, שקע כלו בחשבונות ה"קץ" ל מע ש ה. שום אדם לא עמד על סודו זה. את לבו לא גלה לשום ילוד-אשה. רק לזונתו הצנועה יגלה לפעמים אפס קצם של חשבונותיו. היא שומעת את דבריו ומנענעת לו בראשה להסכמה. מסכמת ונאנחת בשברון-לב. אבל לא ל-קץ" היא נאנחת. היא אינה פוסקת להסכמה. מסכמת ונאנחת בשברון-לב. אבל לא ל-קץ" היא נאנחת. היא אינה פוסקת בעלה בעלה במידי לשבוע, וחלקו ב"חלוקה" מקיפסת ר' מאיר בעל הנם המברנם הובפרט דאגת החתן הדייג אינו מביא הביתה אלא דגים ליום השבת. דאגת הפרנסה ובפרט דאגת השבת - עליה.

לא לעונג היו חשבונות-הקץ" לר' יוסי. ימים ושנים ישב עליהם. ואף עשה לילות כימים, וצרף צרופים, וזוג זיווגים, ושחה כים-הגימטריאות. והרבה קצים" מצא. "קצים" שנתבדאו. רחמנא=ליצלן. ועל הקץ" האחד עוד לא עמד. השטן מקטרג. יש אשר ימצא את הדרך הנכונה וזיו=הקודש יאיר את הנתיב מראשיתו ועד אחריתו. יש אשר ירגיש בכל ישותו, כי הדבר קרוב, קרוב מאד, וכמעט בידו ימששגו. עוד יום של דעה צלולה ושל מחשבה מיושבת, עוד יומים — והקץ" בידו... והנה ידיעה מחרידה: פרעות פרעו בישראל; גזרה של שמד נגזרה; עלילה עוללו, שיש בה מחלול-כבודם של ישראל ותורתו: ור' יוםי קורע קריעה, שם אפר על ראשו ושק על בשרו, ומתענה של ישראל ותורתו: ור' יוםי קורע קריעה, שם אפר על ראשו ושק על בשרו, ומתענה

לפתח־הקבר, ומתאבל כעל מת. כל אסון של כלל-ישראל — אסונו, וכל עלבון — עלבונו. כי מה יש לו בעולמו, אס לא כבוד ישראל ותורתו? — ואז, מרוב צער זעגמת-נפשי דעתו מתבלבלת והוא שוכח את צירופי חשבונותיו ואת מסקנותיו, שנתבררו לו כשמש. כל החומים המקשרים והמאגדים מופסקים. האור מסתלק, וחושך כבד מכביד על בחו. וכשהוא נח מעצבו ומרוגזו הוא מתחיל שוב כבתחילה. מתחיל ועמל ויגע ומוצא. ועוד פעם אסון ותקלה. וחוזר הלילה... השמן מקמרג.

ברם עשרים ושתים השנים, ששמש את הקבר הקדוש. לא עברו לחנם. מלאות היו עבודה - רק בימי שבת ויום=מוב אין לבו ונפשו אל חשבונותיו. כלו משועבד ל נשמה היתרה - לכבדה לענגה וליהנות מזיוה. וגם בימי=הצום הרגילים ובמשך ארבעים יום של צום, שהוא מטיל על עצמו חובה שנה-שנה. אינו עוסק בעבודתו: אז מתאבל הוא על גלות-השכינה. מלבד הימים האלה כל ימיו ולילותיו מוקדשים לעבודת-הקודש. בוקר. בוקר, לאחר הטבילה והתפלה. ימסור את שמירת נר התמיד לנכדתו הבתולה. השומרת על הנר כעל אישון-עינה,והוא ילך לנרוד בסביבה. ועד לתפלת-המנחה לא ישוב הביתה. את ארוחתו פת-הקבר ישים בתרמילו. את ידיו ירחץ במי-המעינות. ואת ברכת-המזון ישיר בין הסלעים, שהרם יענה תמיד לעומתו. ובכל הסביבה אין סלע, אשר לא יַדְעוֹי אין עשב אשר לא חַקרוֹי ואין מערהי אשר לא בא עד סופה. ואף אשר לא יַדְעוֹי אין עשב אשר לא חַקרוֹי ואין מערהי אותם ואת הניגם. שפתיו מדברות את הדָרווישים ואת הרב"ים הוא יודע. אותם ואת שיחם ואת הניגם. שפתיו ערבית צחה. ומכולם: מן הסלע והעשבי מן המערה וההר ומן הדרווישים ועם-הארץ. משך קוים דקים מן הדקים, ומהם ארג את חשבונות-הקץ. ומי יודע? — לולא שעת-מנחה, שבאה ומפסיקתו מסחשבתו ומהגיגו ומפסקת ביחד עם זה גם את חוט-הקסם המקשר אותו עם הסביבה ועם עקבות הקרושים הרחוקים, שהיו עוברים כאן לפני אלפים בשנים. מי יודע?—אפשר שהיה בא ביום מן הימים עד ה.קץ"... אבל ח ו ב ת ו מפסיקתו והוא חוזר אל המערה ואל הקבר ואל ביתו לרגלי ההר. חוט=הקסם פוסק ורק למחר יתחיל לטוותו מחדש- ובלילות ישב יחידי במערה. גר של חלב בידו האחת וה, זוהר" בידו השניה. וגם ניית מקומט ועפרון קטנטן, שנתישן מרוב שמוש, לנגדו. והוא קורא ומחשב ורושם. ואין סוף למספרים. וגדולים חקרי-לב... והנה שעת חצות הגיעה. ושוב מפסיקתו החובה. ר' יוסי משתקע ב״תקון=חצות". ובכה יבכה בקול מר על גלות-השכינה ועל חרפת עם-ישראל. ושוכח הוא את כל עולמו. וישכח גם את חשבונותיו. ואחרי תקין הצוח" יישן שנת-חיבה, שנה חטופה, ועד מהרה יתעורר לעבודת הבורא. וכשיאור הבוקר ימצאהו במערה חור כמת, ולבו ריק. ומחו ריקי וכולו רצוץ ושבור כחרם הנשברי ונפשו מחשבת להתעלף. ולולא זוגתו הצנועה, שמביאה לו בשעה זו כוס-חמין, היה מתעלף כאמת...

אבל. כאמור, לא לחנם עמל ויגע ר' יוסי עשרים ושתים משנות-חייו.
הרבה דברים נתבררו לו. אפילו אם יבוֹא: כל מלכי מזרח ומערב וכל הקדושים אשר
בארץ, לא יזיזוהו מדעתו זיז כל שהוא. שלשה מספרים של שנת-הגאולה מצא. את
האלפים, את המאות ואת היחידות. כל אלה בדוקים ומנוסים. ורק את העשרות לא
מצא. ודא עקא. מה הן? — הנה הקושיא !... והיא מרגיש בכל כחות נפשו, שהשעה
קרובה, שאין שום א פשרות. כי תתעכב עוד הרבה... מה הן ימי-שנותינו? —
שבעים שנה. ואם בגבורות: שמונים שנה. והאות צריך לבוא בימיו. הנחה זו ברורה
לו כשמש.

והיה מעשה וכמעם שעמד גם על המספר הרביעי: על העשרות. אור גדול נגלה לו וכמעם שחפסו בידו. ושוב מעשי־שמן... בשל הנערה נגלה לו האור ובשלה נגנז. ומעשה שהיה כך היה:

באחר מערכי־השבתות. עוד מחה'ת-הבוקרי מבל ר' יוסי שלש מבילות; התפללי ענים; נמל את מנורת=התמיד וימלאנה שמן=זית זך; צוה על נכדתו, שתשמור על הנר בשבע ענים; נמל את מקלו ואת תרמילו והלך בשדה לנדוד לבין הסלעים. לפני מספר־ימים עמד על פרח־בר אחדי שלקח את כל לביי ריחו המשונה מראהו המלא קסם וכל תבניתו הפלאית הגידו לו, שסוד הוצק בו, בפרח זה. ברור לוי שלא ככל פרחי=השדה הפרח הלז. אליו שם ר' יוסי פעמיו. אך, במרם יגיע לסלע, אשר מתחתיתו צמח הפרח הנפלא, הרים את ראשו ויכים — ולא נותרח בו נשמה: ליד הפרח הנפלא כורעת נקבה על ברכיה. והיא ממששת באצבעותיה בפרח ובוחנתו בעיניה. עוד מעם וקריאות השם" היתה מתפרצת מפיו מתוך בהלה. לא היה ספק בעיניו, שה ש מן בתבנית אשה עומד לפניו וכוונתו ברורה: לבלבל את דעתו של ר' יוסי כדי שלא יעמוד על מיבו של הפרח. אבל מים יוציא ר' יוסי הגה מפיו —והנקכה נצבה על עמדה ושמה בו שתי עינים. והעינים שחורות ותמימות כעיני ילדה ומלאות עצבית עד לאין=סוף. וזיק שתי של קדושה מתנוצץ בתוך הבבות.

שלום עליך, סבא! וכי אין אתה ר' יושי השמש. השומר על הקכר הקדוש — של ר' שמעון בן יוחאי ?

והקול-קול רחש של תפלה זכה, מהור כמל-הבוקר ומלא המימות ונפשיות כתקון-חצות.

עליך שלום, בתי- כן, אנכי הוא השמש. מה חפצך ומה בקשתך? הגידי!
ורק לאחר שהפלים הפה את המלים הללו התבונן ר' יוםי בזו העומדת לפניו

— ונפשו מתה בקרבו. מברכיה ולממה יחפות רגליה. זרועותיה חשופות, ושערות ראשה מגולות ועשויות תלתלים, ונופלות על ערפה.

שוב גדל בלבו החשד ופניו הלבינו.

- מי אַת 😲 שאל בקול קשהי זועם ורועד כאחד. –
- פועלת אנכי. מן המושבה הקרובה אשר מאחורי ההר
  - יומה שמך ₹
    - רוחמה.
  - ומה מעשיף בזה ? –
- את האלהים אנכי מבקשת. את אלהי־הגאולה, אשר יקנא את קנאת-עמו השיב לעולביו כגמולם.

ר' יוםי עמד נבוך ומשתומם למראה־עיניו ולמשמע-אזניו. אזנו לקחה שמץ דבר מן המושבות", אשר נבנו בארץ ואשר בניה עובדי־אדמה הם והבנות תעבודנה שם כגברים בשדה. אבל ראה לא ראָה, אותן ולבו לא הלך אחריהן, כי שְּקוּן ה ר ע החזיק את נפשו מהן: הרי מגמתן למרוד במלכותא דארעא ובמלכותא דשמיא — אל תפתח פה לשמן... והנה אחת מאלו עומדת עכשיו לפניו. אבל מה העצב הקדוש אשר בעיניה? ומה גר־התמיד אשר בכבותיהן? ומה החן השפוך על פניה השזיפים

- משמש ?... ובשם אלהים היא מדברת וקנאת עמו אָבְלַתְּה... מדרש-פּליאה. – למה יבים בי, סבא, ככה ? כי שחורה אני ? – השמש שופתני. כי לבי שחור משחור־פני ? -- צרות־עמי השחירוהו. סבא, מדוע כל הערים על תלן בנויות
  - וירושלים שועלים הַלכו בה ?... בתי, עמא קדישא עוד לא נתמלאה מאת־ענשו. עוד לא בא ה"קץ".

-מאת ענשו"? דמוזהפקר: כבודו הפקר. תורתו הפקר. אין לו אתמולי ואין לו מחרי אין מעם לחייו ומותו מות־קלון. במה תמלא סאתו עוד ?...

לבו של השמש נעשה רך כדונג ודמעות חמות שמו מחנק לגרונו. ופתאום : ואמר בקול-עוז

אל תשתוחחי, בתי, ואל נא תהמי! ה.קץ' אינו רחוק. אראנו-והוא קרוב. אשורנו - והוא עתה. בזמן קרוב, בדוק ומנוסה. ברור כשמש.

והזקן התחלחל מדברי־עצמו. נרתע לאחוריו וירעד כעלה נדף זו הפעם הראשונה. שנמלם סודו מפיו. ובפני מי ? — בפני נערה יחפה ומנולה זי, הוי חרפה ובושה! עתה נשתנו הדברים: הנערה עמדה כמוקסמת והקשיבה רב־קשב לדברי הזקן.

- האמנם אמת נכון הדבר, שמספרים עליך, סכאי כי מחשב קצין אתה ופתאום שחה הנערה לארץ וצחוק פרץ מפיה. ורסיסי־הצחוק התפזרו בכל הסביבה. נפלו בין הסלעים ובעמק ובין הסבכים. והדם חזר ויפול על ראש השמש החור ועל ראש הנערה, אשר פסקה מצחוק ותעמוד אף היא חורת כשיד...

- לאי סבאי לא זה הדרך! אתה, התם והישר. מחשב קצין במערה זי. והם, החוטאים, שמאו את הארץ, את האלהים ואת הגאולה ימכרו בעד בצע. ואין איש שם על לב. ואין איש. אשר ינקום את נקמת עלבונו של מקום . מחוץ תאכל השנאה ומבפנים תשכל העברות. לא, סבא, לא בתפלות תכנה הארץ. בזיעה ובדם תפדה. רואה אתה- פרח־בר זה ? – אם יפול גרעינו במקום שספג זיעה ודם יצמח ויגדל כמה עשרות שנים.

השמש נזרעזע כולו. כאִילו הצליף דבר-מה על פניו. התעורר מתרדמתו, תרדמת הקסם והאַבּוּן, שהפילו עליו דברי-החוצפה של הנערה. נזדקף וצעק: בתי! כמה ?... כמה ?... אויו הגידיינא ליו כמה ? ...

אבל הנערה לא שמעה את דבריו ולא פנתה אליו. מבטה תעה במרחקים, כאילו בקש עזרה מן הסלעים. ומן העמקים. ומפיה נתמלטו מעצמם דברים קשים ומרים:

- לא על זיעתנו ולא על דמנו צמח פרח-בר זה... העם נמכר לעגל־הזהב... ועוד דבריה בפיה — נעלמה בין הסלעים. והשמש נפל על פניו ארצה ויתפלל

- אליז אַל רחום יחיה בלה לי רק את הדבר האחד הזה: כמה שנים יחיה

ותפלתו נפלה ותמות בין הסלעים. אין קול ואין קשב. נפשו התעמפה עליו... לפני שקיעת-החמה חזר ר' יוסי אל המערה. והחלטה גמורה בלבו: במוצאי= שבת ישנס את מתניו וירד אל המושבה, מאחורי ההר, ובקש את הנערה ומצאה,

אבל בצהרים שמע את התנו מספר עם אשתו, שהדייגים הוציאו מן הכנרת במכמורת גופת-נערה. הנערה ? עבריה ? מה מראָיה ? – צעק השמש בחרדה. אבל באותו רגע עצמו הבהילהו קול־הפחדים של נכדתו:

םבא, סבא! נר=התמיד עומד לכבות... הנהי הנה!

השמש כמעם פרחה נשמתו. הוא רץ אל המערה, אל נר־התמיד, שעמד לכבות, חס-ושלום ...

במוצאי שבת-קודש אחר ההבדלה, יֶרְדֹּ ר' יוסי לטבריה ומשם – למושבה הקשנה אשר מאחורי ההרי ויקח דברים עם הדייגים, שהוציאו את גופת הנערה מי הכנרת, עם חבריה במושבה וגם עם רב-העיר. ביום הראשון שב עם חשכה למירון שבור ורצוץ משהיה.

הדברים, אשר שמע הולידו הרהורים קשים בלבו

חבריה, שיקרעו" כולם וישבו שבעה על הברתם, אמרו לו. שעוד לפגי שני חדשים נפרדה מהם ותלך אל ההרים, ועד היום=הששי, עד שהוציאוה ממי הכנרת. לא ידעו את מעש'ה...

הדייגים ספרו, כי ביום הששי כשעתים לפני הצהרים. ראו מרחוק נערה יורדת מן ההרים ראשה נטוי למעלה ורגליה הולכות וצועדות לקראת הכנרת. הגיעה עד מימיה והוסיפה ללכת הלאה. הלאה... המים הגיעו עד צוארה. עברו ראשה ואיננה... חיש. מהר רצו לעזרתה פרשו מכמורת במקום ההוא — והוציאוה בלי כל רוח-חיים...

ורב-העיר ספר לו בחרדה ובלחישה. מפה לאוזן. כי בערב שבת נתעכבה שקיעת-החמה עד שחזרו הקברנים מבית־העולם... והקברנים מסרו לו לרב, באלה ובשבועה, כי רגבי הקרקע, שהושלכו אל הקבר, עמדו כקשת מסביב לקרשים ולא דחקו עליהם... ובעמל רב הכניסו את כל הקרקע בגל...

יָמִים קשים באו לר' יוסי אשר כמוהם לא היו לו אלא לעתים רחוקות מאד.

השמש ידע פתאום דברי אשר לא ידע מאז היותו לאיש. נערה זו, ששבעה במיבכנרת, נעשתה יקרה לו מבת, מאשת־חיק ומכל אשר לו... והלא במשך כל חייו לא משכו שום דבר ולא נתקשר לשום עצם. היה מסור כולו לעב ודה המושלת עליו, כולו לקרושה... וזו — כאילו חלק מן הקרושה עצמה היחה

הוא התאבל עליה אבל כבד. "וכי אַבדה את עצמה לדעת?.. למה?.. ומה הם אותות-הכבוד, שהראו לה משמים ?.. וכי יש תקנה לנשמתה?.. או גורלה כגורל כל הנשמות הערטילאיות גלגולים קשים ונצחיים ללא מנוחה ?..

ובצר לו פנה לעזרתו של הקדוש - לא פעם ולא שתים עמדה לו בנסיונותיו הקשים סיעתו של הבעש"ם.

ויפקד את נר-התמיד בידי הנכדה. ויצו עליו גם לזוגתו. והוא לבש שקי ואפר שם על ראשו וניחק נדוד להתבודד בין ההרים ויתאבל ויענה את נפשו בצום שלשה ימים ושלשה לילותי להם לא אכלי מים לא שתה ותנומה לא נתן לעפעפין. ויפר תחינתו לפני הבעש"ם הקרוש להאיר את נפשו ולעמוד לה בדין לפני כם א = הכבוד לבקש רחמים וחנינה ותקון לנשמתה, שלא חענש בעונש הקשה, הצפוי לה... וגם לא חדל מלבקש על גלוי הסוד של הפרח, פרח-הבר הפלאי...

וכל אותם שלשת הימים עמדה סערה בין ההרים. רוחות-צפון פרצו ממחבואן,
ויהמו וירעשו, ויעקרו עשבים וסככים, ויפיעו אבנים ממקומן, ויניעו את יסודות־ההרים...
זועפים וקודרים היו פני־העצמון. סלעיו החדים נתכלשו, נתחדדו, וראשו נשתרבב למעלה
וכאילו הזהיר אזהרה אחרונה לעולם כולו... על מה הוא מזהירו?.. פני יוד פת,
הנשקפת מבין הרי־זבולון, חפו מאשר היו כל הימים. אין זאת, כי אם קרעה הסערה
את הקרום, שנקרם על חר פת ה מרוב ימים, ויציגה ערומה לעין כל... והמערות הגדולות
פתחו את לוען יותר ויותר, כאילו הסערה הרחיבתן... וקול־בכי, קול-נהי עולה כאוב
מבין להמית-הסער ועומף את ההרים, ועומף את העמקים, ומתגלגל לכל נקיק ולכל
ניא, וממלא את הללו של העולם כולו... הקולות המעונים והמומתים על קרושניא, וממלא את הללו של העולם כולו... הקולות המעונים והמומתים על קרושה' התגנבו ויצאו עם הסערה מתוך המערות, שנסתתמו בהן ?.. ואור השמש חשך.
ומראָה שחור משחור, והיא העקובה מדם הלליה... ורק הראש של התבור, הצופה מבין
לסלעי־המגור, עגול וירוק הוא ככל הימים, וזוהר לו, ותקוה ובשחון, ורוחה של הגבור ה

ובלילה הרביעי נפלה תרדמה עזה על ר' יוםי. ובחלומו, בחזון-לילה. והנהו עומד במרקלין מלא אור וקדושה, ולפניו, על כפא של זהב, יושב הבעש"מ הקדוש בכבודו ובעצמו ואומר לו:

- בני, מה החרדה, אשר חרדת אלי ?
- בקשתי: בכקשתי ונשמה יהודית בכקשתי: רבי וסורי, שא-גא את פני עבדך. נפשי בשאלתי ונשמה יהודית בכקשתי: פש-אדם כי תחמא ותאבד עצמה לרעת, יש לה רחמים בדין?
  - אין. –
- רק זאת הפעם שא-נא את פני עבדך: הרק המומאה מעברת את האדם על דעתו או יש אשר יגרום לכך גם יתרון של קדושה, שאין ילוד=אשה יכול לעמוד בו? רק המומאה. בני
  - אנחה כבדה התפרצה מלבו של השמש הזקן והחרידה את ההיכל.
    - מה לך, בני. כי נאנחת?
- קרושי, על חרפת עמך ישראל אני מתאבל. הורד כבודו עד שאול תחתיה וחרפתו מעברת את בניו ובנותיו על דעתן...
  - בני. האם לא לזו, אשר משוה ממירכנות בערב שבת, יומזון מליך? זיק של תקוה האיר את חשכת-לבו של הזקן. ויתעורו ויאמר:
- כן, קדושי- נפשי בשאלתי ותקון-נשמתה של זו בבקשתי... ידעתיה, והיא זכה ותמה...
  - הקדוש נאנה. יסודות-העולם רעדו
  - בני. מאחורי הפרגוד הוגד לי. גזרה היא...
    - ומה דתה של נשמה עומילאית זו? -

והקדוש שרוי בצער.

קול דממה דקה נשמע:

בני, הגיעה השעה לגלות לפניך את רא שית הגקץ'...

השמש חיד כולו כחידת העלה הנדף. ויום את עיניו בתפלה אל הקרוש.

בני. גלה את הפרוכת מעל חלון־ההיכל וראה את הנעשה מאחורי

בברכים כושלות הגיע השמש עד חלון־ההיכל והרים את קצה־הפרוכת: ליד עמוד של שיש עמד מרותק בכבל־ברזל המשיח... ויד נעלמה יד עלמה, מנתקת את כבלי-הברזל מעל ידיו ורגליו...

צעקה גדולה פרצה מפי ר' יום' ו'פול מלוא קומתו ארצה. העלמה, אשר עמדה לנתק את ככלי-המשיח, היתה זו שראה אותה על־יד פרח-הבר...

וייקץ והנה חלום. ותפְּעם רוחו. ויתפלל:

רבונו של עולם! היה רצון מלפניך לגלות לפני מפח — למה כסית מפחים? אימתי יהיה האות הזה? —

אבל השמים היו קשים ואלמים.

שבור ורצוץ, נדכא ונענה, חזר השמש לביתו. וישמור את הדבר בלבו.

٦,

עברו שנים.

השמש ר' יוסי נזדקן מאד. בתו נתאלמנה. בעלה — סירתו נשרפה במי־כנרת וישבע. הנכדה, השומרת על נר־התמיד, נשאה לאיש. והרי היא הרה כיום. ראשית- הריונה. העוני שבבית גדל. הפיות — תביעותיהם מרובות וההכנסה במקומה עומדת. בעלה של הנכדה דייג אף הוא: ואינו משתכר יותר מחותנו, עליו השלום. אבל לא דאגת=הפרנסה ולא צער גידול=בנים הזקינו את ר' יוסי. הערפל, שכסה את חשבונותיו ביום ההוא, כשפגע בנערה, לא נתבהר עד היום הזה. וימים קשים באו לו. ימי ספקות והרהורים. ויש אשר לבא לפומא לא גלי. יש שקיר=הברזל מתחיל להתמושם והוא מתחיל להמיל ספק... ויש שדעתו עומדת להמרף עליו. דם=ישראל הולך ונשפך כמים. כבודו היה למשל ולשנינה. ודי בזיון וקצף. ועקבות־משיחא עדיין אינם נראים... כל יום ויום מביאים חבלי-משיח — ומשיח איננו... יש אשר יתגבר כארי וינחם מן האבל הקשה, המעיק על לבו:

... אם לא עכשיו... לא ירחק עוד... אם אני לא אזכה — בני יזכו"...

נתוך כדי מחשבת־נחמה זו יקפוץ כאלו צָקצוֹ עַקְרַב. והוא חוזר על חשבונותיו: "האמנם לא בימיו" ?...

יתוש מנקר במחו, משיל קרח בדמו ומעכב את דפיקות-לבו.

ועוד דאגה מסותרת אחת בלבו. דאגה אשר לא יגלנה מפורש אפילו לעצמו. והיא כרקב בעצמותיו. האלחים מנע ממנו בן זכר... זאת ועוד אחרת: קבלה בידיו מאבין הידי אביו — מזקנו. כי בי"ם כסליו, ביום שנשתחרר הצריק יסוד-עולם ר' שניאור זלמן מבית הסוהר, עתיד לתולד זה שיקדים לביאת המשיח... ר' יוסי לא הלך בגרולות מימיו. אבל ... מעשה שמן: בכל פעם כשהיתה אשתו הרה, ואחר-כך בתו. היתה מחשבתו עושה מעצמ ה, בלי רשות בעלה, את חשבון בהריון... ומרכז החשבון — י"ם כסליו. וכשר' יוסי תופס את עצמו במחשבתו זו יבהל וירתע לאחוריו, וירוק במישהוא, ויגער במישהוא. וישם פעמיו בכבדות אל הקבר... אין ר' יוסי ביד

מזל. ההריון הראשון של אשתו נגמר בנפל. השני הביא לו את בתו. ומני אז עמדה אשתו מלדת. לבן־זכר לא זכה. חהריון הראשון של בתו הביא לו את נכדתו. ונסגר אשתו מלדת. לבן־זכר לא זכה. חהריון הראשון של בתו הביא לו את נכדתו. הראשונים גם רחמה, והנה עכשיו הרתה נכדתו... וכשלחשה לו זוגתו על הסימנים הראשונים של הריון=הנכהה גדר נדר, שלא יחשוב על זה כלל וכלל ולא יהרהר בזה בשום ענין ואופן. וכשהיה תופס את עצמו בהרהור קל ממין זה, היה מכה על לבו ורץ בכל מאמצי־נחו אל הקבר, כאילו בקש לאחוז בקרנותיו ולהנצל מרדיפותיו של מי־שהוא.

אבל בפנה נסתרה של מעמקי-לבו, מתחת לגל של אפר, היה חי זיק של תקוה...

#### .

י"ט בכסליו חל ביום=השבת. ליל י"ט היה, איפוא, ליל התקדש השבת. נוהג היה ר' יוםי כל ימיו להוסיף בלילה זה נר משלו על קברו של הצדיק. ולאחר תפלת־מעריב היה שותה "לחיים" ושועם משעם הדג המלוח, שהיתה אשתו הצנועה מכינה לו בכוונה באותו ערב. כי מימי=נעוריו אוהב מאכל־תאוה זה. הפעם יצא ר' יוסי ידי חובתו בסעודת ליל־שבת, שאשתו היתה מכינה כל ימי=חייה "כיד־המלך": "לחם־סולת, בשר ודגים. ומן הבוקר של היום הששי היה ר' יוסי במצב רוח של ב-גילופין". נגון עצוב ולוקה לב, מנגוני בראצלאב אשר אהב, נסתנן מבין שניו גם בלכתו אל המקוה וגם בהניחו את התפילין, גם בתקנו את נר־התמיד וגם בהכינו שַּבְבֵּי־עצים לאשתו, "לכבוד־שבת, זגם בהתבוננו מתוך הגאה למלאכתה של אשתו, כיצד תקנה ומלחה את הדג הגדול, שהביא בעל־הנכדה מבעוד-יום משבריה. דג להפליא. לא ראה ר' יוסי כמותו מיום שעמד על דעתו. גדול ושמן וחי ומפרכם מתחת לסכין, כאילו עמד על נפשו. מי יודע, אם לא היה בו גלגול של נשמה ערשילאית...

בצהרים, כשעמד ונמל את ידיו קודם הסעודה, עברה עליו נכדתו וכרסה בין שניהי עסוקה בסדור הבית ליום־השבתי וגחכה לו גיחוך של חבהי כי אחוב אהבתו מאד. ועל פניו של ר' יוםי עבר צל. של רצון או של צער? — קשה היה להבחין ברגע זה. וזוגתו, כשנזדמנה גם היא באותו רגע לחדרי השחה את ראשה עד לאזניו ותלחש לחש=חרש.

- עוד חודש ימים ללידה... ישמרנה אלהים מכל מרעין בישין...

של... בריבמה ולא בפיז. כאילו בקש להגיד דבריבמה ולא ביכול להוציא שיחת-חולין מפיז קודם שברך את ברכת "המוציא" ובצע ושעם מן הלחם. מה שבקש הזקן להגידי ואם בכלל בקש להגיד דברימה. נעלם מן המסובים. ורק אחת ברור היה לכולם, כי רוחו המובה. שהיתה עליו מן הבוקר. נסתלקה לפתע-פתאום. ענן של דאגה רחף על מצחו וכסה את פניו.

״מה היה לו ?... ובמה המריתי את רוחו ?..." — חשבה הזקנה בלבה ונשכה את בשר-שפתיה בשניה מתוך חרמה — ולא ידעה בעצמה על מה היא מתחרמת. ופת∍החלה וחתיכת הצנון העשוי בשמן לכבוד ערב∍שבת עמדו לה הפעם כעצם בגרון. "עוד השמש עסוק במלאכת-הקודש ליד המערה ונר-התמיד, והשמש נמתה

עוד השמש עסוק במראכת-הקודש, ליד המערה ונר-התמיד, יוישטש נמתה לערוב. קרניה הזהיבו את מי הכנרת, הנשקפת מבין להרים, מתוך האפיק השקט שלה. השמים היו זכים כבדולה ורק בקצה הצפון, מעל לח ר מ ון, נראתה עב קטנה ככף-איש. והשוער, החג' השחור. שהיה בא לשמור על נר-התמיד מערב שבת ועד מוצאיה עוד מימי שמשותו של אבא ז"ל. השקוף בעינו השמאלית — עינו הימנית נסתמאה

מילדותו – כלפי הכנרת השלוה שלות־שות וכלפי הענן הקט שעל ראש הסבא והגיע בראשו לסימן של חשד. ר' יוסי לא השגיה בשוער, בכנרת ובעב הקטנה. ראשו ורובו היה שקוע בהכנות לקבלת שבת המלכה. הוא חזר וטבל במקוה שבמערה, לביש את ה.חַלַט׳ הלבן מלמטה ואת ה"קפוטה" של קטיפה, שבאה לו בירושה מאביו ז'ל. מלמעלה, ובמתניו חגר את האבנט של משי. הפוזמקאות היו לבנות כשלג, המסולים מגוהצים מבעוד יום בידי הנכדה, ועל ראשו חבויש ה"שטריימל" בעל שלש הקצוות. פניו נהרו ב"נהורא קדישא". את נר-התמיד שלפני הקבר תקן כהלכה. יצק בו שמן, שיספיק עד למוצאי-שבת ועד בכלל. ומסר את ההשגחה לידי החג'. השומר את משמרתו זו באמת ובאמונה ולא יצאה מעולם תקלה מתחת ידו.

ועוד ר' יוםי עושה כה וכה ועל סף־הבית נראתה, הזקנה. פניה מלאים דאגה, מבוכה וצער ובידה רמזה לו כי יגש אליה. ושפתותיה געות, געות, וקולה לא ישמע. ר' יוםי לא השגיח בה — עד שהעיר השוער את תשומת-לבו. אז הבים אל אשתו ולא הבין. מה הרמז, שהיא רומזת לו ומה הלחש האלם אשר על שפתותיה. וירגן עליה בלבו על שהיא מטרידתו בשעה זו ויגשו יאמר:

- מה החרדה אשר חרדת עלי ?..
- יוסי... יוסי... המה אוון, יוסי... שמע... הנכדה... יוסי... הנכדה...
  - מה לה ?.. מה לה לנכרה הגידי ?..
- ה ס ס ... יוסי, היא כרעה ללדת... צירים וחבלים אחזוה... אוי לי...• רוץ, התפלל אל הקדוש...

ועל פניו של ר' יוםי הבהיק פתאום זיו של אור. הוא החזיק בזוגתו והעביר על פניה מבט של אושר.

- החסד עולם על החסד זקנתי, מה לך כי נבהלת ? נשא כפינו ונודה לרבונו של עולם על החסד הגדול...
- זקן, דעתך מתבלבלת עליך... היא מקשה ללדת... סכנה... אל אפתח פה לשמן... עוד חודש ימים...
- שתקי, פתיה... אַל תמיחי דברים כלפי מעלה... מהו חודש ימים, מהי שנה ומהו דור? —כמר מדלי וכשחק מאזנים כלפי רצונו של הכל=יכול... זקנה, "זקנתי... פתיה, פתית... אור לי" מ כ ס ל ו ... הנה זה בא היום המקווה... זקנה !.. תני נרות !.. "אנכי גיזר עליך בגזרת בעל... הוציאי את כל הנרות !.. שפכי את כל השמן, זקנה !.. פצחי פיך ברנה... זקנה !.. פצחי פיך ברנה... שירי שיר!.. נשיר, נגיל כולנו !.. בואי... בואי!.. רקדי עמדי... הנה יום=הגאולה בא, בא!. המי אוון, שמעי !.. הנה קול שופרו של משיח... הנהו בוקע ועולה מבין להרים... יום נקם בא, יום-שלומים, יום=הישועה... זקנה, בקע אור=השחר... אור גדול יאיר לנו...
- וכי נטרפה דעתכם עליכם או יצאתם לתרבות רעה ?.. קול=השופר נשמע מצפת. שעת הדלקת=הנרות הגיעה... אתם הזקנים. מתעלסים באחבים...

קולו של השוער, החג' הזקן העיר את ר' יוסי מחלום חזיונו ויחרד כולו. וגם הזקנה חרדה ותביט אליו מבט של הנינה ותפלה, כאילו היא מבקשת רחמים על נפשו, על נפשה, על נפשה של הכורעת ללדת ועל נפש העולם כולו...

- זקנה. ברכת -הגרות... כבוד - שבת קודם לכל... זקנה. דנרות!

הזקנה נחפזה ללכת ור' יוםי הדליק על הקבר נר מיוחד לכבוד־שבת ושב אל ביתו לשמוע את ברכת הנרות של שבת. אבל רק הודלקו הנרות, רק מתה הברכה מעל שפתי הזקנה — והנה ... הזקן נשאר עומד כמסומר על מקומו...

קול צוחה משונה עבר מסוף העולם ועד סופו. צחוק פרוע צפצוף רעל מלא חוצפה והעזה. הצלפח שוט אדיר באויר. קלס. לעג. רגשת־נצחון... ולעומת הקול ענו. מכל עבר ופנה, מכל סלע ומערה, מאחורי כל אבן ומבף, קולות מקולות משונים, אשר לא שמעתם אוזן אנוש מאז היתה הארץ הרום לרקיע. קול-צעקה פראית. קול־מחאה. קול-רוגז. מקמרג, משטין. קול רווידם, רווידתאוה... ופני השמים נתכסו מחאה. קול-רוגז. מקמרג, משטין קול רווידם, רווידתאוה... ופני השמים נתכסו מצפון להרמון בכח של אלפי רבבות מרכבות של אש. ויהום. וישאג, ויגמא ארץ ושמים. ויהפוך, וימאמא, וישמיר, ויחריב את כל אשר מצא על דרכו. עקר עצים, הפך בתים, העתיק הרים ממקומם. ומער גדול עמד בכנרת. נחשול על נחשול עלו ויבלעו את כל אשר על פני המים. והמים התפרצו מגבולם ויאמרו להשחית תבל ומלואה... ריח של קמב. כליון ומות נדף מבל. סופו של עולם הגיע. כאילו גועו, מתו כל הברואים בפעם אחת. אין מי שיעמוד בפרץ. אין מי שיציל מן הכליון. מדרך לשמים נחסמה. נסגרו שערי הרחמים. והתהום פערה פיה לבלי חוק...

רק של שה דעתם לא נמרפה עליהם ונשארו עומדים על משמרתם.

השוער סמוי־העין סכך בגופו ובעביתו על נר־התמידי שלא תגע בו הסערה לרעה.

הזקנה הדליקה את חמשת הנרות הגדולים שלה. נר לנשמתו של כל אחד מבני־הבית, ועוד נר קמן, ששי, לנשמה זו, העומדת לבוא לעולם. והנה נגעה הרוח בארבע פנית־הבית להפילהו על הזקנה. על הכורעת ללדת ועל הנרות... אבל הזקנה את מקומה לא הניחה. את סינורה של משי, הסינור של שבת, ירושת אמה עליה=השלום, פרשה וסככה בו על הנרות. והסער לא יכול להם...

ור' יוסי — כנפות־קפוטתו, פאותיו וזקנו נתבדרו ונתפשלו על-ידי הרוח. עיניו השחורות הבריקו כשני לפידי-אש. ופיו לא פסק מלזמר זמירות ותשבחות ליושב-מרום... על מקומו לא עמד. פעם ירוץ אל הקבר ויזרו את החג' הזקן ויאמץ את לבו. פעם ירוץ אל הבית ויבים אל זוגתו ויחזק את רוחה. ופעם ימה אוזן קשבת לשמוע את קול האנחז החרישית והדקה, החודרת מבין פתחי־הבית ומפלסת לה גתיב בתוך רעש-המער. והוא מעודד את הכורעת ללרת ומתפלל לשלומה...

זקן זקן! — נוגע לאזניו של ר' יוסי קול־הלחש של החג' והוא רואה את ידו הרומזת לו וקוראת לו.

ויגש אליו.

- זקן! אין הקנה ואין תרופה כי אם לשכך את חמת ה-
  - חמתה של מי?...

השוער השח את ראשו קרוב, קרוב לאזניו של ר' יוסי וילחש לחש-חרש:

- של הכנרת...
- למה ?... מה ?!
- היא כועסת. על הדגים. שאתם נוטלים ממנה בכל ערבי־שבתות לכבד את פני המלכה. היא מקנאה.

- הבל יפצה פיך !...
- אל תכעם. אתה— שמש וחכם. אנכי—שוער ומנוסה. מפי זקנים שמעתי. בששת ימי בראשית היתה היא. הכנית, פלג גופו של אַלאַה. וביום השביעי ירשה המטרוניתא שלכם את מקומה. ומני אז היא נושאת את צערה ואת קנאתה בחובה ובחשאי. בקש השטן לנחמה, והיא, הפתיה, בעטה בו. רק פעם ביובל, פעם ביובל היא מתפרצת ומטיחה דברי=תוכהה כלפי מעלה... המעט שהכלימוה עוד מוסיפים לקחת מכבודה, מדגהה, לכבד את פני צרתה ... ואז... כאשר תפרוץ חמתה, אין לה תקנה אלא ב ב ש ר ה של אחת מבנות ישראל, המכינות את הדגים... בזה ישוכך כעסה...
  - עבודה זרה!.. צעק ר' יוםי וירוק בפיו אל מול החג'.
- א עבודה־זרה, זקן, אלא עבודתכם. השבת שלכם. והכנרת לכם היתה ואליכם תחזור. ולא תנָאל אלא ב דמכ ם . הזכור תזכור את זו שבְשוּ הדיגים מן הכנרת במכמורת?.. היא בקשה לתת לה את עצמה, כי תנְאַל ולא זכתה. אחרת תזכה...
  - שתוק !..
- אשתוק. איז לך תקנה, זקן אלא להבטיח לה את בשרה של זו, העומדת להוקר מנכדתך... ואם לא אבדנו. הנר אשר על הקכר יכבה עוד מעט. הנרות אשר למול הזקנה יהפכו. הסינור כבר נקרע לגזרים. וכל העולם יהפך לתהו ובהו. הכחות שלמטה גברו על הכחות שלמעלה. הבשיחנה להי זקן, ונצלנו כולנו בגללה...
- אשמדאיז קן, שים מחסום לפיך!.. ידעתיך! הכרתיך! רק בעור של שוער התכלית כל ימיך. בא יומך, הנה הוא בא!...ז ה העומד להולד אור לי"ט כסליו בשורת-הגאולה בפיו. הנה אקרא בשמו של זה, שהנולד מבשר את בואו, ויסחתמו כל מענותיך, ונהפכת לגל של אפר, וכל כחותיך, אשר אספת להפוך את הקערה על פיה, יהיו כאין וכאפס. הנני וקראתי בשמו:
  - ם שיח!.... –

ועוד פרם תמות הקריאה על שפתי ר' יוםי — ומבפנים הבית התפרץ קול צפצוף דק... הניות אשר למול הזקנה עמדו הכן. היוח והסער והקולות המשונים כאילו לא היו. השוער, החג' הזקן,' נמלמל ונתהפך באויר ונעלם כמוץ מפני רוח. ומנוחת≈ש בת הומלה בכל פנות-העולם.

ר' יוסי הרים את ידיו למעלה ופיו נתמלא שירי הודיה ותשבחה.

יוסי, ייסי, שבת מובה וסימן מוב!.. נכדתנו ילדה בת למזל מוב!.. ר' יוסי נפל מלוא קומתו ארצה ויתעלף.

٦.

ובלילה, כשתרדמה עזה נפלה על ר' יוסי, בא אליו הבעש"ט בכבודו ובעצמו ואמר לו בזו הלשון:

יוסי בני, אל תצטער. נכדת־הזקונים, שנולדה לך עם התקדש השבת. בזמנה ראשית החזון, אשר הראיתיך...

ויחרד הזקן חרדה גדולה וישאל:

- קדושי, ומה השם, אשר אקרא לה?...
  - שא עיניך והבמת לפנת החדר.

- הנני...

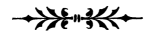
ר' יוסי נשא את עיניו לפנת=החדר—ונפשו מתה בקרבו. לעימתו עמדה היא. הרגלים יחפית מן הברכים ולמטה. הזרועות חשופות. השערות מגולות. עשויות תלתלים ויורדות ונופלות על שכמה; ובתוך השערות סבוכים וכרוכים שרשי העשבים אשר בבשן־הכנרת... והעינים גדולות, שחורות, ומלאות הן ניצוץ של קדושה, ומתפללות הן תפלה זכה ואלמת...

- היא?.. על שמה? שאל רי יוסי בחלחלה. –
- בן, יוםי בניי על שמה. אין נכדתך אלא גלגול־נשמחה של זו...
  - סבא... והלוא היא... וכי נשמתה קבלה תקון?
- אל. תחקור במופלא ממך. גדולים חקרי-לב. ואת אשר שמעת מפי תעשה. מאחורי הפרגוד הוגד לי.

בשבת, בהתאסף מנין של מתפללים מצפת ומשבריה, ליד הקבר של ר' שמעון בן יוחאי, בשעת קריאת=התורה, קרא ר' יוסי לנכדתו שנולדה שם בישראל "רוחמה". ובמוצאי־שבת, בטרם יכבה נר־ההבדלה, יצאה נשמתו בטהרה. וישכב בקברות אבותיו.

ולתקופת־השנה מתה גם הזקנה, אשת ר' יוסי, והבת האלמנה, הנכדה ובעלה והילדה הקשנה יצאו ממירון ויתישבו במושבה אשר מעבר להר. ובעל־הנכדה היה לעיבד אדמה. בזיעתו הרטיב את אדמתו ואכל את לחמה. כי ככה נמצא כתוב מפורש, שחור על גבי לבן, בציאתו של ר' יוסי, אשר צוה לביתו אחריו...

רחובות. הורף תרע"מ.



# יִשְׂרָאֵל נַג׳אַרָה וְשִׁירָתוֹ.

(סוף).

מאת

### א. צ. אידלזון.

אחר כך הורע מצבו של המשורר והיה מוכרה לעזוב את דמשק. נע ונד היה מעיר לעיר. זכך אנו מוצאים אותו מתנורר אצל ידידיו מאחל ב ועד ברוסה הסמוכה לקוש מה. ידידיו היו חכמים, רופאים ומשוררים או חובבי־שיר. שמו נתפרסם בכל המזרח ושיריו נודעו ביחוד בבית-מדרש-השיר, שהקים בסא לוניקי הנגיד והמשורר גדליה אבן יחיא השני. זה היה כעין מקום-התחרות בשירים. ר' ישראל נג'ארה שלח אל בית־מדרש זה את שיריו ועל־ידו נתפרסמו ברבים וגם נדפסו הרבה מהם במאלוניקי 1).

אבל נג'אַרה קצה נפשו בנדודים וחזר לדמשק. שם נשא אשה שניה, שילדה לו שלשה בנים: אברהם, משה ויעקב <sup>2</sup>). מהם ידוע לנו משה. שהיה רב ומורה־צדק ב עז ה ובעל "קורא הדורות" מצא אותו שם- בשנת ת'ה ולמד בחברתו-

כנראה, עורר ר' חיים כן חיים את נג'אַרה שנית לחזור ולאסוף את שיריו ולהדפים קובץ גדול. כי, למרות ההתנגדות הקשה מצד הרבנים, נתקבלו השירים בעם והיו מושרים בחבה יתרה: כח ממיר היה בהם; מתוך החיים באו ומלאי-חיים היו. ועוד דבר גרם הרבה להפצת שיריו של נג'ארה. הוא היה גם בעל קול ערב וכשרון נגוני וידע את המקמות של הנגינה המזרחית על בַּרְיָה. ואף היה מַלְחִין נעימות בעצמו או מתאים לשיריו נעימות של שירים זרים וכמו-כן היה בוחן בעצמו בקולו, כל שיר שהבר, עד כמה אפשר לנגנו, או היה מחבר מעיקרו את השיר ביחד עם נעימתו בכת אחת. ויש שהיה מתפעל מנעימה עד שהיא היתה מעוררתו לחבר לה מלים. ולאחר שהיו השיר ונעימתו מוצאים חן בעיניו. היה מוסרם לידידיו המנגנים כדי שיזמרום. כי הוא אומר: "על משמרתי אנכי נצב כל הלילות, כותב על נייר ועל הרפתרא כל שפה ברורה... לנוגנים, להתשיר תשורה בכללים ופרטים לפורטים עלי הגבל"

<sup>1)</sup> עיין על זה באריכות: ש. רוז אניס, ימי ישראל בתוגרמה, חיג, עמי 22 ואילך.

<sup>2)</sup> כך אומר רוואנים. שם, שם, עמי 179. אבל איני יודע מנין לו דבר זה. ידועים רק שני בניו בשמות: משה ויעקב. אפשר שהיה לו בן ושמו לווי. כי בקובץ כתב-יד "שארית-ישראל" לו" נג'ארה נמצאים שמונה פזמונים לרי לוי בן ישראל.

(בהקדמה ל.מימי ישראל'). והכל לפי מצב רוחו ולא על־פי הזמנה: "ביום צרתי מלתי ואחותי ובאש-עברתי גילי ושמחתי" (שם). או: "ירעד לבי עת שיר אהגה, ירפק שׁן בשׁן, יבער בקרבי כמו גחלת". כך מתחיל שירו, שאינו בקובץ "זמירות ישראל" ונדפם בקובץ אחר בכלכותה ובגדאד.

בתוצאה החדשה של ישיריו עבר עליהם מחדש ושם לב ביחוד אל הסגנון, שצריך להיות מנופה בנפה מכל שפה חצופה בזמה שטופה. ונפשי שאפה ונכספה גם כלתה מעודי אותיות נקיות, מוב לשמים ולבריות. והנה נרשם בלבי בשעור ואמזר. כי שיחת ת'ח צריכה תלמור, ובגמרא אות רשומה, ר' אבהו כי היה משתעי בלשון חכמה. היה אומר למשרתיו: זריזין מקדימין, אתריגו לי פחמין' (שם). מי שיש לו יתם כזה אל התוכן ואל הסגנון של יצירותיו אינו פה דובר נבלה' במובן הפשוט, כדבריו של ר"מ ל ו נזא נו. ועל פן מתעורר החששי שמא קנאת משוררים דברה מתוך גרונו של זה האחרון. שהרי אף הוא היה פיימן והדפים המון פיומים בספרו שתי ידות" — ומעולם לא זכו לפרסום ולא נתקבלו כלל: —

את שיריו סדר נג'אַרה בשלשה חלקים: א) עולת תמיד"—כ"ב שירים. לכל ימות השבוע. מסודרים על־פּי המקמות והנעימות, שבהן הם מושרים. ב) עולת שבת" — נ"ד שיר, לכל שבתות־השנה, וכל שיר מספר על תוכן פרשת־השבוע. ג) עולת החודש" — ס"ו שירים לראש-חודש ומועדים.

שיריו מלאו את כל חייו. מהם היתה פרנסתו ובהם היו כל חיי־רוחו. וכן הוא אומר: "אלה הם מימי והמה לחמי, לחם ביתי לכלכל שיבתי". שאיפתו הרוחנית נתמלאה. כי קובץ־שיריו נתפרסם בכל תפוצות־ישראל במזרח והועתק ונדפס חלקים. חלקים בהוצאות אין מספר. אפשר לומר בבמחה, שאין בתוכנו שום משורר או פיישן שזכה לכל־כך הרבה מהדורות כנג'ארה. אין לך קובץ־פזמונים בכל המזרחי בין בדפוס בין בכתב־יד, זה שלש מאות וחמשים שנהי שלא יהיה בו מספר גדול משירי־נג'ארה. בכל כות ה, בו מבי, בנדאדי חלב. ירו שלים, קוש מה, סאל וניק, ביליגראדוי עדן שבתימן, אלכסנדריה, אל גזיר, תוניסי ליבורנו, וויניציא ה, — בכל המקומות האלה נדפסו קובצי־פזמונים, ובכולם נושל נג'ארה חלק בראש, ולפעמים הוא תופס כמעם את חצי־הקובץ. ואולם שאיפתו החמרית לא נתמלאה, מי, לפי המסורת המתהלכת בעםי היה מוכרח לעת-זקנתו ללכת ל עז ה, שהיתה בה אז קהלה יהודית, ולהיות בה רב ומורה־צדק. ושם נפטר בערך בשנת ש"פ. אמנם, אין שום הוכחה ברורה לדב־ וכל הראיה היא מה שמספר בעל שבפי העם זבודא' יש בה מן האמת.

חמש שנים לאחר שהדפים את קובץ שיריו אסף את מכתביו ואת שירי הידידות וההזדמנות שלו והדפיםם כוויניציאה בשנת שס"ה בשם "מימי=ישראל", שהם

נחלקים לששה "נהרות":

מי השלוח — אשלחם אל כל הכם, אל כל חוזה. מי מנוחות — הן יקדם איש־גילות ושמחות יחזה. מי = מריבה — בם ילחם איש חיל עם כל איש נבזה. מי = מצור — הנה ידלחם כל איש מצוק ואיש רזה. מי = זהב — הם לאכול לחם דל ורש מזה ומזה. מי = המרים — בם יתנחם בשאון יוון שוכב הוזה".

ובסופו באה כעין פואמה בשם "משחקת תבל" — על משחק-תבל ועל הבליה וקריאה לחיים מוסריים. שיר זה כבר נדפם בצפת, שנת שמ'ז, והמוציא העיר עליה: "נמצא אצלנו האגרת הזאת משחקת תבל, מעשה ידי אומן... הסכמנו להדפיסה ג'כ, למען יהיה הספר הזה שלם כפי היכולת, ולהודיע לבני האדם גבורות המחבר הזה ולעשות לו שם תפארת, להיותו ראש המשוררים והמדברים, ומי כמוהו מורה".

שיריו המכונסים בּקְבְצִים "זמירות־ישראל" ו"מימי-ישראל" הם מבחר־שיריו. וכנראה. פסל בעצמו הרבה משיריו מלבוא בדפוס ונשארו בכתב"ד; ואף-על-פי-כן נתפרסמו גם הם. נדפסו ממנו לאחר פשירתו: א) פזמונים בהוצאת פ רי ד ל נ ד רי ווינא תרי"ז — ק"כ שירים: ב) בקובץ כלכותא ובגדאַד — כששים שיר. חוץ מזה נשארו הרבה שירים בכתב-יד בקובץ "שארית-ישראל" בבתי-ספרים אחדים. בקובץ זה נמצאים הרבה מן השירים, שכבר נדפסו בקבצים הנזכרים, אבל יש בו גם חלק, שעריין לא ראה אור-הדפום. בסך-הכל ידועים לנו כ ש מ ונ ה מ א ו ת שירי ם שיי כ ים ל נ ג' אַ ר ה. יש גם חקוים, שיש בראש חרוזיהם ישראל, שספק הוא אם הם שלו, כמנהגם של בני-המזרח להתלות באילן גדול כדי שיהיו דבריהם נשמעים.

גם בספרות הרבנית עסק ר' ישראל. הוא חבר ארבעים דרושים, חבר ספר בשם "שוחטי ילדים" — למוד שחיטה בחרוזים, ו"פצעי־אוהב" — פרוש לאיוב. אך חבורים אלה אינם ענין לפרצופו בתור משורר. אָפּיוֹ הפיוטי מתגלה בכל יפיו רק ברגעים, שבהם השתחררה רוחו מן המועקה הרבנית.

צד יפה באפיו של נג'ארה הוא השתתפותו בצרת־עמו בכלל ובפרט — השתדלותו בכל מקרה רע וצרה, שבאו על צפת עיר־מולדתו ועל קהלת דמשק, ולא פחות מזה בעד ירושלים. הוא אינו סוגר את עצמו בד' אמותיו, כהרבה משוררים, אלא הוא חי עם הצבור ולבו עד ורגש לכל המתרחש בעולם לכלל. ולא פחות מזה לפרט. רגשות-ידידותו לחבריו מפליאים בעמקם. תמיד הוא מוכן לבוא לעזרה, — הוא, שתמיד הוא עצמו זקוק לעזרה. הרי דוגמאות משירי־ידידות שלו:

לידירו המשורר אברהם לחמי הוא כותב 1 במשקל ואפר מקומע

<sup>1) &</sup>quot;מימי=ישראל". קע"ו.

:(--0,---0)

יְבַלְבֵּל רַעֲבוֹן עַבְּרוֹ מְשֶׁרָתוֹ, יִקְהֵם אֶת פְּגִי הוֹדוֹ בְנָאֻמוֹ יְהוֹפִיעַ לְהָאִיר מַחֲשַׁבִּי, בְּבָתִי־שִׁיר וְטֹנְרִי־יַהְלוֹמוֹ יְהוֹפִיעַ לְהָאִיר מַחֲשַׁבִּי, בְּבָתִי־שִׁיר וְטֹנְרִי־יַהְלוֹמוֹ בְּשִׁיִרִי־תָּן יְנִיב שֶּׁפְּה בְרוֹרָה וּבִּרְבַשׁ־פִּיו בְּנִפֶּת־צוּף וְטַעֲמוֹ – – – בְּשִׁיִרִי־תָן יְנִיב שֶּׁפְּה בְרוֹרָה וּבִּרְבַשׁ־פִּיו בְּנִפֶּת־צוּף וְטַעֲמוֹ – – – וְאַבִּיל מָמְרוֹם-בְּקְרְשוֹ בְשִׁיְרִיוּ, לְאַמ, אַךְ לֹא בְּגוֹדֶל־תַּמְנִי יְבַלְבֵּל רַעֲבוֹן עַבְּרוֹ מְשֶׁרִיוּ, לְאַמ, אַךְ לֹא בְּגוֹדֶל־תַּמוֹנוּ

שיר זה והבאים אחריו כולם הם בסגנונם של משוררי ספרד. להמשורר ד ו ד הוא שר במשקל רג'ז בחסר חיתד במדה השלישית

יוֹם נְגְלְתָה שָׁבְיֵנַתְ־הוֹדְךְ עַל אָבָלִי, נְתְּעִלְּהָ אוֹרָה בְּצִפְּצוּפֶיךְּ. ... יוֹם נְגְלְתָה שָׁבִינַתִּ־הוֹדְךְ עַל אָבָלִי, נְתְּעִלְּהָ אוֹרָה בְּצִפְצוּפֶיךְּ. ...

לא הָאָבוֹנְהִי לַשְּׁמוּעָה עַר אֲשֶׁר אוֹבְלָה רְבַשׁ מִסְעַרֵת·צוּפֶּיךְ... קח-גַא תִשׁוּרָה מֵאָמִיר חָשָּׁקֹף, לִבּוֹ הַבֹא נִכְינָה בָאשׁירִשְּׁפִּיךְ...

ולהמשורר יום = טוב 1 - במשקל הקודם:

מָשוֹב הַּחַיִּינִי בְּמַלִּאוֹר-אַמִּלְּה. בָּאוֹ בִּכִּלְיוֹתִי בְּנִי-אַשְּׁפְּחָהִּ בָּאתָ בְּדָם נָקוֹ וִירִאשׁ רַצִּגְּתֶּ – – מַה-לָּהְ וְלִי הַהוֹר לְהַנְּהִי מַהַלָּל בִּשְּׁאוֹל-נְאוֹנָה, מַה-לָּהְ נִזְעִקּקתָּ... מַה-לָּךְ וְלִי הַהוֹר לְהַנְּהִי בִּעְקְתָּהְּ אוֹתִי בְּמוֹ אֵשּירִשְּׂפְּהְ דְלַקְקְתָּ.

ולידידי שבנה בית חדשי חוא כותב ונותן בטתנה "בית" (שיר) לעוטת ה"בית" במשקל הקודם:

אוֹרָה לְּךְּ רִיתִי, וּפָּה פַּצִיתִי, אָוְבּר נְסוּלֶיךְ וְלֹא נְשִּיתִי. – אוֹרָה לְּךָּ רִיתִי, וּנִשְּׁמָתִי – אָלֶם וֹבַיִת זָה, אֲשֶׁר בָּנִיתִי. –

את לעקור את מוכרח האר"י, שהיה מוכרח לעקור את ר'י, אש כנזי ממצרים, רבו אש דירתו ממצרים מפני המחלוקת, שהיתה לו עם הנגיד האחרון יעקב בן חיים תלמיד  $_{-}^{2}$ 

<sup>-</sup>המשוררים הללו נודעו לנו רק מתוך שיריו של נגיארה: לא נשאר מהם שום שיר לפלימה

משכנזי היה מאשכנז ונולד בירושלים בשנת רים. על המהלוקת עיין .שם (2

בא לדמשק לאסוף נדבות לטובת ירושלים. נג'ארה תמך בו והלך עם ר'בצלאל הסובכים בעיר להעיר לבבות ולגבות על דלתי בתי יחידי הקהל" לטובת "בני ציון, אשר נפשם יבשה". וכדי שלא להטריח את ר' בצלאל אשכנזי ללכת לחלב, כתב גג'ארה לרב בחלב. ש מואל לא נידו, ובקשו, שיאסוף כסף וישלח לר"ב אשכנזי, — והשתדלותו פעלה. ומאז היה נג'ארה מקבץ נדבות בעד ציון. כשמת ר' בצלאל נשא עליו המשורר קינה:

אָסָפּוֹד ְבָּנֶפָּשׁ עָנוּמְה, שׁוּמִמָה, עַל יוֹשֵׁב בְּצֵל הַחְבְמָה, אֶסְפּוֹד בְּנֵפֶל הַחְבְמָה, שִׁמִמָה, עֹל יוֹשֵׁב בְּצֵל הַחְבְמָה, לְּצֵרף אוֹתִיוֹת, בְּם אֵל צֶר תַּבְּלי יוֹבְעַ הְיָה בְּצֵלְאֵל...
יָמִינוֹ צִיוֹן רוֹמִמְה, קוֹמִסָה, כִּי הוּא מְלֵא רוּחַ-חְכְמָה...
אוֹ־בָּא לָה, צִיוֹן אָמַרָה, מִצְרֵים אוֹתוֹ הִנְבִּירָה.
אוֹ־בָּא לָה, צִיוֹן אָמַרָה, כִּי אַבְּרָה חָמֵברת כָּל שׁוֹאֵל...

כשקמה צרה על קהלת-דמשק, התעורר נג'ארה וכתב בקשה לראש-הרבנים בקושמה, ר'מאיר שנג'י, על עריצותו של הפחה, שהציק ליהודים. ודבריו פעלוי כי שאַנג'י השתדל אצל הממשלה ובפקודתה הומת הפחה. וכן בקש על קהלת צפת וכתב לר"מ שאַנג'י זה: על המלשינים ... להפיל עניים ואביונים ... יוציא שם בקישמנדינא מאמר מהמלך והמשנים לשרשם מארץ=חיים". וכן כתב בקשה לגביריקושמ ה בעד אחזו פלימי - צפת, שבאו ל דמשק: "חכמי העיר צפת רובם ככולם בורחים מפני חמת המציק, אשר עשקם ורבם". וכוונתו על התנפלות הדרוזים על צפת בשנת שם"א.

וגם בכל מקרה, שקרה לאחד מידידיו. בין שמחה ובין צער, אנו פוגשים את המשורר משתתף בשמחתו וצערו של זה על־ידי שירים. והוא שר גם על מה שקרה במשפחתו כגון על מחלתו הממושכת של יעקב בנו:

אוֹי עַל חַפֶּה שׁוַקעַת, בִּין חוֹרֵי עָפָּר לְרְקוֹב,

חוֹסִי על תּוֹלַעַת ּנִי אָבַר אָת יַעַקֹב...

רוֹאָה בְשַׂר־יִרָבְיוֹ בְּחַיִיהֶם שְׂרוּפְה.

אָיךָ יִמְצָא עוֹר לְעָרָיו ²) וּלְמַכְאוֹנָיו הְרוּפָה יָ...

צרותיו העבירו אותו לפעמים על דעת-קונו והתחיל מפקפק בהשגחה ובהנהגת-העולם בצדק. עלתה על לבו המענה הישנה של "צדיק ורע לו. רשע וטוב לו". ואז הוא שר על קירות הזמן ותמורותיו במשקל ואפר מקוטע:

לָקוֹל שֶׁמֶּף דָבמוֹן מֵי יַם שְׁאוֹנִי, אָנִי אָשִיר דְדַּיְשִיר אָת נְאינִי.

ָאָנִי אָשִׁיר לְּהָסִיר צִירּיּלְבָבִי בְּשֶׁתֶּסּ פָּה וְעם וִמְרַת־רְשׁוֹנֵי.

בְּמֶתֶקּיפֶּה וְנִיב שְּׁפָּה בְּרוּרָה אֲחַבֵּר שִׁיר רְהַשְּׁקִים חִילּיְרֵוֹנִי.

הגדולים לרי חי"ר אזו ל אי (חידא), ובאריכות—בספרו של רוז אנים, ח"ב, עמי 184 ואילך. (בעד ערים (ישעיה, ס"ד, ה"), משערכת.

רְאוֹת הָמִיר חַלּוֹפִיהָן חֲלִיפּוֹת יְלֶכְּר נָבֶר וְאִישׁ מִן מֵין כְמִינִי לְאִישׁ רָשֶׁע יִפִּגִּא מִשְּׁאֲלוֹתְוּי וְאָם יִהְיָה אָפִּימּוֹרוֹם וּמִינִי: וְאִישׁ־צֶּדֶק הֲלֹא יִדַּק יָּעְפָּר, יְצוּדֶנּוּ לְמִרחָפּוֹת וְעוֹנִי.. אֲבֶל זֹאת בָּי יָחֶבֵר לָבִּי וְזִיּתְר, לְחַבָּל לַעֲנָה יִמְסוֹך בְּיִינִי אֲשֶׁר לֹא כִי לְבַד הַנִּיף בְּּוְדִיּ בִּקוֹרוֹתְיוּ, אֲשֶׁר אֶרְאָה בְעִינִי אֲשֶׁר לֹא כִי לְבַד הַנִּיף בְּּוְד. כִּי בְרַבִּים הַם שְׂבַעִים הִי וְנֵם נִי. אֲשֶׁר לֹא כִי לְבַד הַנִּיף הִמִּרִם", י״ח).

כבר העירונו למעלה, שאַך מועטים הם שיריו. שאפשר כיום לקראם בשלמותם שירים מוצלחים כאלה הם על־פּכי תכנם הבעת הרגש הטבעי. בלי תערובת של יסודות דתיים. בשירים אלה מתגלית רוח השירה המזרחית־השמית בכל תקפה הן בתכנם. שהוא בטוי חיי=המזרח, והן בסגנונם, שהוא לשון תנכי"ת רעננה, מבהקת בבטויה ובצלצולה ומושפעת משפעת הלשון ה ע ר ב י ת ושירתה. הרי דוגמאות אחדות: במשקל רַנַי:

יַברוּ) שְּׁנַת־אֵינֵי וְאֶפָּעַר<sup>2</sup>) בְּאָנֵי חוֹך יִם הָשׁוּלְחָךְ וְאֵכֶּה אֶוִבְּרָה.

לוּ אֶהֶנֶה יוֹגַק וְאַהָּה אוֹמְנִי, אִינַק שְׁבִּי־יְפֶּיְה, צְּמֶאי אֶיְּבְּּרָה.
לוּ אֶהֶנֶה שֹׁלֵח וְאַהָּה נוֹחְנִי תוֹךְ לֵב פְּשִׁנְּאֶיךְה, בְּּבְּמֶם אֶשְׁבְּרָה.
לוּ אֶהֶנֶה אֹהֶל וְאַהָּה נוֹחְנִי תוֹךְ לֵב פְשִׁנְּאֶיךָה, בְּּבְמֶם אֶשְׁבְּרָה.
לוּ אֶהְנֶה אֹהֶל וְאַהָּה שוֹכְנִי, נִחְעַלְּסָה אַבַּב. בְּּגִיל נִחְאַזְּרָה.
לוֹ אֶהְנֶה לֶשׁוֹן וְאַהָּה בֹוִעְנִי, אַשְּׁאִף עַבוֹּדְכֹּה, בְּשִׁיר וַאֲמַרָה.
לוֹ אֶהְנֶה עָבֶּר וְאַהָּה רוִוֹנִי, אָשְׁאף עַבוֹדְהַהְה, דְרוֹר לֹא אָבְחַרָה.

או בטשקל הקודם:
יְפְעַת הָּמִינְּתָךְ הָבִיאַתְּנִי בְּבוֹר־חָשֶׁק וְשָבַעְּתִּי בְּיַם יְנִיֹן וְאָח.
יִפְעַת הְּמִינְּתָךְ הָבִיאַתְנִי בְּבוֹר־חָשֶׁק וְשָבַעְּתִּי בְיַם יְנִיֹן וְאָח.
אָל מְאוֹרְ־הֹיךְךְ בָּסְפִּירִים קְנָּאוּ נָגְּרְךְ מָח בְּאַרִ הִאשׁ הַלֹּא יָבוֹף וְשָׁח.
הָשֶׁת לְלָבְרֵנִי הַבְּנוֹי אֲנִי אִנִּי אִישׁ מִנְּרֹרְךְ מֵח בְּפִיוֹ דוֹבְר וְשָׁח.
בַּחְלֵי הְשִׁלְּחָךְ בְּבְלוֹנִי אֲנִי אִנִּי אִשְׁמְנִּרְרֶךְ מֵח בְּפִיוֹ דוֹבְר וְשָׁח.
בְּמָת לְלָבְרֵנִי הַבְּנוֹי אֲנִי אַנִּי אָשִׁ מְנִּרְרֶךְ מֵח בְּאַרִּים וְעָח.
בְּל רוֹצְחִים צְּרִים בְּשׁתִי מִבּוֹתִין הַּבְּרֵנִי בְּעָרִים מְנָּאוּ נָנְרְךְ כְּמִי מָחִיבְּי וְשִׁרְּ וְשָׁהַ בְּעָר וְּבְּבְּר וְשִׁהְ בְּבְּלְיִרְ וְשְׁרִי בְּעִר הְּבְּלוֹנִי אֲנִים בְּבָּר הִוֹּרָים בְּעָר הְשָבְיר בְּשׁתִי מִוֹנִין הַאַרוֹנוֹת ( – – י בּשׁר מִוּחִים:
בְּל רוֹצְחִים בְּעִר הִּבְּעִי מִוֹנִין הַאחרונות ( – י בשתי מרותיו האחרונות ( בּיִבּי הַמְּוֹבְי בְּעָב בְּשֹרִי מִבְּוֹים בְּבִּר הִוֹבְּי בְּבִּים בְּבְּר מִשְׁלִיבְר בְּשֹר מִבְּיִם בְּבְּבִיים הְּבָּבְיוֹ הִבּיוֹם בְּבְּבִית מִוּיִים בְּבְּרִים בְּבִּר הִבְּיִים הְּבִּים בְּבִּים בְּבְּרִים בְּבוֹב הוֹיְנִים הְבּים בְּבִית מִּוֹבְיים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִּבְים בְּבִּבְּבְּים בְּנִבְיים בְּבִּבְים בְּבִּים הִינִים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִּבְּים בְּבְּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּיוֹים בְּבְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּיוֹבְיים בְּבְּים בְּבְּיוֹבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִים בְּנִים בְּבְּים בְּבְּבְים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְיבְים ב

<sup>1)</sup> במקום ,תדד", כדי שיצא ,ישראל" בראשי-החרוזים. (2) בקובץ-בגדאד: "ואסער".

<sup>3)</sup> במקום "אתה", רגיל אצל משוררי\_הזפן.

וֹאָינִיף. הִם (תּוֹ).וֹרָטִיבוּן, וֹפָּׁרִי יָמִיבוּן שִּׁפְּתוֹמִיף לֹא נִרָבָּׁר יְּרָבוּן וֹפְּנִוּך לִר יִימִּיבוּן אַפְּתוֹמִיף לִא יַרַבָּּר יְּרָבוּן וַפְּנִוּך לִר יִימִּיבוּן מַפְּתוֹמִיף לִא יַרַבָּר יְּרָבוּן יִפְּנִוּך לִר יִימִיבוּן נְפְּשִׁי בְּאוֹרַךְ שִּׁיְתִּדּן וְּתִשְּׁכַּע בְּנִוֹרְ נְּבְּיִּשׁן.

והנה חרוזים נכחרים מתוך שיריו. והם כולם שירי-אהבה, אבל הסמל שלהם הוא. שהקרוש־ברוך-הוא וכנסת־ישראל הם דוד ורעיה:

נַחַלֵּלָ נְּרֵוֹר וּלִבְּטִׁרְנִי וּלְרָּ דִּפְּטִּׁר שִּׂלְּעַה. נְשִּׁאָפוּן בָּנַר דַתְּהְנִי וְלָּנְ דַּפְּטֵּׁה שִּׂלְלַה.

הַנִּידָה לֵּיו מָאוֹד־אָינִיוּ אֵיכָה תִשְׁכַּח חֲשׁנְּקְהּּיּ−

חוֹן בַּחֹי, דַּלְחַךְ דוֹפָּקָה, עָלֶיךְ מָחָרִבְּקְה... ו"ומירוֹת ישראלי ח"א, ייב).

יי שוֹאָג נִשְּאַרְחִי כְּלְבִיא נִשְּקַפְּחִי בְעַר אָשְׁנַבִּיּי ...

לְשָׁאוֹל עַל חָבְּרת־לָבְנִי: חָפַק עָבַר - הָשִׁיבוּנִי.. (שם, שם יים).

ייאָיתִיקּ עַל מִשְּׁבָּנִי אַף רוּחִי דְּךְ דּוֹבִבָּה:

סָתַי תִּרְפָּא מְשוּבְתִי וְתֹאֹהְבַנִי נְדְבָה... (שם, שם, ר״ב).

יָפַית וְנָעַמְתְּ, צְבַיִּתְּחַן עון כֻשָּׁם שְׁבוֹ.

אָאי מִשְּׁבִי וּשְּׁבִי־נָא עִם מַלְּכֵּךְ בִּמְסְבּוֹ...

אָל נַהַבִּי נַחַבִּי דְּבַשׁ וְחֶמְאָה בוֹאִי,

וֹקְחִי מַעַרַנִּים רְנַפְשֵּׁךְּ עַלְ כֹּלְ הַתְנַשּׁאִי.

דָאָי כַנָּשֶׁר עַר שוֹנָאָך וְעָלֶיו תִּצְּבָּאִי... (שם שם ר״ג).

...שַּמְתַנָּי בֵּין שִנִּי־נוֹרִים וַאַיִי אוֹחִיל דְרוֹרִים.

הָנָנִי, קַבְּץְ עַדְרִים, פְּזּוּרִים הָם בְּבָל פִּיוֹת ... (שם ישם, נ״ב).

יַשְאָת לא אוֹבַל עוֹל שְבִי, אַלַךְ נָר מֵאָרֶץ־צְבִי,

עַד אָנָּה תִּבְרַח כִּצְּבִי ? – שוֹב אָתִי, נַפְשִׁי רָפְאָה ... (שם, שם, ע"ו).

יָרָמֶה נוֹדּ־דּוֹד בְּגוּר יָמְרֹף מֶּרֶף. אְדָם אְבַלּי

אָש-חָשָׁקוֹ בִי סְגוּר וּלְּבָבִי אִינָגוּ אָבָּל ... (שם שם, צ').

יָשׁנָה בָּחֵיקּתַּאַנָהי מִחְנוּמְתָּהְ עוֹרִיי

ּלָבְשִּי עוֹז, אַסִירַת־הָּקְנָה, ֹמִעָפַר הָחְנַעֲרִי

ימַתמני מָטָלַ הּפָּנוֹנוּ וֹשִׁנִי כֹּיבֹבְ בְּטִוּנוּ

בּוֹאִי־נָא. חָסָי בְּצָלָי, וְגוֹרָי תוֹךְ חַרְּרִי ... (שם. שם ק"א).

בְּשַׁיֵרְרְרִאִּשָּׁהְ דְּשְׁה תִּקְנַת חוּש־זְהָב. שְׁעַרִררִאִשָּׁהְ דָּשְׁה תִּקְנַת חוּש־זְהָב.

ָּקַרְבָּתַהְ אָשֶׁמָּה זָבִּי וֹאַהַבּ׳ דּנָדְיָהְ נְּעִימָה מֵרבׁ פְּנִינִים.

```
רָשֶׁפָּי׳צַּנְבַּכָּחָדְּ בָּלַפִּיד יִבְעַר וּבְיַם־הְּשנְּקְחָדְּ לְבָבִי יִסְעַר 1) ... (שם, שם, ק״ר).
                                              יָפַת אָינֵים וּבְבוֹת, בָּם הַּצוֹרי בָּל יְּבְבוֹח.
                                                  שְּׁפָּתִיךְ דְבַשׁ זָבוֹת וּפָנִיךְ לֹא־עָבוֹת...
             אֶל קוֹלֶךְ אָוְנֵי קַשׁוּבוֹה. צְבְיָה עָפֶּרֶת־וְאַהְבוֹת (שם שם קיו).
                                               יָפּוֹצִץ פַּמִּישׁ־נְּרוֹּרְהְּ דּוֹרְ טָכַע־נְבָבִיּי
                                              אַיר־נְדֹנְדְהְ בִּי כַפִּיד יָבָער יְנַהּ שְׁבִיבִי.
                                     בּבוּ שַׂמָתִּי שָׁבָרִי, חַבוֹשׁ שִׁבְּרִי וְשְּׁכוֹן סְבִיבִי...
                                                   יַיָּאַנְן מוֹאָב מִנְעוֹרִיו וַאָצִי מְשְׁרָשְׁרָ
                    וְאוֹנְבִי שָׁמִקִם עַר שִׁקָּרְיוּ שְׁבְּיוּ וְיָבְעַפּוּ אֲר... (שם, שם, קמ"ר).
                       יָפַת ּתוֹצֵר וְנַפַת ּמַיְאָה עֲרִינָה עַטִי צִּבְוּך וָאָת עֶּוְדִוּךְ עַדִי בָּא.
                בָּאָיר־אָיוֹן מָכוֹן־אָרִיוֹן חֲנִיּנָא אָנִי אָפְּדֵרְ וְאָתַּן לֶּךְ חֲנִינָנָה.
                יָקרָה מִפְּנִינִים אַתְּּי פְּנִינָה יִשׁנַעת בַּרּ־מְעוֹנִים חִישׁ פְּנִי־נָא.
   ייי(s אָלֵי מַלָּבֶּךְ הַּחָנָּה, שְּׁאִי שִׁיר בַּעְבוּר נַפְּשֵּׁךְ הְּחִיינִא אַיִּר יוֹם-יוֹם אָלֵי מַלְבֵּךְ
            יַרָחִיק נְדוֹר דּוֹד נַעֲמֶן, יַאֲנִי בָּלְתוֹ בְּמוֹ אַלְמֶן. (שם, שם קס'ם).
                                        רָשׁוֹב עָפֶּי לָי הָבְּפִיחַ, וְהָגָה אָחַר רַבּיּוְפָן.
                              שְׁאַפָּתִי נְשִׁיקוֹת־פִּיהוּ כִּי טוֹבִים דּוֹדָיוּ בְקדוֹשׁ הוּא.
                                               אָהוֹדֶנוּ וְאַנְיָהוּ בְשִיר יָנִעַם כְּצוּף וּשְׂוֹ,
                                             בַּצְתוּי אָנִי יוֹנָתוּי בַּחָיק־אַרוֹנִים זוּלַחוֹי
       אַלוּפִי עָיַב בִּיח־שִּבְהוּ, וַאָּנִי בְּיַד אַלוּף־הִיְמָן... (שם, שם, קפ'ו).
                                                    יַרָהִיבוּנִי אִינַיִהְ יָפָּה בָּאָת יִרְיָמוּף
                                                 בַבִּים חַלֻּכִים יַפִּירוּן וְבַחָּצִים יַלְחֲמוּן.
                                         נֹבַבַּוֹתֵּי בַתוֹדְ רַשְּׁתָּדְ וּפַּח־חַשְׁאַקְדְ כִי מְׁמוּן.
                                          פַּנְּחִי שִּיר בָּמַלֵיִהְ אֲשֶׁר כּוֹשֵׁל וְקוּסוּן...
                 (שם, שם, ר'ה).
                                     ועכשיו נביא דוגמאות מתוך "הפזמונים":
                                       יָפָה־קוֹל ומֵימִיב נַגּן, כַּבֵּר הָאֵל מֶחנָיִךְ 3),
                                         אָשֶּׁר אִין לוֹ קוֹר בְּהוֹנֶן. רוֹן מָפֵּה שֶּחְנְנְהָ.
                                    בּי אַר יָבָר נוֹצָר מָגון וְהוֹא שָׁם נִיב בָּנרוֹנָךְ...
                                          שור. בָּר הָעוֹפוֹת רָמִינִיהָם יַשִּׁירוּ בַּקְׁר וַעֶּרֶב.
                וְאֵין גַם אֶחֶד נָפְטֶר מִהָּם, בָּאָמֶור, כִּי אָיֵן קוֹלוֹ עָרֵב... (שם, ק"ו).
                                                   לַפָּה בָּרָחוֹב תַּכִיף בּא אֶל בּן שָׁם אַלַן.
```

<sup>1)</sup> במליצה אסער כאני תוך ים חשוקתך" כבר השתמש בשיר "ידיד שנת-עיני"; וכן חוזר הוא על עצמו הרבה מאד. 2) מלות שוות בצלצולן ושונות במובנן. מעין זה יש הרבה בשירי מספרדים. 3) הנכון "מְהוֹנֶר" ומיוסד על מאמר חז"ל: "כבד את ה' מהונך, אל תקרי מהונך אלא מגרונך".—

וָאָפָֿנוֹת מוֹב צָּלָּן, עַרוּגוֹת־מַשְּׁעִי ... (שם, קי"ב).

הדוגמאות הללו יש בהן כדי להכיר את מהלך שירתו הלירית הרומאנטית, בטעם המזרח, של נג'ארה. תאוריו ותמונותיו מיוסדים על הליריקה התנ"כית, ששירת־הספרדים הושפעה ממנה. אולם סגנונו יש בו מן הקלות והטבעיות התנ"כית הרבה וחר ממה שיש בשירי הספרדים. כי עממי הוא. אין מקוריות מרובה בציוהיוי בסגנונו, אין יצירות חדשות בלשונוי אכל חדושו הוא — הטבעיות והעמטיות. נג'ארה השיב לשירה העברית, לכל הפחות במזרח, את הפשטות ואת הבטוי הטבעי- הוא אשיב ללשון העכרית את רעננותה התנ"כית ובער אחר הסגנון הפיוטי המשונה. הקשה והמלאכותי ששלם בשירה העברית במשך שבע מאות שנה. הוא שחרר את הבעת הרגש השירי מן העול הכבד, ששם עליו ר' אל עזר הקליר בלשון=חברול שלו ומן המועקה, שהוסיף עליו דונש בן לברט במשקל הערבי. אמנם אף הוא עצמו שקל כחמשים משיריו במשקלים ערביים והראה את כשרונו במשקל-ערב, כנראה מתוך הדוגמאות המובאות, וכן היה גם הוא עושה לפעמים -משעמים" מלאכותיים כדרך הפיישנים. ואף הוא חבר שירים-פיוטים בסגנון ה"רהטא", כלומר, שכל סוף-בית גומר בחלק מפסוקי התנ"ך, וכן אלפא=ביתות ארוכות, או שיר, שכל מלה שבו מתחלת באלף ושקרא לו "אלפי ישראל" ("ומירות-ישראל". נ"ד): "אהיה אשר אהיה אלהים אל אמתי אומן אמונתך אני אודיע", ועוד, וכן שיר שכל מלה בו מתחלת במ"ם: "משובח מפואר מלשון מלאכיו מתי משמר" (פזמונים, פ"מ). ואולם המשורר עצמו מזלזל באפנים הללו של מלאכת-השיר ובאחד ממכתביו לחברו המשורר יום־מוב הוא אומר: ....אפס כי לא תהיה תפארתם בעיני כחרוזים. כי בדרך ההיא אין בה רק יגיעת חיפוש המלות" ונג שנא נג'ארה לחקות מעשי אחרים ולהתקשט בנוצות-זרים. כי במכתבו לאחר, ששלח שירים מחוקים הוא כותב "\*\*\*\*נתנך עוונך היום הזה בידי לגלות הרפתך בקהל קדושים שירים הנגשים אל מלאכת המליצה להיותך לשמצה בקמיהם ולגונב דבריהם הנאמרים באמת. במה תתפאר, איש בער לא ידע, לדבר דבר בשמך, אשר ככר היה מלפנים, אשר גבלו ראשונים (?) במה כחך גדול? האם לגנוב חידות ומליצות מבעלי מועצות, ולהעתיק שירים מעל ספרי נוגנים ושרים. הם המדברים דברים ברים ותשלך אותם ארצה בלשונך, לשון-מרמה, ותעתק משם רננים מהקדמונים... ומהחריזי לקחת חרוזים... ותתגדל בשירים, אשר לא עשית, ובתים מלאים כל מוב, אשר לא בנית. ועתה קום ברח לך... ואל תוסף עוד להעתיק מכל ספר אמרי-שפר ולהדביקם אל משליך, משלי אפר. כי לא אחריש בדיך... ולשעבר נמלכתי, כי המלכתי אותך והבאתיך במספר מפקד בני הנביאים הבאים בשערים המצויינים לרננים" 2).

אולם למרות התנגדותו הנמרצה לחקויים ול"השאלות" לא נקה הוא עצמו מחמא זה. אף אם חקוייו אינם גנכות או "השאלות" פשוטות. והנכון לומר. שהלך בעקבות

ניה. (2 מי-מנוחות", קניב. (1) מי-מריבה", קנ"ז.

אחדים ועשה מה שעשה בהכרה שאינו לוקח מאחרים. הוא מעיד על עצמו: "לשון זר שנאתי, ושירם בחלתי, כבדים הם אתי כמשא על כתפי". הוא חקה — ולא הרגיש, כי מחקה הוא הרי דוגמאות מחקוייו:

"אמלל בצְּנָחִין זמירין ושבחין לברא כל רוחין ותמהוהי סגין", וכו' --- זהו חקוי ל אומר בשבחין" של האר"י. "יעלה קומתך דמתה לתמר, זיו שפתותיך כמו חום שני" - חקוי .יעלת הן, קולך ערב" לר"י ה ל וי - ביונתי. מה-לך נודרת מקן אל קן תרחפי" -- חקוי יונה נודדת מקנה" לר' יהושע קשלארי. "ידיד נפשי בך חשקי צרי תשלח לציר לבי" – חקוי ל"ידיד נפשי, ידיד חשקי" לר' י חיא ל. "יבוא דודי לגן-ערנו, למה מני כצבי ברח" דומה בתכנו לעידידי השכחת חנותך בבין שדי" ל ר"י ה ל וי . -- ובכלל, בתאורים, שבו נעשתה היונה סמל לכנסת-ישראל, יש הרבה מסגנונו של ר' יהודה הל וי. . ישנה בחיק תאוה מהנומתך עורי" מזכיר את המאורה "ישן בכנפי הנדוד" לרי"ה. "אשיר עוז אל לב חוקר וארנן לבוקר" הוא חקוי להפזמון הידוע: אורה לאל לבב חוקר" לר' שמעיה. "יום זה מכל יום מכובד אל השית, כי מכל מלאכתו בו ידו שם חפשית" הוא חקוי ל, יום זה מכובר מכל ימים כי בו שבת צור-עולמים", שהוא לר' ישראל אחר ואינו נג'אַרה, שהרי נדפס עוד בשנת ש"ה במחזור קושטה "). אלה אזכרה ועיני יזלו דמעה" הוא חקוי לקינה: אלה אזכרה ונפשי עלי אשפכה" וגם לקינה: "אם תאכלנה נשים פרים". -- "רבונו של עולם, בראותי כי רד יומי" הוא חקוי לוודוי הגדול של ר' שם טוב ארדותיאל: ארבונו של עולם, בראותי בחורותי" 2). הנה אל ישועתי. בו אבטח ולא אפְּחד" הוא חקוי לההבדלה הירועה. וחקויים כאלה בתוכן ובסגנון מרובים הם בשיריו של ר' ישראל נג'ארה. והם על־ פי רוב חקוים שלא מדעת ושלא בהכרה שלא העירו התנגדות בזמנו.

אולם החקויים, שעל־ידם העיר נג'ארה את חמתם של הרבנים ושל ר"מ די לונזאַנו בראשם. הם אות ם שחקה בהם שירים לועזיים חילוניים. אמנם, אף זה אינו חדושי של נג'ארה, שהרי עוד לפניו היו מכניסים מן החול אל הקודש והיו משוים את צלצול־ההברות של שירים לועזיים להברות עבריים, כנראה מתוך הפזמונים שבמחזור ארם-צובה (וויניציאה רפ"ו); והדבר נהוג במזרח בכלל ובסוריה בפרט עד היום-נג'ארה ידע ספרדית, ערבית וטורקית, וכתב שירים עבריות על פי השירים שבלשונות הללו. הוא השב, שההמון יפסוק מלשיר שירי-עגבים אם יהיו לו שירים בעברית בתוכן של קרושה, שהם שקולים על הנעימות הלועזיות ועל צלצול-הברותיהם. ידיעתו בלשונות הללו באה, כנראה רק מתוך השמועה ולא מחוך הכתב. על זה יעיד אופן כתיבתו את התחלת השירים הלועזיים באותיות עבריות (3 ומלבד החקוי הצלצולי הכנים נג'ארה את התוכן החולוני אל הקודש. והרי דוגמאות אחדות לשווי הצלצול,

<sup>1)</sup> עיין צו גץ, תולרות הפוום. עמי 511; (2) צונץ, שם, ימי 502. 3) עיין מאמרו של ההכם בא ב ר בכתב-העתי: 342, Revue desEtudes Juives, LVI!, 243

על־פי הדבור המתחיל של השירים הלועזיים, שהוא עצמו מביאם (את כל נוסח השירים הלועזיים אין אנו יודעים. כי השירים הללו נשתכחו במרוצת∗הזמן).

#### מספרדית:

קומה יונה יקושה לינְדָה אֵירָה אי הֶרמוֹזה (יפָה היתה ונאה).

מה-לך דוֹה בת נאוה-גרישוֹם דָאוֹה לה פְאבָה (היתה גוערת החיה הטורפת).
יעלת-המור פרטומי דִי אַמוֹר (כסערת־האהבה).

אל ההרים אשא עיני, מאין יבא עזרי־אַלַש מוֹנְסַנְיַיִאש מי אַלְמַהּי אַלַש מוֹנְמַנִיִש מִי אִירִי (אל ההרים נפשי, אל ההרים אלך).

#### : מערבית

שבח אקום לתת בנעימה שוּלְּחָ אקום אברך אל שובוחי (בבוקר אקום ואברך פריט. את בקריט.

אנא הושע מאור עיני—אָנא מוטבע אלי טיני (אני נגרר אחרי עיני). צורי גואלי יה־פַּיִרָּי מוגואלייא סיידי מואלייא (אדוני אישוני, אדוני מרי). איחל יום לי אל יאמיר-מה ייחיל מין אללה ייא אימיר (אינו רְצוִי מאת איחל יום לי אל יאמיר-מה הייחיל מין אללה ייא אימיר (אינו רְצוִי מאת אלהים, הוי נשיא לַ).

> יפה מה תהמי־חוֹב אל נאג'אמי (אחוב את הגר). לבי ומעי יהמו־קַקְבָּי עַרְיִיךְ מוטאיימו (לבי משתוקק עליך).

#### ממורקית:

יריד מנחיל דודיו עדן—עושק לי ביר דימדין.
ינטו צללי כבודי—אַקשָאם אוֹלְדִי נְיִּוֹן דוֹלוֹנְדִי.
לאבלי ציון נחום—מילקי דילדי פָאמי שַאקוּם.
יה לי קרא בן בכורי—יורי הארה גוזלי יורי.
נפשי באורך תתעדן—פיליך ביר מאהי תאבונדאן.

כבר אמרנו. שנג'ארה השתחרר מעולו של המשקל הערבי. זה בא בוודאי מתוך החקויים, שחקה את השירה הספרדית. כי מכיון שחקה את השיר חקה גם את משקלו. ועל-פי רוב הוא מאיר: "לחן… ומשקלו". אולם גם בחקוייו לשירים הערביים והטורקיים הוא משתמש במשקל-התנועות. בלי שיתחשב בשוא. כי עוד קודם לנג'ארה נסו הפיימנים במזרח לפיים במשקל-התנועות. — מכל שירי נג'ארה יש כחמשים במשקלים ערביים, שבהם הראה את אומנותו המרובה לא פחות מגדולי המשוררים הספרדיים. ואלה הם המשקלים הערביים, שבהם שקל את שיריו.

א. הזג' ע - - - , ע - - - . (זמירות ישראל): "ידיד נפשי בך השקי"; "יהלל ניב שפתינו"; בשיר "חדש אקדמך"; "יריבוני לחיי דוד" - . . (מימי ישראל): .לקנאת אל בשומ-לשון". --

הזג' מקומע / - - , - - (ז"): "אקדם אל עַליון"; "אמלל בצוחין". - (מ"): "יפה גוף צחות שח"; "יפיצון אור בהיר". - (פזמונים): יקר צדק נוגה; "עלת המור ומדבריך נאוה". - -

- ב. נָאפר מקומע ע ---, ע ---, ייהלל פי לצד ארץ ורומה"; "אזמרך, אלהי כל יצורים"; "יפת תואר, יפת מראה עדינה"; "ירומם פי לצור שוכן מרומות"; "יקר-רוח ואיש חכמה ובינה" -- (מ"י): "יסוד היסוד ושורש התהלה"; "ידיד-רוחי, סגור לבי בקרבי"; "לקול שמף המון מי ים שאוני"; "יעירוני מזמותי ברכה בו להנחיל אוהבים יש"; "ידיד השקי, אשר יחתה בחיקי"; "יעירוני מזמותי ולבי"; "ראו, אישים, מתי-שכל בכרכא"; "יכאור שמש"; "דברך לי צרי".
- ג. רג'ז - \ - \ - \ - \ . אהיה אשר אהיה.
  אלהים אמת; "אחי. שעו מני. אמרר בבכי"; "ידד שנת עיני ואפער כאני" .

  (ז"י): "מי בזמן גבר"; "גחלי חמתך"; "ערוח זמירות גוססה"; "איך נעלה נוסר סגן הכהגים . (מ"י): "מה לך, איומתי" . (פזמונים): "יפעת תמונתך הביאתני בבור" (ז"י). רג'ז מקומע - \ - - \ . "יהמו לך מעי וקרבי". רג'ז מקומע \ - \ . "יגדל בפי תמיד". "יושב בכסא הוד". ימשח זמן אותי" (מ'י). .

- ד. מְתַּקְאָרִיב ע - , ייסוד המליצה" (מ"י). יה רבון עלם" - , ייסוד המליצה" (מ"י). -- (ז"י). ---
  - ה. בַּמִיט – ע , ע : "יונה ואיך תרכצי" (ז"י). –
- זי בקיץ או משקל-התנועות, בו נתחברו רוב שיריוי אך נהג בו מנהג חפשי: פעם הוא מרבה את מספר התנועות 1) ופעם הוא גורע ממנוי

חדוש גדול הכנים נג'ארה בשירה העברית כשקבע בעצמו את הנעימות, שעל־פיהן יושרו שיריו. יתר על כן. הוא סדר את שיריו עפ"י המקמות של הגגינה הערבית, הפרסית והטורקית. כנהוג בשירה המזרחית. התאמת נעימות זרות לפיוטים עבריים היתה נוהגת עוד מראשית הפיוט העברי וכבר מתרעם על זמורת־זר זו ר' יצחק א לפאסי ב'). אולם כוונתם של הפייטנים היתה לשם שמים, וכמו שכבר ראינו מתוך דבריו של ר'י נג'ארה: "פי דוברי שקר ודובבים שירי עגבים יסכר ושירי אהבים לא יעלה על לבם... כי חזקה על כל איש ואיש לא שביק היתרא ואכיל אסורא, ובפרט יעלה על לבם... כי חזקה על כל איש ואיש לא שביק היתרא ואכיל אסורא, ובפרט

<sup>.130</sup> על רקיץ יעוין מה שכתבתי בקובץ ,מזרח ומערב" לאל מלי ח. ח"ב, עמי 130.

שו"ח לר"ו אלפסי ועיין צונץ, הפיום. עמי 114. רימום. עמי 17.

בהיות הניגונים בלתי משתנים לא ילכו להנקש בלשון זר ואכזר... זיניחו מלבקש ה' לומר דברים המצודקים, אשר ערכתי כשלחן ערוך לפניהם". ופיימן מאוחר בחל ב מבאר סבת הכנסתן של הנעימות הזרות אל הקודש בזה: עוד נראה לענ"ד לתת מעם לשבח -- יען כי הניגון הוא ניצוץ קרוש, וע"י שמנגנין פשירי עגבים אז נפמע הניצוץ בקלי (בקליפה -- המערכת), על כן בכל ניגון חדש, שיצא מגויים, צריך ליסד לו דברים מפי סופרים דברי קדושה כדי להמשיך הניצוץ מסטרא אחרא לסטרא דקדושה. זו היא דבר שבחובהי כאשר צריך להמשיך הפושעים החמאים להשיב רבים מעון ולהוציא יקר מזולל. לברר  $(^2$  השכינה אולם הובה "קדושה" זו. להכנים זרים אל החת כנפי השכינה הערושה" ניצוצי הקדושה גרמה להמתת כח־היצירה של הנגינה העבוית המקורית. וזוהי הסבה. שחדלו יהודירהמזרח ליצור נעימות מקוריות. ואילו היו בעלי הקבלה גוזרים. שאסור להכנים נגינה זרה אל הקודש מחשש "קלפה" ו"סשרא אחרא". כי אז היו המנגנים היהודיים יוצרים נעימות, מקוריות וממשיכים את התפתחות הנגינה העברית=המזרחית, שפסקה עם נגינות התנ"ך והתפלה-נג'ארה היה מחונן בכשרון נגוני. וכבר אמרנוי שהיה מלחין נעימות בעצמו להרבה משיריו. על גבי שירים כאלה היה כותב: "לחן מחודש חדשתי אני"; אמנם חדש על-פי המקמות הערביות או המורקיות. ואלו הן הנעימות. הללו לפי הסדר בקבציו:

- rectus רבאשה פרובה מלה קרובה הישר, והיא מלה קרובה למלות פרסיתו. במקמה זו הוא מתחיל את הקבצים שלו כהמשוררים המזרחיים recht, right, ונמצאים בו בזמירות ישראל" כ"ח שירים, בפזמונים כ"ו וב, שארית ישראל" י"ח שירים.
- 2. מאַהור = סּוֹפּנֶג (פּרֹטית) המהיר : "זמירות ישראל" א', "פּזמונים" "עשרה שירים" ו.שארית ישראל" שבעה שירים.
- 3. חוסיני = حين (ערביח) על שם הקרוש חוסיני בן עלי החליף: ז"י ארבעים וופזמונים" מ"ב, ש"י ל"א.
- 4. דוגא = נעלי (פרסית) -- דו" = שנים, "פא" -- מקוםי זאת אומרת. הקול השני שבסולם, שהוא "רָ", ועכשיו נקרא בַּיאָתִי ז"י -- כ"ט שירים.
- 5. בּוּשֶׁלִיק = תַבּוּב (פרסית) "בוס" נשיקה קלה, ומובנו כאן: נגיעה קלה, כלומר, העלאת הטון בקלות באופן לירי ורך: ז"י י"א, שיר, ש"י ט"ז שיר. 6. שׁינָא = בא. (פרסית) "בִּי" שלשה. "כא" סקום. ז'א
- הקול השלישי שבסולם, שהוא "מִי": ז"י ל"ה, ש"י ל"ה שירים.
- 7. שיגא עַרָק, ז'א "שיגא" המיוסד על המקום ערק הערבי שבכבל, שהוא בקווארמה זמוך משיגא ומתחיל מן המון "סי": ז"י ט" שירים, ש"י כ"ז שירים.
- 8. נֶיברוּוֹ בּ פָּרֶפָּלֹ (פרסית) היום ההרש (גראש־השנה'), והערביים קוראים או נֵיברוּוֹ בּ בּרְטִּי : י"א שירים, "פּוֹמוֹנִים" לוֹ עאג'ם בּ בּבְּי והוא כנוי לכל זר בכלל ולפרסי בפרט: ז'י י"א שירים, "פּוֹמוֹנִים"

רפאל יצחק ענתבי בהקדשתו לשירה חרשהי, ירושלים תרשיח.
 גם בכנסיה היומית בימי הבינם היז מנהג כזה לתבנים ננוני-חול אל הקורש.

עשרה, ש"י - מ"ו שיר.

- 9. גַנְא = ע (פרסית)  $\leftarrow$  פון, נעימה: ז'י ל"ד שירים, ש"י ל"ג שירים. 10. נוא ערק, כנז'. שיר אחד בז"י.
- 11. עווַרא = פנול (ערבית) והוא חגיאז בקוואַרטה נמוך. כי החג'אז מתחיל מיירי" ועוואל מיילה": ז"י י"ט, ש"י כ"ב שירים.
- ילרות, אכיב. פזמונים כ'ג שירים, ש"רים, ש"ר כ"א שיר. שירים ש"ר כ"א שיר.
- 13. סְנְבּוֹרָי = וֹג (ערבית) כנוי לבתולה שהורה: "פּוֹמונים" ששה שירים, ש"י ט' שירים.

ובקובץ "שארית ישראל" נמצאות עוד המקמות:

פּוֹנִי'קא = נָבָּא (פרסית) – הקול החמישי "סול". ד' שירים.

יאוג'י = ונה (פרסית) – הכר קול רם, קרוב להמלה ישרטית) – ונה (פרסית) – הכר קול רם, קרוב להמלה בסוריה נהפך לג'י הוא בטורקית שנו את הכ'י לרפהי שנשמע כמו ג'י. ובפי הערביים בסוריה נהפך לג'י הוא מסמן את הטון "סי" הגבוה כ'ב שירים.

נ׳רניא = בו מכ ל (פרסית) - הקול הרביעי "פֿה". י"א שירי

במרוצת=הדורות נשתכחו הנעימות, שקבע ר' ישראל נג'ארה לשיריו. כי בכל מדינה ומדינה קבעו להם היהודים השרים אותם נעימות אחרות, שהיו חביבות על בני-המקום, ובכל דור ודור מתחדשות נעימות חדשות, כדברי הגאון יעבץ: "שירו לנו שיר חדש, מי מהישן והרגיל לא תתפעל הנפש כל־כך" 1).

למרות התנגדותם של הקנאים לשיריו של נג'ארה נתקבלו כמה מהם אפילו אל תוך המחזור, כגון "חודש ישועה חדש לי", שמזמרים בשבת ראש-חודש; "ינוב פי ניב יקשיח" — רשות לש"ץ למוסף יום-כפור, מחזור-ספרד, ליוורנו תקפ"ח; "ירד דודי לגנו לערוגות בשמו", כתובה לשבועות, מחזור-ספרד; "ירום ונשא גבה מאד וישביל עבדי" — לשמיני של פסח, מחזור-ספרד, ווינה; וכן "יגלה כבוד מלכותך"; "ידיד הלך לו לרום זבולו"; "יה אלה-מלכות"; "שימי, רעיה, בעצבון" — תעניות, מנהג מפרד; "עם זה למול מלך ישפר", — "תכלאל" ח"ב, קכ"ה. וכן הרבה פזמונים באן במחזור־קוג'ין, דפום בו מביי. כבר הזכרנו, שמלבד הקבצים הנדפסים "זמירות=ישראל" ו"פזמונים" הנזכרים יש עוד קובץ כתב-יד בשם "שארית-ישראל". קובץ זה נמצא באוקספורד ובאמטטרדם ובעזבונו של דוד קופמאן, ובאכר דבר עליו באריכות "). בו נמצאים שלש מאות פזמונים, שלא באו בקבצים הנזכרים. כחמשים מהם נדפסו בקובץ הפזמונים, דפום כל כות ה. תר"ו, בומבי, תרמ"ב, ובגד אד, תרנ"ו.

<sup>1)</sup> עיין ההקרמה ל.שייה חושה" הנזי למעלה.

<sup>.100-58</sup> כיכים Revues des Etude: Juive: מרבה עתר (2

### אונב ומתנקם.

וּכִבוֹבֵךְ – נְּאוֹן־בָּר־צִבִי, בִּיְבֵךְ אַהְ חִקְּבְּהְי מִמְּרוֹם הִפְּאַרְתִּהְ בִּי בָאת עַר שַׁחַת־בְּּנִי, מָמְרוֹם הִפְּאַרְתִּהְ־בִּאת עַר שַׁחַת־בְּּנִיּי מְמָּרוֹם הִפְּאַרְתִּהְ־בִּיי בָאת עַר שַׁחַת־בְּּנִיּי

> מָלְגָּל אָרְנָי, כִּי חָפָּלִיא נָלָם לִּיי! אַין־חַפָּּץ־בּוּ הָפָּלְהִּי בְּּדָמֵיךְ הָתְּגוֹלְּנְּלְּיִּי אַין־חַפָּץ־בּוּ הָפָּלְהִי בְּּרָמִיךְ הַתְּגוֹלְנְּלְּיִּי אַין־חָפָּץ־בּוּ הָפָּלִי בְּיִבְיִי הָנִים נְעָרְרְּהְּיִּיּ

שוּב נָקרְעוּ–וָזָב הַדָּם בִּנְאֵב אַנְזִירִי... בָּרְ פָּצְעֵי–בִּי נָתִהְּ–. זוּ הַיְעְדּוּ עוֹר כִּמְעַמּ וָאָרוּר שְׁמֵךְ לָעַד ! – זְּמַכּוֹתִידָּ אַהְ

הווי מֵעַי רְהָתהוּ בִי, בְּלַחִץ רָע וָרָךְ בִּיְתחוֹנֻדֹּדְ דָּבִּי דֹם... הַנְיְהָטָה דִּי אוֹ דְּדְּיִּי... בִיִּתחוֹנֻדִּדְ דָּבִּי דֹם... הַנִּיְ עַנְיָה אוֹ בְּשָׁרִי יִּיּ

י אלשריף.

1918 /XI



## הַיָּחִיד וְהַתְּקוּפָּה.

#### מאת

# יעקב קופְבֵיביץ.

מדברים על תקופות בהיסטוריה, תקופות בתנועה צבורית, ביצירת הגאון, בחייד האדם, ואפילו באחת מנטיותיו של הפרט או גלויו. אך לא תמיד נותנים לעצמם דיןוחשבון על הקשר שבין ההופעה ובין תקופתה, על זקת הגומלין שביניהן. מתוך הנטיה הטבעית של האדם לראות את סבות המאורעות מחוץ לעצמו ולא בתוך עצמו, להשליך יהבו על כח נעלם ממנו. נטיה טבעית, שהולידה את האמונה בכלל ואת הדתית בפרט, רגילים אנו לדבר על התקופה שבחיינו. או על התקופה שבחיי הצבור, שאליו אנו שייכים, כעל סבה ולא כעל מסובב, ואנו מודים למפרע על שלים תה בנו. העולם הוא דָּשִּרמיניסטי מאד באופן-מחשבתו. אף על-פי שאינו שלי טתה בנו. העולם הוא דָשִּרמיניסטי מאד באופן-מחשבתו. אף על-פי שאינו מודה, ואף אינו מכיר, בזה, והרעיונות, הנגלים כאואזיסים באנושיוה, הרעיונות על שלטון האדם בגורלו, על האדם העליון המתעלה על התפתחות-עצמו, אינם נקלטים כלל בפסיכיקה בה בטדה שנקלטו במחשבה.

בני-אדם הושבים, איפוא, את עצמם לתל ויים בתקופה זתקופת עבורם ותקופת התפתחותם. בלי שירגישו בזה הם עצמם, עוברים הם מתקופה לתקופה, משתנים עם הצבור ועם מהלך־חיוו ורואים את השנוי אך לאחר שהוא נגלה להם בתור עוברה קיימתי בלי שירעוי עד במה השתתפו הם עצמם. בשנוי זה ובאיזו מדה סייעו לבואו. וכך הם נמצאים בתקופת-מעבר הולכת ומשכת, כנקודה מתיממית זו, המתנועעת על התַקף, שיכולה לתאר לעצמה. כי מתנועעת היא בקי ישר הואיל והיא הולכת תמיד קדימה. שהרי את הכיוון, את תואַר-הקו אפשר לראות רק ממרחק ידוע. אין אדם רואה דבר אלא אם פרש ממנו. גם צורתו של כדור-ארצנו נעלמה מעין-הבשר שלנו.

ללא=הועיל יהיה הדבר, אם נבוא לספל בשאלה, מה קודם לְּסַה ומה פּוֹעל על מה: הופעה אנושית על מהלך תקופותיה שֶּל זו או מהלך התקופות על ההופעה. אם שליט הוא האדם בתקופות-רוחו, לא אצא הפשי"? — זוהי מסוג הישאלות הנכדפות", שתהלתן נעוצה בסופן. החיים והתקיפה הם כמרכז=העיגול והַקְפּוּ מהו המרכז בלא העיגול? לא-כלום! נקודה אובדת בתיך החלל. כאדם שאין בו אף התקובה התפתחות, כרעיון שלא נצא לפועל, כספר שאין לו קוראים. הוה אומר: התנועה היא העיקר, היא העצם; ההתפתחות היא הכל ואין זולתה. ואולם. מצד אחרי כלום יתכן הקף בלי מרכז, וכי יש חיים בלי נפ ש? — הן השאיפה של המרכז להגיע יתכן הקף בלי מהוא שולח, בחוג רחב עד כמה שאפשרי זה המשוש והחפוש על ולגעת בקרנים, שהוא שולח, בחוג רחב עד כמה שאפשרי זה המשוש והחפוש על

סביבו. סביב-עצמו, הלא הם הם שבראו את ההקף מעיקרו, בהם תלויה מדת-17לו. צורתו, הלא הם עצם יצירת-ההקף לנשמתו. הוה אומר: יש יסוד קבוע, מופשט. שממנו תוצאות להתפתחות מתחדשת, לתנועה הניזונה מן הקוים, לדינאַמיקה על יסוד של סמאמיקה.

לפנינו שני נגודים. שאינם אלא שני צדדים של מטבע אחר. מלהתחבט בשאלה, לאיזה צד משפט-הבכורה. מוטב שנכיר בא חדותו של המטבע, שטבע בנו הטבע. אנו תלויים בתקופה. שבה אנו עומדים; ואולם היא תלויה בנו במדה לא פחותה מזו. כחנו תלוי בהקפנו. ואולם אנו המרכז. אם יש בנו די אור פנימי, נשלח את קרני-האור על פני חוג יותר גדול, לצור לנו צורה יותר מקפת. ואם הצטמצם האור בתוכנו, קצרה תהיה הקרן, הקוטר יקטן, ויקטן גם ההקף עטו וכח-הטרכז לא יהיה נכר בהניתו.

בל אחד ואחד מאתנו הוא בבחינת הקף עם מרכז, ההולך במסלתו כגרם שמימי זה, וכל צבור הוא כמערכת-השמים כולה, עם כוכביה ומזלותיה. ההבדל הוא רק בזה, ששם הכל הולך למישרים, על-פי חוק קבוע לנצח, וכאן רבות הן ההתנגשויות. כוכבים נופלים ומזלות מתנפצים ושוקעים בתהום... אך כלום אין די לנו בזה, שמרכזנו הוא בנו בעצמנו? אם כי מרה היא ההכרה, שמדת-גדלו של הקפנה כלומר, כח קרני-הנפש המשמשים קיטר. אינה תלויה ברצוננו...

כן. המרכז הוא שלנו הקומר — כחות־הנפש הפועלים על סביבם — אף הם שלנו, ואולם יש שאנו גרֱלים מתוך עצמנו מרחיבים את השפעתנו החיונית על זולתנו, חיים בעצמה ובאַקשיביות. — ויש שאנו עומדים מלגדל. מצשמצמים והולכים — מתוך רוח ספק וכפירה בכחות־עצמנוי חיים באינרציה ובאופן פאַסיבי. אמנם, לאדם־הפרט ירועים השנויים האלה, בתור הופעות, שאין להם תוצאות ממשיות על־פי רוב, בשם "מצב-רוח" או יותר נכון בעברית: "הלך־נפש". ואולם גם ברגע שהלך-הנפש שולם בנו אנו יודעים. שההכרה החוקרת והעומדת על אמתו של דבר מובה לאדם מלכתו ענר אחר-נשית הוא הנקודה העליונה כי ההכרה האנושית היא הנקודה העליונה בפונקציות שלו והיא משמשת נקודת-הפוך למהלך־רוחו. בו ברגע שהאדם הכיר את הקיצוניות שבכיוון־רוחו. כבר חדל מלהמשיך את כיוונו זה והוא עומד רגע בנקודת־ הפוך כזו. אפשר שהוא רק עומד לפי שעהי ואולם — הוא חדל מלרדתי זאת אומרת, יש לו תקוה לשוב ולעלות. אם נרחיב את הדברים ונהפוך את ממבע־המשָּרים לממבעות יותר מפורטים של המציאות, יצא לנוי שאיזו תקופה בחיי אדם או צבור, כלומר. מהלך חיים ורוח בכוון מיוחד, ההולך אחרי נטיה סתימה, שלכאורה אין לבארה ואין להתגבר עליה – פוסקת בו ברגע, שההכרה האירה אותה לפני עיני האדם או הצבור וה השלמת ההכרה היע בתקופה זו. השלמת ההכרה היא נקודת-ההפוך. כלי יודעים מתחלת מעכשיו תקופה חדשה, שנבנית מחורבנה של הקודמתי והכח הריבולוציוני היה ההכרה. כי ההכרה היתה תמיד הריבולוציונר היותר -עדיל. בחייו של האדם הפרטי יש תמיד רגעים, שבהם הוא נותן לעצמו דין־וחשבון על עברו הקרוב. אין זה מכוון לחוש הבקורת העצמית, שהוא מכוה את האדם התרבותי תמיד, בכל עת ובכל שעה; בקורת זו עוסקת בבירור הפרקים והקוים היחידים; אין בה עדיין מן ההארה הכללית, מראית הכלל והקשר שבין העבר והעתיד. ואולם יש שתים שלש שעות גדולות בחייו של כל אדם ואדם. שבהם הוא שופט את עצמה

רואה את עצמו, נהפך כולו להכרה. הרגעים האלה, הם תמיד נקודות הפוך; זהו רגע. שבו נגמרת תקופה ומתחלת תקופה. עד הרגע ההיא לא היה האדם חפשי; אחריו אפשר שוב לא יהיה חפשי; ואולם באותו רגע חפשי הוא ואנושי; אז הוא חי בצרם, יען כי הוא שליט על עצמו ולא עב ד לכחות הפועלים בו. חי לו אדם מֶשךְ כמה שנים, אסור בּעֲבוֹת העגלהי שהגורל נוהג בהי — הגורל. כלומר, סכום הגורמים השוניםי כמו אָפִיו, מצבו. נמיותיו, כשרונותיו וסביבתו —,חי בלי לראות את הדרך את הכיוון — שהוא הולך בהי — ופתאום יתעורר, יפתח צוהר בהכרתו ויראה — את מרומי ההרים, שכבר ירד מעליהם מכול המאורעות הבלתי־תלויים בו, והנה גם יונת־התקוה באה אליו ביעף ועלה־זית בפיה, סמל לכשרון המיוחד באדם למצוא את הנכון והצודק, למרות <sup>ד</sup>היותו הוא עצמו מלא שקר ומעות; ואז ברע, שהתחילה תקופה חדשה בחייו. תקיפה שאחר=המבול. וצבעי־הקשת, ההרמוניה של ההסתכלות, מאירים לו כמו שער, שדרכו יכנס לחיים חרשים. מוב כי יאריך אדם לעמוד בשער זה, שער ההסתכלות וההרמוניה. כי, אם יעבור את השער, מי יודע אם לא יסגרו עליו שנית החושך והגשוש במחשכים. שנית שייך הוא לתקופ ה, כלומר, לא לעצמו. אלא לדרך, שהתוו לו כחות נעלים ממנו ונסתרים ממנו. שנית הוא עבד ואומלל. עבד בכל אופן ואומלל אם גחלת־ההכרה לוחשת בו, מטבעוי בתוך האַפֶּד של הפָסימיות האפורה...

כך הוא בחיי-הנפש של היחיד, והוא הדין בחיי-הצבור.

בחייו של כל צבור יש עליות וירידות. תקופות של התעוררות ואקטיביותי של אמונה בכחות עצמו, של אופטימיות, — ותקופות של חדלון, של פאסיביות, של אינרציה וקפאון, של פָּאָסימיות, עליות וירידות אלו, התחלפות זו, היא אפשר כל היופי, שיש בחיים כשמשקיפים עליהם מלמעלה. זהו הקצב, הפינומן הנצחי. שהוא יסוד כל היפה. הקצב, מתיחת הנמיות המתנגדות, היש והאין בנפש ובשירה האור והצל בציור. התנועה של האויר עם העליה והמנוחה עם הירידה במוסיקה. הקוים השואפים להתלכד והשואפים להפרד בארכים קטורה, באחת -- תגבורת הכחות וחולשתם — זהו יסוד-היופי. ואולם כדי שיוַלַד היופי צריך שיהא סורכב מן הכחות המתנגדים הבודדים. שכל אחד בשאיפתו הקיצונית יכול להגיע לכי עור, כלומר. לעבור את גכול-המדה. וכדי שהצבור יראה כהופעה הרמונית בעיני החוקר נחוץ וטבעי הדבר, שהפרטים, שמהם הוא מורכב, ימלאו את תפקידם הטבעי ולא יחעכבו על השתקפותם של הדברים, לא יחטטו במעשיהם באפס מעשה. כי באותו רגע, שרוב היחידים של הצבור מחשטים בהם בעצמם, פוסק תפקידו של הצבור. פוסקת הליכתו קדימה בדרך העליות והירידות; ואז מגיע רגע של מעבר בין תקופה לתקופה בחיי הצבור. באותה שעה נתון גורלו של הצבור — הצבור בתור מושג בפגי עצמו, שהוא יותר מסכום הפרטים, שהרי יש בכלל מה שאין בפרט – בידי היחיד. זכה היחיד ועלה על עצמו – ויתעלה גם הצבור עמו, לא זכה ושקע בתוך יאוש ואיגרציה – וישקע גם הצבור עמוי

כאן נפגשים חיי-היחיר, והתקופה החברותית, שבה חי היחיד.

ואולם היחיד, כשהוא בא לחשוב על אודות עצמו. נומה לראות את עצמו כתוצאת הסביבה, התקופה והצבור, שבהם הוא חי, ביחם לאופן-מחשבתו, למהלך-דעותיו. ניש גם שהוא מגזים באותה מדה, עד שהוא מבאר על-ידי שלשת אלה את אפינ העצמי, כמו שנראה לעתים תכופות אצל אנשים חלשים ברוחם, שהם מבארים את חסרונותיהם בפעולת הסביבה הרעה, הדור הרע. היחיד בתור תוצאת התקופה, זהו שקר, שקר מוסבם. ואולם, ככל שקר, יש בו גם מקצת אמֶת. נתעכב כאן על אֶפִים של הדברים.

לכל אדם יש שני אפני-מחשבה, שני יחסים אל החיים, שתי אֶמאַנציות נפשיות: האחת אק טיבית והשניה פ א סיבית. יש שאנו חושבים על דבר בחיוב. או ברצון, או בבטחין, או בגעגועים, ויש שאנו חושבים על אותו דבר בשויון ברוה. או ברשלנות, או בספקנות, או בפחד. אופן-מחשבה של אדם כח הוא, ויש לו פעולה ממשית, כמו שיש לזרם פיזי כלומר. פעולה מושכת או דוחה. יתר על כן: המחשבה היא עובדה מפני שיש לה כה של עובדה. אם אני חושב על דברים מועילים אני איש מויק. האדם יפה או מכוער לפי מחשבותיו, מוב או רע גדול או קמן — לא לפי סימנים חיצונים גם לא לפי מעשיו, אלא אך ורך לפי מחשבותיו. מחשבות האדם יוצרות את חייו. אדם המוסר את כל להשיג דבר זה. המושגים החיים בנפשו של אדם. שהם רק השתקפות מופשמת של העצמים, של המציאות, יש להם במדה ידועה השפעה על העצמים גופם, על המציאות נופה. סוף מו יוצרים לנו את מציאותנו בדמיוננו. אנו עשויים מאותו המציאות נופה. סוף אנו יוצרים לנו את מציאותנו בדמיוננו. אנו עשויים מאותו הומר, שממנו נעשים החלומות — אמר ש קספיר.

אם אני חושב תמיד, באופן אקטיביי על איזה עצם. התוצאה היא, שאני נפגש בו לפעמים יותר קרובות במציאות, ולבסוף גם שולט בו בתור קנין. אם נראה אדם, שהוא מצליח בדבר אחד, אין זאת כי אם המושג של דבר זה חי במוחו זמן יותר ארוך ויותר תכוף מן המושגים של כל שאר הדברים. אם א'ש-הרוח אינו מצליח במציאות של החיים, אין זאת כי אם מפני שאֶל המציאות ואסדר-החיים היה לו יחם פאַסיבי של מחשבה, ואת כל האַקטיביות שלה נתן למקצועו הרוחני. הדברים האלה יכולים להראות כמסתורין, ואולם קרובה אולי התקופה, שבה יכנסו גם הם אל המדע המרוץ. "תקופה זו תקרב בה במדה, שבה ירבה מספר-היחידים, שרעיון זה, רעיון המרוץ. "הממשי שבין המחשבה והעצמים, יהא מעסיקם באינטָנסיביות.

על־פי-רוב נותן היחיד את האָמאַנציה האקטיבית שלו לדאגות קיומו הפרטי ורק את האָמאַנציה הפאסיבית הוא מוסר לראגות העתיד הצבורי. על-כן מועטים הם בערך המקרים של כשלון ג מ ו ר בחיים החמריים. חזיון בלתי־נפרץ הוא, כי ימות אדם בערך המקרים של כשלון ג מ ו ר בחיים החמריים הזיון בלתי־נפרץ הוא, כי ימות אדם בזמנו את המינימום הדרוש; ואולם מרובים הם המקרים של כשלון גמור בחיים הרוחניים, וביחוד בעולם האיביאות הצבוריות. כי לצד זה שבתוכו נותן כל אדם רק את המעט מכחות-נפשו או משעבד לו מהלך־מחשבה מכתכל, קוֹנשֶׁמפּלאַמִּיבי, ולא כיוון-מחשבה פועל של משתתף במעשה. אם נאמר, שכל אדם הוא בעת ובעונה אחת גם יחיד וגם חלק מן הצבור, אז האדם היחיד שבו יתפום את הרב היותר גדול מכחות נפשו ומחשבתו; ורק מעט מן המעט היא כמ תו של כח-הנפש, שהיא יוצרת את האדם החברותי את האַ מ ום הצבורית. על כן יהיה בכל יחיד רק אַמום של צבור, של יחידים מצטרפת רק ליחידה צבורית, על כן יהיה בכל יחיד רק אַמום של צבור בעו-

כלומר. צבור נעיר, געולם קמן׳.

אמנם. בכל מקום ובכל זמן ראינו יחידים. שמושגי-התקופה הם אקטיביים ברוחם. לא על מה שקורין "עסקן צבורי" אנו מדברים בזה. כי כדי שנוכל לראות באישיות יחיד שנתמזג עם תקופתו. צריך שיהא זה מפום של מעונה" צבורי. המשליך את נפשו מנגד. ולא איש-מצלית, הקופץ בראש; ואף גם אז עוד שאלה היא, אם [1] האיש לרוח תקופתו, כי לפנן לרוח התקופה, זאת אומרת – לכון לא לרוח ההוה, אלא לרוח העתיד. מסירות צבורית וסבל פרטי המפום של ריבולוציונר, שהוא נמצא בכל התקופות באחוזידוע, וכשהוא מתרבה, באה מהפכה ומתחלת תקופה חדשה. כשמתרבה כמות האָמאנאציה האקטיבית של מחשבת - היחידים בעולם האיני אות הצבוריות, צועדת מהשים מוריה קדימה.

ואולם נפש-התקופה. בדברי-ימיו של איזה צבורי זו היריעה הרחבה, המצוירת בצבעים של ארגמן-מלחמה ותכלת-שלום, הלא היא נרקמת מאותם חומי-הנפש, שנתנו בתור תרומה היחידים של הדור זוהי הבחינה. שבה התקופה תלויה ביחיד. ואולם, משנתרקמה נפש התקופה מתוך נפשות-היחידים, הריהי פורשת על היחיד את צלה והוא רואה הכל דרכה והיא תמשול בו. אז יעמוד למבחן כל יחיר ויחיד..אז יראה וצא לאור משפטו של כל יחידי אם האדם הצבורי שבתוכו הוא רק בן-העדרי אם חושו הצבורי הוא רק אינסטיקט של עדר, או אם התרומם על מדרגה זו והוא יודע להקיף את ההוה של התקופה, שבה הוא חי בקשר עם העבר והעתיד. כי טועים הם האינדיבידואַליסטים הקיצונים, החושבים, שצבוריות היא בכלל הרגשה של עדר. זה נכון רק ביחם לצכוריות פאַסיבית, כלומר. של יחיד, שאין גיל וי למושגיו הצבוריים. ואולם משהוא מתעלה לראות גם את צורך התקופה בתור צורך נפשו ואת דרך-עתידה בתור דרך-חייו שלו. הוא נעשה בזה לאוחז-הָגָּה. לגורם-פועל בחיי האנושיות. אדם כזה הוא יותר רוחני. מפני שהוא יותר מקיף. הוא רואה לא רק את עצמו, אלא גם מה שמחוצה לו, את זולתו. והלא זהו סוד השפעתו של הסופר ואיש־הכשרון על התקופה. הסופר אינו אלא מקרה מוצלח של פגישת נפש-היחיד עם נפש-התקופה; הסופר אינו אלא יחיד המכיל בקרבו את הרבים. בעל נפש מורכבת מהרבה א פ שר יות. שכל אחת מהן לבדה היא נחלת יחיר אחר, מחום-כשרון. כל מה שהסופר מכיל בקרבו יותר אנשים שונים. יותר גדול הוא ויותר גדולה השפעתו על בני-דורו. אפילו אם הסופר אינדיבידואליסטן גמור הוא ומתאר רק את נפש האדם ונפתוליה, הוא נעשה על-ידי כשרון עצמו הופעה צבורית. כי, מצד אהד, מושפעות ממנו נפשות היחידים, שמחקים את נפשות גבוריו. ונמצא סופר זה משפיע על אפיה של התקופה, ומצד שני. הנפש כשהיא לעצמה מתגלה רק, או ביחור. במגעותיה עם זולתה, ע"י מה שמחוצה לה, וזהו כבר מושג אנושי־צבורי. כל מה שנוגע לזולתו כבר הוא קנין=הכלל. ולפיכך הסופר הוא קנין הכלל. הסופר הוא אפואי הופעה של פגישת בחינת-היחיד ובחינת־ התקופה. ואולם מה שפועל הסופר־היחיד יכולים לפעול אלף יחידים שאינם סיפרים. אם יפָּגשׁו יחד לכוין את מחשבתם האַקטיבית, את נפשם הצבורית, לאופק הרחוק, שמשם צריך להבקע שחר של תקופה חרשה, במקום לראות את סוף האופק בתקרת-

וכך ראיגו את היחיד והנה בידו עתותי־האנושיות ובנפשו הופקדה נפש־התקופה.

היחיד הוא הכח-המניע של הצבור. ואולם כח בלי הכרה הוא לא כלום; כח כזה הוא עבד. כח כזה הוא מכונה. בהכרתו של היחיד הוא רואה על־פי רוב את הצבור בתור כח־מניע בחייו שלו. הוא מסתכל, הוא מראגי במלחמתו עם הצבור, זאת אומדת. נאבק רק כדי להכנע מוף-מוף. סְהִי הסבה? — הסבה היא מפני שביחסו אל הצבור ותקופתו הוא משתמש באָמאנאציה פאַסיבית. מחשבותיו הצבוריות אינן מחשבות של אדם ההולך לקראת משרה ברורה מתוך במחון שישיגנה אלא. להיפך, מתוך הכרה, כי הולך הוא בדרך שהתוו לו מן החוץ. או למעלה, וכי הוא הולך רק מפני שאינו יכול לחדול מלכת. הרבה יהודים הם יהודים רק מפני שאינם יכולים לחדול מלהיות יהודים; ועל־כן אין העם היהודי יכול לחדש את כח־יצירתו. סוד הדבר ושרשו — הוא עצל ות = ה נפש: החטא היותר גדול, שהיחיד יכול לחטוא לעצמו ולקביץ, שאליו הוא שייך. רק מתוך עצלות־הנפש אין היחיד יכול ליצור לו תקופה חדשה.

ועד כמה-גוראות הן תוצאותיה של עצלות-הנפש הן נוכל כולנו לראות, אם נעמיק קצת חקר בנו בעצמנו. התוצאה הראשונה היא הכפירה היחיד, ועמו הדורי ניטה לכפור בכל; הלאו" שגור על שפתיו וותר מן היהן". ומכיון שהוא כופר בזולתו, הַלַל הוא סיף-סוף גם להאמץ בעצמו וגם לכבד את עצמו. כי יחם של כבוד אל אחדים וכבוד עצמו אינם אלא דבר אחד: מי שמכבר את עצמו מכבד גם אחרים., כבור—מיוחד זהו בָּשָּׁם של הנפש: כמוהו הוא נותן ריח בעצמו ובהשָפבו על עצם אחר הוא עושה ביקני גם אותו. וכשהאדם חדל לכבד את עצמו הוא מגיע לידי יא וש. תוצאת הכפירה. היאוש מכלה באָבֵיהם את כל השתילים של גן=הערן החברותי, שהצבור צריך להאמן בו כדי לחיות. עוד לא יצר איש מתוך יאוש; היוצר, שה'אוש מדבר מיצירתו, גם הוא האמין ביבר מה, האמין ביצירתו עצמה. הצבורי העם יכול לפרוח ולהצליח רק כשהוא מאמין בכחותיו. אין לך עם מצליח כעם האנגלי ואין לך עם המכריח את האחרים להאמין בו כמוהו. וזהו מפני שמכל אנגלי יוצאת אָמאַנאציה של במחון ואקשיביות. כל אנגלי בשוח בעמקי-נפשו. שהאושר היותר גדול הוא להולד אַנגלי. והוא מכים בתמימות על כל בן עם זר כעל בַּרבּרי. כעל יצור יותר נמיך הטומי" האחרון מרגיש את עצמו נעלה על פוש. פושו אמנם, גנתאל גדול הוא, אך אנגלי איננו. ואולם היהודי היותר טוב -- משנהרסה חימת אחה בחיתנו" - הושב בעמקי־לבה שהגוי היותר מתועב יש לו יותר זכות קיום ממנו, והוא מומל את עצמו. האמאנאציה שלו היא פאסיבית -- ואיך

בחייו של כל צבור יש תקופות של כפירה ויאוש כאלו. הן באות תמיד אחר תקיפה של התאמצות הכחות, אחרימהפכה ומלחמה, והן חבלות ומתחילות להשתנות רן בשעה שהיהידים, שיכריהו את רוחם לזרום בכוון אקטיבי לקראת מטרה, שהכרתם הַתְּיִתְה לַהם, מניעים למספר, שהם יכולים להיות, לפחות, סורוגאט לכח־פעולתו של גאון אחרי שאילו היה בא בזמנו. היה הוא משפיע להפוך את הקערה על פיה. ואולם הגאין נעדר; היחידים מרגישים מה שחסר ומה היה הגאין יכול לעשות, כלומר, מה צריך להעשות, ואף על־פי'כן אין הם יכולים לעשות זאת במקימו משום הפאסיביות שבדם. יחידים אלה הם שראגיים, שזרי הם הולכים בנחושתים אחר רעת התקופה האיסרת אותזי מפני שנפשותים בשבי של התקופה, במקום להיות פעין המרוף האיסרת אותזי מפני שנפשותים בשבי של התקופה, במקום להיות פעין המרוף

את צמאון=התקופה. על כן אנו רואים, כי בצבור קומי כלומר, בצבור, שפניו המעווים מביעים את כל חוסר שווי־המשקל שבו, היחיד הוא פראגי. והמשל היותר פוב הוא הצבור הארצישראלי. זהו צבור קומי, שהוא מורכב מיחידים פראגיים.

היהודים היושבים כיום בארץ־ישיאל נמצאים בתקופה של ירידה, של עצלות־הנפש, של כפירה. סוף־סוף יגיעו אל היאוש. אם בעוד מועד לא תרבה כמות האָמאנאציה החיובית של היחידים ולא תצמה תקופה חדשה.

אל נא נכחד מעצמנו, כי ביחם אל הישוב בארץ־ישראל שעד היום (לא זה של מחר, כפי שאנו מקוים!) אנו עומדים לפני חזיון פרובלימתי. פנת-יקרת מופשטת זה שהיתה נקודת-הבעירה של קרני ההכרה הצבורית-הדתית או הצבורית-הלאומית (כי גם הדתיות בישראל צבורית היא) כל זמן שהיתה מושג מופשט בחייו ובמחשבתו של היהודי בגלותו, עומדת בסכנה ביה פד לצור-מכשול לנסיון, שדורנו מוכרה לעשותו: הנסיון להגשים את המושגים הצבוריים בחייד היהודי נעדרי הגשמיות הצבורית. היהודי האזרח-למופת במדינתו המופשטת, הנפשית, מועל בו בעצמו, ב"תעודתו". שהוכיח לעמים רבים, כשהוא בא להיות אזרח ממש על קרקע של מציאות. רבעדהמאה האחרון לפני המלחמה, התקופה הקצרה, שבה סוף-סוף הספיק היהודי תושב ארץ-ישראל לקבל או פי ק ב ו צי, הוליד או בלה (לא כאן המקום להחלים) בישוב היהודי בארץ-ישראל תכונות. . שהן עלולות להרום בשרשה כל צבוריות וחיי-צבור פרודוקטיביים, נטיות, שאינן קרקע שיב לנשיעת גן-עדן צבורי ניתנה האמת להאמר: היהודי לא היה מעולם אדם צבורי במוכן התרבותי של 'המושג. כל ישראל ערכים זה בזה" — הוא אך מושג ניבע מתוך האינסטינקט של קיום האומה החלשה. לעומת זה היה האידיאל הצבורי של היהודי אפילו בזמנם של מלכי יהודה: "איש תחת גפנו ואיש תחת תאנתו" -- התבדלות-הפרט, אי־צבוריות. ההתרחקות וההתכדלות על שטח כל־כך קטן כארץ-ישראל כולה, התרחקות והתבדלות זו של יהודה וישראל. אי-הסבלנות הבוערת, ההורסתי רוח הקטב של קנאת־אחים ושנאת-פנים — כל אלו מכצבצות ועולות מכל דף ודף של כתבי־ הקודש. אי הצבוריות הן היא שגרמה לחורבן הבית. אך היהודי האירופי, שידע כל= כך לאַמץ את כח-מחשבתו האקטיבי כדי להלחם על קיומו הצבורי בגולה. בשבא לארץ-ישראל בזמננו, הוא מרגיש פתאום עיפיתי שלא היתה בו קודם לכן כנודד זה, שהוא חש יותר עיפות ברגע שישב לנוח מבכל שעות הליכתו. היהודי בארץ בישראל רוצה רק בנחת-רוח, באושר פרטי הוא בא לנוח - ולא לעמול ודרכו של אדם לנוח ביחידות

אולי אחמא בשפתי, אך ודאי לא אשקר בהן, אם אגיד. שהיהודים בארץ-ישראל הם קבוץ של כופרים. ולא צבור. אין מלה אחרת לציין בה את התקופה. שבה עומד כעת הישוב הארצישראלי, אלא זו: "תקופה של כפירה". היהודי, שבא לארץ-ישראל, הביא עמו מגלותו נמיה מכעית ללגלוג, לבמול, לכפירה בכל מה שאינו בדבר". זוהי נמית המחשבה להציג את הדברים ערומים מכל כוונה חיובית מפני שהיא רואָה .תמימות" בחיוביות זו, שמתבשאת באמונה ברוח האדם באשר הוא אדם. נמיה זו היתה לו ליהודי בגלותו כלי=זין נגד שונאיו=מבטליו. אבל כאן הפך את פני ארסה של נמיה זו אל מול עצמו עד כדי במול עצמי. ובבנו, שהוליד כאן, היא

מהולה עוד באותה ערמת-החשדנות המזרחית שקבל אותה מכן-דודו הערבי: הארץ-ישראלי אינו מאמין בשום דבר. עוד על ספסל בית-הספר הוא מאבד את האמונה במוריי, ועל כן אינו מכבד גם את התורה, שהם מקנים לו. הוא אינו מאמין בעסקניו — הוא חושר אותם ברדיפה אחר תועלת פרטית. הוא אינו רואה אותם כנושאי אידיאה צבורית, אלא כפרטים, העושים מעשי=פרטים. הוא אינו מאמין בּדַבָּר של המפלגה. שאינו שייך אליה על פי רובי וצוחק לו בלבה כמו שהוא צוחק ל דון קישום. באופן שהדבר המפלגתי בארץ-ישראל ממלא תפקיד של "וישחקו הנערים לפנינו" — לפני הקהל "המתיחם באדישות וכבת-צחוק של בטול גמור לכל הענין. והדבר מוכרח להיות כאן "צורה קומית", מפני שהמפלגות, שהן מתנגדות ושונאות זו את זו הכלית שנאה, הן באמת קיימות יותר בפסיכיקה של הרברים ותומכיהם המעמים מבמציאות. והיהודי הארצישראלי אינו רואה גם בסופר נושא של תפקיד ידוע בספרות, אלא פרט, היושב בק־בו ורוצה להתעלות עליו — איזו עזות! — על־ ידי כתיבת דברים. שמעולם לא היו עילים על דעתו. שלו... והרי זהו סימן־העניות היותר גדול. זהו סימן להעדר גמור של אותו חלק מנפש=האדם, שהוא כמו שאמרתי קודם לכן, בא-כחו של הכלל האנושי שאליו שייך הפרט של האומה, של התקפה. כי לא די שאין לו אורנאן מיוהד נשביל אידיאית כלליותו קרני=משוש בשביל לואות בארם היוצר לא רק את הפרט הריאלי שבו, אלא גם את התפקיד המופשט, שהוא ממלא במהלך התקופה. לראות, למשל, "לא את האדון הסופר אלא את יצירתו ומה שמשתקף בה בתור דבר בפני עצמה בתור אידיאָה אפלטונית; אלא רואה הוא את הצד הפרטי גם בקנין צבורי, את הפרט = האדם בסופר, שהוא קנין הכלל בהבמדה שהוא סופר. וראו זה פלא! דוקא האנגלים. למשלי שהם, כידוע, היותר ריאליים באופן-מחשבתם והפחות מוכשרים להפשטה או לראות ערך אחר בדברים מערכם השמושי. דוקא הם יודעים להתיחם אל הפרט כאֶל ממלא תפקיד צבורי ידוע, ורק כך אוהבים הם לראות את הפרט, והם סבלנים באותה שעה ביחם לחייו הפרטיים. עד כמה שחיים אלה אינם נוגעים לרעה בחיי=הצכור. הסבה היא במה שהאנגלי הוא צבורי במהותו גם בתור פרט. בעוד שהיהודי הוא פרטי ואינרטי גם גם בתור חלק מן הצבור.

רוח-כפירה זו, תכונת-בשול נגד־צבורית זו היא מקור כל האבסורדים שבחייהישוב עד היום, מקור כל הדימוראליזאציה, שהיא שולשת לפי שעה בפסיכולוגיה של
אוכלסיו. תושבי ארץ-ישראל התרגלו לעבור על הכל בכשול של אינרציה, בעצלות־נפש,
ואין הם רואים בתובם דברים, שהיו מעוררים צחוק או זועה בכל מקום אחר. וביחד
עם זה אין התעניינות חיובית גם במפעלים חיוביים של יחידים ואין פעולת-רושם כבירה
על רוח הישוב הזה ממאורעות גדולים ורבי-ערך, שסוף־סוף הם מקכלים את ערכם רק
בפסיכיקה של האנשים, שעליהם פעולהם. דמאורעות הגדולים עוברים על יהודי ארץישראל כקולות רעם רחוק של סיפים... כאוֹבְּלוֹמוֹנְ בהרוסי, הפוקח את
עפעפיו כבדי-התנומה ומכיר לרגע את סביבתו, כדי לחזור ולשקוע בשנתו העצלה,
מתעורר לפעמים הישוב. מבוֹסַ בצעדים עסקניים כשהוא עומר על מקום אחד, נלחם

יבואו ויאמרו לי, שסוף-סוף אין בין הישוב הארצישראלי ובין שאר מדינות מיושבות אלא הבדל קנה-מדה בלבד. כך הדין בכל העולם וכך מנהגו. היבן אין

בזמן הזה, לאחר מלחמת-העמים, עיפות ורפיון ידים ורוח לאחר מלחמת-העמים, עיפות ורפיון ידים ורוח שיזו חלקה מובה השאירה עוד רוח-הכפירה המשַּבֶּלת גם באירופה המעמירה ל

תירוץ זה הוא האשמה היותר ממאירה, שאפשר להטיל על הישוב. ישוב ארץ-ישראל בכלל לא יהיה ולא יוכל להיות פתרון כל שהוא בשביל היהודי המונדרני אם רק זאת יעשה. כי נשנה את חיי-היהודים לחיים. שמתוכם נמלט מן הגולה היהודי המודרני מיכרח יהיה לחפש בהתחדשותו הצבורית בארץ-ישראל לא רק שנוי מצב, אלא גם חידוש והתחדשית: לא את פתרון שאלת-היהודים בני-גזעו אלא את פתרון הידת היהדות וקיומה בקרבו, בקרב דפוט בן-התקופה. הציוניות צריכה להיות בשביל היהודי המודרני ראשית שאלת-יותו וכיוון להתחלת תקופה חדשה ברוחו. והיא תהיה חדשה ומתדשת לגביו רק אם תציע לו פתרון לדילמה הקשה של היהודי בתור פיט והיהודי בתור בן-הצבור, דילמת-הגלות. ארץ ישראל ישלה ערך בשביל היהודי המודרני המודרני רק בתור סינתיזה ולא בתור פאליאטיב. בתור חוף-גדידה אין בינה לבין אוגאנדה ולא כלום.

רק יחידים מרגישים בזה גם היום וחושבים, שלא להם לתקן את הדבר. זוהי מעות. הציו ניות, כמו שהיא נעשית" כיום הזה, היא ירידה ועלבון לרגש־הכבוד הלאומי-הפרטי של אותם היהודים המועטים, שרגש-הכבוד הפרטי שלהם ורגש־הכבוד הלאומי שלהם הם דבר אחד ביסודו. ואוֹלֶם מן הרגע שהיחיד, כל אחד בפנתו. מתוך עולמו הפנימי, נעשה חדור בהכרה, שהוא חי בתקופת-ירידה, שהוא נסחף עם הזרם הפצים יבי המזיק, היוצא כאָמצַנאציה נפשית משאר היחידים בני-סביבתו; מן הרגע, שבו הוא מכיר בחטא, שהיחיד שבו חוטא לבן-הדור שבו; מן הרגע, שבו מתחלת הכרתו לזרום בכיוון אחר מזה של התקופה, מאותו רגע הוא נעשה יוצרה של התקופה החדשה העתידה לבוא. ההכרה של האדם עושתו של עובדה. כי למחשבה האנושית יש כח של עובדה. וכשם שמחשבות-האדם נותנות לו את צורתו. כך מחשב ותינים יכולות נותנות לתקופתו את צורתה החדשה האינדווידו אלית-הלאומית.

כי בכל דור ודור מגיע בחיי-ה יחיד רגע של מעבר בין תקופה לתקופה לתקופה הצבורית. שבה הוא חי, משתקפת בפרוצים הנפשי=הפרטי שלו. רגעי שאופי התקופה הצבורית. שבה הוא חי, משתקפת בפרוצים הנפשי=הפרטי שלו אז יתחיל היחיד לחשב את דרכיו ולחקור. הוא רואה פתאום לאָן הוא הולך שלא ברצונו — ועומד מלכתו. עמידה זו היא התחלת הליכה בכיוון אחר. חדש. אולי זהו מצב=העמידה שבו אנו נמצאים כיום. מגיע רגע בחיי=היחידי שבו הוא מאחד בקרבו את שתי הפונקציות של הפרט ושל בן־הכלל ומחזק את הקשר ביניהן. רוצה הוא להשלים הרמיניה בנפשו ושלום בנטיותיו המתנגדות. הוא רואה, שלפי מצב-התקופה גדול הוא יותר מדי הקרע שבין חפצו בתור פרט, זה החפץ בקורטוב של אושר פרטי עד כמה שאפשר יותר גדול, ובין הכרתו בתור בן לאנושיות, הכרהי שלוחשת לו. כי הוא חומא בכח חפצו זה, בלי כוונה, חומא לזכותם של היחידים האחרים על אותו קורטוב של ראושר הפרטי. והוא מבין, כי צדק ושלום יבואו לעולם רק אם לא יהיה עוד ניגוד בין אושר פרטי ובין אושר צבורי. שהוא הצדק (ובאפן מקביל: בין אושר פרטי-לאומי ובין האושר של צבור-הלאומים). נותן הוא אז את לכו למצוא אושר פרטי-לאומי ובין האושר של צבור-הלאומים). נותן הוא אז את לכו למצוא

סינתיזה. כלומר צורת־חיים, שתהא מספקת בבת־אחת את שתי הנמיות גם יחד. הוא רוצה לאחר את האדם שבו עם בן־האומה שבו, את האדם החפשי עם היהודי החפשי. הוא אינו רוצה להיות פרט לחוד ובן=העם לחוד. משתוקק הוא לעַרָּךְ חדש בשביל עצמו, ערך בן מדרגה יותר רמה, שימוג את שני בני=האדם, שיש בכל אדם הפרט וחלק־הכלל — לאדם חדש אחד ומאוהד. היחיר רוצה בהתחדשות בתור בן-הצבור, שאליו הוא שייך. הציוני האמתי רוצה בהתחדשות נפשית בתור ציוני.

מה הן הדרכים אל סינתיזה זו? על נסיון של תשובה על שאלה זו במאמר מיוחד.



#### (מספוריו של בן-ה.גדור").

בעצם ימי-החורף העבירוני מגדודי במחנה האויסטראלי אל גדוד-הפרשים שבאותו מחנה, שחנה בסביבת - י ר י ח ו - כשבאתי רכוב לשם ירד גשם שומף. נגשתי עד האוהל של המפקד, נבנסתי לתוכו, ובמשך דגעים אחדים גמרתי את כל ה-רשמיות'. שהייתי חייב למלאי

ובעצב — ובעצב החוצה עמדתי עוד רגעים אחדים בתוֹך הגשם השומף. — ובעצב ובבחילה הרהרתי על משכבי הלח, שהוא מיועד לי הלילה בתוך רפש עמוק זה. בעמדי שקוע כה במחשבות אלו. הגיח מאחד האהלים אשר ממולי בּיָלי נגשׁ

בעטר שקוע כוז במחשבות אלה הגרו מאוה האות מי אשר ממולי ביי כנ אלי בקפיצות זריזות ושאלני: על מה אני עומר כאן בגשם שומף זה ?

ספרתי לו, שהעבירוני אל גדוד זה יְתְר אני אחר מקום להעמיד את אהלי עליו. הוא הסתכל בי רגעים מספר ואחר הזמינני ללון הלילה באהלו. מהרתי וקשרתי את סומי ליד סוסו, הכנסתי את חַפְצִי הרמיבים אל אהלו, — ואחר זחלתי גם אני פנימה, לתוך האוהל. למחרתו לא פסק הגשם וגם לא בימים שלאחר-כך. וכך נשארתי אורחו במשך ימים אחדים. ובמשך הזמן הזה נשאנו, כנראה, הן איש בעיני רעהו ונחלים להגדיל קצת את האוהל ולדור בי ביחד.

ביל היה שם חברי החדש. כבן שלושים היה, שְּוֹּף־פּנים, בעל תנועות קצובות, שהעידו עליו, כי חיל בעל-נסיון הוא וכי כבר עברו עליו שנים אחדות בצבא. גופו היה חסון ומוצק ופניו הביעו כח רצון כביר. ברק עיניו, עיני תכלת עמוקה, לא התאים כלל להבעת פניו אלה. דומה, כאילו מחפשות עינים אלו איזה פתרון לשאלה נעלמה וממרדת, המעיקה על הנפש. וברגעים שהיה ביל יחידי היחה נשקפת מעיניו אלה עצבת עמוקה ומלאת-יאוש. ושתקן גדול היה ביל, מקמץ בדבריו. לעולם לא שמעתי מפיו מאמר ארוך משש-שבע מלים. שותק היה בעבודתו ושותק באהלו. וכשהייתי מציק לו לפעמים בפמפופי, היה רשם עצבני קל עובר על שפתיו והיה מבין עלי זוג עינים בוהות — ומיד הייתי משתתק.

מה שהתמיהני ביותר היה — שלא ראיתיו כותב מכתבים או מקבל מכתבים, דבר, שאינו מצוי בין החיילים, שלהוטים הם אחר כל מלה מן הבית ומן החוץ. וכשָּשָאלתי פעם את ביל, אם אמנם אין לו איזו נפש אוהבת או נאהבת, שתהא כותבת גם לו אילו שורות, — נעץ בי רגע את עיניו, ולא עוד. ואולם עד היום לא אוכל לומר מה הביעו עינים אלה באותו רגע. רק הרגשתי, שֶּשְאַלָּתִי הנואלה נגעה בפצע עמוק שבנפשו, ולבי נקפני.

מחברי בגדודי שמעתי. אמנם, לפעמים קשעים ממאורעות-חייו. ואולם עד כמה

שטרחתי לסדר ולהביא קטעים אלה לידי שלמיח, לא עלה בירי להבין כלום מחייו של ביל.

ושוב היו ימי גשם וקור. ובאחד הימים האלה קבלנו את הפקודה להיות נכונים לדרך ולהַתְּקְפּה בכל רגע. קפּרנו את אהלינו והבשנו את הסוסים, ובמשך שעות. שעות ארוכות של צפיה, עמדנו בגשם כשאנו שותקים. ידענו כולנו, לאָן אנו הולכים, וכל אחד ואחד מאתנו התכנם לתיך "נרתיקו", הרהר לו את היהוריו — ושתק.

לא רחוק ממני עמד ביל. ונדמה היה לי, כי גדולה וכבדה היתה שתיקתו היום מבשאר הימים וכי שתיקה זו מכבדת ומעיקה עליו. הוא נעץ עיניו נכחו. כאילו שם, הרחק, באותו מקום. שנרכב עכשיו לקראתו, מצבה לו פתרון חייו. פעמים אחדות במשך היום נגיש אלי, כאילו רצה לומר לי דבר-מה, אלא שכנראה חזר בו וחדל. כשעתים לפני חצות הלילה קבלנו את הפקודה לזוז ממקומנו. צלחנו על הסוסים ורכבנו.

חושך היה הלילה ואפל. ללא-ירח וללא-כוכבים. גשם מורד וקר לא מסק מאז הבוקר, ונרטבנו עד עצמותינו. ובתוך שחור-לילה זה התקדם מחנה-הפרשים כגוש ענק ושחור. לפעמים נראו לאורה האדום של איזו מקמירת פנים מגואלים במים ועינים מרוכזות לפנים, — ואחר היה דועך גם אור עלוב זה ושוב חושך. ובאפלה זו נשמע רק קול הסוסים בקושם בתוך הרפש העמוק, ונשמעה איזו קללה מרוסקת, פקודה קצרה. — ושוב חושך ורפש ודממה.

ביל הוציא את מקמרתו, מלא אותה טבק. ולמרות הגשם והרוח הצליח באמנות מרובה להבעיר בה אש. שאף מלא פיו פעמים ושלוש. ולאור המקמרת המהבהבת ראיתי בהתכוץ פניו מרוב התרגשות פנימית. ופתאום, בלי כל הקדמה, פנה אלי:

חבר, לבי אומר לי, שלא אראה עוד את אור-הבוקר... הל'לה כב ר אפול... איני דואג, איני חרד... ברוך יהיה לי המות... גאולה יביא לי המית...

נדהמתי לשמע מאמר כל-כך ארוך יוצא מפיו של ביל. והרגשתי שהנה בא סוף-סוף הרגע, שבו יספר לי ביל את מאורעות-חייו בתוך הלילה האפל. וביל התחיל בספורו כמקריא מתוך ספר, וכאילו מתוך הנאה לספר לו לעצמו עוד הפעם — ובקול — את פרשת-חייו זו:

שלושה חברים היינו בילדותנו: מוֹם, אני ואֶלים, בתו של בעל אחת האחוזות שבסביבה. שלשתנו גודלנו יחד ושלשתנו בקרנו בית־ספר אחר. חברה מובה היתה לנו אלים. היא השתתפה עמנו בכל תעקורי ימי־הנוער, וזריזותה "ואומץ־לבה העירו בנו רגש-כבוד וידידות מיוחדת. קראו לנו "החום המשולש". כשגמרנו את למודנו בבית-הספר התיכוני. נכנסה אלים אל אחד הפנסיונים שבעיר ואנו — לפולימכניקום. וגם אז לא פסקה ידידותנו. ואולם במשך הזמן נשתנה יחסנו אליה, כי על-כן חדלנו מהיות נערים. יחם של הערצה ואהבה לקח את מקומו של רגש-הידידות, שהיה בלבנו מאז לאלים. כמעם בכל יום היינו, מום ואני. מבקרים את אלים. מביאים לה פרחים, מטיילים עמה ושטים עמה בסירה או יוצאים יחד לרכיבה. ביחידות לא היינו הולבים אליה, ומסופקני, אם לא היתה אלים כועסת, אילו היה בא האחד. מאתנו בלי להביא עמו את חברו.

 מכניקים לאחד מבתי-החרושת שבדרום. נפרדנו מאֶלים, שנשארה גלמודה. היא הבמיחה לבקרנו תכופות ולכתוב לנו.

גם בעירי שעבדנו בהי גרנו יחד. בכית אחדי וחסרונה של אֶלים כאילו קרבני עוד יותר עם מום — וחברים היינו בלב ובנפש.

ביל נשתתק לרגע. מקמרתו כבתה. הוא בקש ממני גפרור. הגשם עוד לא פסק, והסוסים התנהלו בכבדות כשראישיהם מתנענעים לכל פסיעה ופסיעה.

שלי לא מפני שקצתי בחברתו של פום. אלא מפני שקצתי בחברתו של פום. אלא מפני שרציתי לקחת לי את אלים לאשה, ספרתי זאת לפום. הוא נדהם קצת ובקול רפה אמר: עשה כשוב בעיניך, כיל!" ואחר הוסיף: נַבַּה והצלח!" .... חשבתי, שמום כועם עלי על שאני נפרד ממנו, ובארתי לו. ששום אשה, ואף לא אלים, לא תוכל לשנות את אהבתי אליו, ולהפך: היות ושלשתנו נקצא בסביבה אחת, יגדל אשרנו. מום לא ענה כלום. הוא רק נצמחק ושתק. ואני נסעתי אל אֶלים ובלי הרבות בדברים בקשתי את ידה. היא הבימה רגע בעיני ושאלה: "ומום מה יעשה?" מפרתי לה על שיחתי עם מום. הוא נמלכה רגע ואחר הסבימה. לאחר חודש ימים נשאתי את אלים לאשה. שבתי עמה לעיר=הדרום, שבה עברנו, אני ומום. שכרנו לנו דירה קמנה וחביבה באחד הפרוורים. גינה יפה היתה סביב הבית, עצים עתיקים הצלו על החלונות. פרחים, פרחים לרוב, עמדו בערונות -- והיתה השלוה. הצעתי למום לגור עמנו יחד, אך הוא התנגד. "איני רוצה -- אמר -- להפריע את אָשרכם". לשוא פצוהי בו. הוא מַאַן.

שואם גדול היה אשרי עד היום הזה. גדל עתה שבעתים. אשה טובה היתה לי אלים. היא היתה כל עולמי. כל לבי היה נחון לה. מובן, שמקומו של טום נשאר גם הוא שמור בלבי. נדמה לי, שֶּבּרבּוֹת אֲשׁרי גדלה גם אהבתי לטום. וכשהיינו יושבים בערבי=קיץ בהירים בנינה חוזים וחולמים, יש אשר הייתי תופש בידיהם של אלים וטום יחד ולוחצן אל לבי, שחשב אז להמוֹג מרוב אושר. ובלילות החורף, כשהיינו יושבים בחדרנו המואר לחצאים באזר אדמדם, יש שיותה אלים נגשת אל הפסנתר ומנגנת את שירי האהבה של דורות עתיקים במנגינות שכל צליל וצליל מהן נופל כשמן רותח על לבך ורוצה אתי אז לבכות ולצחוק גם יחד מרוב האושר השמור לנו... בלילות אלה יש אשר הייתי נבהל פתאום, ברגע קט. למראה רוב האושר. שנפל לי לחבל. צל של דבר־מה שחור ואיום היה חולף בנפשי ומחרידני.

וכשנולדה לנו \$ ל ' לא היה קץ לאשר'. גם טום, אשר מיום חתונתי לא היה מרבה לבקרני, התחיל רץ ישר מן העבודה אל ביתי, והוא לקח לו את נלי לשלו. הוא היה משפל בה, משחק עמה, מדבר אליה דברי=כבושים. נושא לפניה נאומים ארוכים ומשתמה עמה. ומתרגש היה מום אם היתה אלים או אני רוצים לקחת את נלי מידיו. צועק היה, שנלי היא שלו, רק שלו, ולי אין כל חלק בה.

כך חיינו בשלוה ובאושר שלוש שנים. עד שבאה הקריאה הגדולה לעזרת ומולדתה נלחמתי בנפשי, וקשה היתה המלחמה — ואתנדב. אלים לא אמרה לי כלום. גם בעיני לא רצתה להבים כשספרתי לה על החלשתי. היא בכתה. מום לא התנדב. לשוא בארתי לו את חובתו לשוה רבתי והתווכחתי עמו. הוא עמד על דעתו —ונשאר.

את המלים האחרונות בשא ביל כמתוך לעג מר – ונשתתק. הגשם פסק קצת. מבין קרעי-העננים נשקף לפעמים איזח כוכב ערירי. עברנו על פני פלוגות של רגליים. השלח 150

שנחו בצל סלע כבד. לא ראינום. רק אשי הסיגרות הבהיקו כעיני-חיה בחשכה. נשמעו אילו דרישות-שלום, נסיונות להלצה על טיבו של מזג-האויר או סתם צחוק צרוד. ואחר — שוב שתיקה. דומם רכב ביל לימיני.

- נשלחנו כולנו למחנה־התרגילים ונשארנו שם בערך כרבע שנה. כמעט מדי שביע בשבוע הייתי נוסע לביתי. יחסה של אֱליס אלי נשאר כמקודם. רק הרגשתי שדבר מה אינו כשורה בינינו. אבל לא יכולתי לעמוד על הדבר. פום חדל לבקרנו

ואחריכך נשלחנו אל החזית שבצרפת. איני רוצה ואיני יכול לתאר לך. כיצד חיינו שם, בחפירות-פלאנדריה, ובווראי כבר שמעת על כך מפי חברים אחרים. את חובתי עשותי בתור איש-צבא ולא חדרתי ולא חתי מפני שום סכנה. לא השתמשתי גם מן העכודות היותר קשות ומסכנות צפויות.

מכתבי־אלים היו מגיעים אלי כמעם בכל שבוע. הם היו מביאים עמהם מקצת מאותה המנוחה אשר לגינת-ביתי הרחוקה אל הסביבה רְנַת־הדמים, שנמצאתי בה. ואולם במשך־הזמן התחילו מכתביה להתקרר. מבין שורותיהם הרגשתי איזה שויון־רוח אלי. מלוי-חובה כתם שמא יודע אתה, חברו מה זה מכתב של אהובה, שעיפה ומפחדת להודות על עיפותה? -בקצור: מכתבים אלה הרגיזוני מאד. הבלגתי על כעסי שכעסתי על מום וכתבתי לוי שיודיעני מה קרה לאלים ולמה זה מכתביה כל-כך קרירים. משום לא קבלתי שום תשובה.

קבלנו פקודה לנוח. ירדנו מעל סוסינו העיפים. אחדים סעדו את לבם בביסקווימים רטובים, אחרים עשני. הגשם כבר חדל והעננים נתפזרו. השמים היו טהורים, והכוכבים הבריקו כאילו אך זה יצאו מן הרחצה של העננים. עם הפסק רגשם כאילו הוקל לנו. נשמעו א'-אלו הלצות מפה ומשם — נסיון לגרש את התנומה. מי-שהוא צפצף מתוך איזו מנגינה רגשנית — וגמר בקללה. הסוסים עמדו בלי נוע כשראשיהם נמוים למשה ואזניהם סרוחות נחנו כרבע שעה וחזרנו ועלינו על סוסינו ונרכב הלאה.

בהתקפה אחת בפלאנדריה נפצעתי קשה בחוי ונשלחתי למצרים. כשלושה חדשים הייתי מושל בבית=החולים וכשנופאתי קבלתי הופשה לארבעה חדשים. החלפתי או להפתיע את אישתי ולנסיע הביתה בלי להודיע לה את דבר-בואי.

בשעה תשע בלילה הגעתי לביתנו כשאני רועד כולי מתוך התרגשות. חדר-האורהים היה מואר. ואני איני יודע מה היה לי דבר-מה צבת את לבי. וכעין פחד לא, כעין חשד - לא. חבר. לא חשד לא לא חשד היה בלבי. רגש הרבה יותר איום מלא אותו. נגשתי בטהירות עד גדר הגינה, קפצתי מעליה ובצעדי-חתול עליתי על המרפסת. נגשתי אט עד החלון והצצתי דרך הוילונות. לבי כאילו התאבן. חנקתי את שאנת-הכאב, שעמדה להתפרץ מגרוני -- ועמדתי והבמתי. מום ואלים ישבו על הספה. וידיו של פום שחקו בשערותיה. ומכטיה. המבטים ששלחה בוי כמה בוערים הוו, כמה חמים! באותו רגע הובן לי הכל, נודע לי הכל. -- בדחיפת=רגל אחת פתחתי את הדלת — ונמצאתי בפנים החדר. שניהם נתרו ממקומם בחרדה. וכשהכירו בי - הַחֵיִירוּ מום רעד כשכור. רגליו כשלו והוא חזר ונפל על הספה כשעיניו נעוצות בי צלים נשארה עומדת חורת, ידה האחת תומכת בשולחן והיא משקפת

ישר אלי. — ועל שפתותיה הדקות רחף דבר-מה איום. —אַלים! — פרצה שאגה מלבי — אַלים! אלים!

היא הבישה ישר אלי ואמרה בהראותה על מום:

אותו אהבתי תמיד, תמיד.

מסף ערפל אדום הליט את עיני וילדי־מחשבות ושברי־רגשות רחשו כנמלים בראשי ובלבי -- ואחר־כך איני יודע עוד מה היה. שלפתי את כידוני ובקפיצה אחת נגשתי עד מום, שישב על הספה. הוא לא נסה להשמט הוא רק הבים בעינים קמות אלי. אלים התנפלה ונדחקה ביניתנו. כידי הפנויה דחפתיה הצדה. היא נתקלה בשולחן. דבר מה נפל ברעש ונתפוצץ — ואז הכנסתי את כידוני עם הנצב בחזו של מום. והוא הביט אלי בעיניו הקמות ולא הוציא דגד. זים־הדם פגע בידי — ובו ברגע כאילו פג השכרון ממני לא ידעתי מה לעשות.

- אמא! אמא! -- נשמע אז קולה של גלי מן החדר השני

רציתי לברוח החוצה, אל רוח-הלילה הקר. חשבתי שמשוגע אני. פניתי לצאת ונכשלתי באלים. שפתיה לחישו: ״רוצה״ ובהפזי נכנסתי לנלי דקשנה.

החדר היה מואר באור חלש ואדום. גלי ישבה על מטתה הקטנה והתכונגה לבכות. כנראה, הקיצה בבהלה על־ידי הרעש. כשראתה אותי חככה את עיניה באגרופיה הקשנים, ואחר קפצה כַּחֶתַלְתּוֹל ממטתה ובקול שמחת־אושר התנפלה אל בין זרועותי. ואני חבקתי את גיפה החמים, חבקתיו בכל כח ונשקתי איתו כמשוגע -- נשקתי את בתי הקטנה ופיה הקטן השיב לי על כל נשיקה.

- אמא. אמא! בואי, אבא בא! -- התחילה נלי קוראת בשמחה.

םן החדר השני לא נשמע כל קול.

- אמא. בואי, בואי! -- ואין קול.

ואני חבקתי ביתר עוז את נלי ואשכיבנה בממתה, ובקול רועד אמרתי:

כן, יודעת אני. -- התחילה אז הקשנה לפטפט, -- היא הלכה עם הדוד טום. אני לא אורבת את הדוד מום: אמא אמרה; שהדוד מום יהיה עוד מעט אבא שלי. אַני רוצה. אני רוצה את אבא שלי... אני רוצה את אכא שלי...

וכך נרדמה כשהיא ממלמלת עוד קשועות. וכל מלה ומלה היתה כחרב, שקרעה וְיִסִעה אֹת לבי. וֹאם, חבר, יש גיהינום בעולם -- אני הרגשתיה באותה שעה, כששכבתי ופני בכרה של בתי והאזנתי מסביבי. רגע חכיתי, שתכנס אלי אלים ותכרע על" ברכיה על־ידי, על־יד משת בתנו הקשנה. — ואילו באה, ודאי סולה הייתי לה ומוחל. אך

וכשהאיר השחר היתה החלטתי ברורה. יצאתי בזהירות מחדרה של נלי ועברתי את חדר=האורחים. על הספה ישבה אלים כשהיא אוהזת את ראשו של פום על ברכיה. מבטה היה ריק. על הרצפה נסתמנה שלולית של דם קרוש.

התיצבתי לפני המשמרה הצבאית. ספיתי לה הכל, כמו שהיה. לאחר חקירה ודרישה של כמה חדשים יצאתי זכאי. הזרתי והתנדבתי לצבא. לא יכולתי להשאר עוד בארץ. קודם נסיעתי אל ההזית רציתי לראות רק עוד פעם את נלי.

את ביתנו מצאתי סגור. השכנים ספרו, שאֱלים נסעה לדודה עם הילדה. באתי לשם. היא קבלתני בחדרה, לבושה שחורים, הביטה ישר אל עיני ושאלה לרצוני.

- את נלי רוצה אני לראות...
  - נלי מתה לפני חודש ימים.

נשכתי את שפתי כדי שלא אצעק מרוב כאב. הבמתי ישר בפניה. מבמה לא ספר ולא גלה לי כלום. החויתי לה קידה — והלכתי, ידעתי, שהכל נגמר. חיי היו עלי למשאי

ומאז אני שוב חייל. נלחמתי בעזה, בבאר-שבע ובכל אותן המערכות... – – – הגדולות שהרבה מאתנו שלמו בהן בדמם – ורק אני, אני עודני הי.

עמוד-השחר כבר האיר. ואני רככתי שותק כשראשי נטוי על חזי. בושתי להביט בפניו של ביל. מה קטן הרגשתי עצמי לפניו — לפני האדם, שהרגיש את כל המרורות של משחק-החים. בושתי להביט בפניו: אולי יכיר כמה גרגשתי מספורו. והרהרתי אז: מה דלים ושטחיים הם יסורי־נפשי לעומת תהום־הכאב שבלבי.

הגענו עד האזור, שהוקצב לנו. ירדנו מעל סוסיני והתחלנו מחקדמים חרש, מאימת האויב הקרוב. באנו לעמדתנו. וכשהתחילה פתאום מנגינת־המות לקראת ההתקפה הקרובה, נתן לי ביל את ידו לשלום. אני תפשתיה בשתי ידי ואלחצנה ארוכות. בשעה ארבע הַקפּנוּ.

בשעה תשע קברנו את ביל ליד גשר = הירדן.

ירושלים.

יצחק זומא.



## חַחַיִּים חַכַּוְבְּרִּים בְּוִשְׂרָאֵלֹ בִּיםֵי בַּיִת שֵׁנִי.

(המשך).

מאר

ד״ר יוסף קלוזגר.

۲,

נוכחנו. שהיו בעלי-מלאכה מרובים ומשונים בישראל בימי בית שני ושתפסד בארץ־יש־אל מקום השוב. ואף־על-פי־כן לא הם היו עיקר האוכלוסים הישראליים בארץ-אלה היו האכרים בעלי האחוזות הקטנות. דבר זה מוכח ממה שרמשנה והברייתות כרבות לעסוק בעובד-האדמה מישראל וממעטות – בערך וכיהם – לעסוק בבעל-המלאכה; ואף האיוונגליונים, שבאו כהם משליו המרובים של ישי, שכמעם כולם לקוחים מן החיים העממים, מרכים להביא משלים מחיי-האכר וממעמים במשלים מחיי-האומן, למרות מה שישו עצמו וגם אביו היו בעלי־מלאכה. וסבת הדבר היא — שבעלי־ המלאכה העבריים לא היו יכולים ל-תחרות באומנים הנכויים, שבחוץ-לארץ, וכל כלי או בגד פחות או יותר השוב היה מובא לא"י מן החוץ: מן ה.ספסל" (subsellium) עד הקערה השמוחה (.אסקומלה" – ścutella ("סודר" – המשפחת ("סודר"). ועד הכובע (sandalion) מן "הסנדל" (sagum – "ועד הכובע) ועד המעיל העכה של לבד (מפיליון' – pilion ביוונית) "), מן ה"קופסה" (capsa) ועד המלתחה ("קמשרא" – kamptra). — כל אלה, וכיוצא באלה הרבה, היו מובאים מן החוץ ומתחרים בַחוֹצֶקֶת של האומנים המקומיים. הגיע הדבר לידי כך, שכנוי לבגד פחות אם אם stola) אי יותר מכובד הושאל מן הלשון היוונית: "אצטלא" (אונית). אמנם. גם זרעים וירקות ומיני־אוכל שונים היו מובאים מן החוץ; אבלי ראשיתי הזרעים והירקות והפירות נתאקלמו בארץ-ישראל והיו גדלים גם בגינותיהם וגניהם של האכרים היהודיים; ושנית, כל אלה, ואף מיני=האוכל, לא" היו תופסים כל=כך מקום בכלכלת המדינה והיו מאכל-תאוה אך לעשירים ואניני־דעת; בעוד שהתוצרת של האומנות הזרה היתה משמשת ל כ ל התישבים. ולפיכך לא הגיעה המלאכה ילירת-פנים בארץ־ישראל לאותה מדרגה גבוהה, שעלתה אליה עבודת-האדמה העברית. על כל פנים לא מצאנו, שתהיינה תוצאות החרושת העברית מוצאות מארץ-ישראל ולחוץ, בעוד שמפריה של

<sup>1)</sup>מתוך הקושי לפדר כאן אותיות יווניות. שמפני כן אף נשתכשו המלות היווניות שבהמשך הקודם. אני נותן את המלות היווניות באותיות רומיות.

עבורת־האדמה הארצישראלית היו ניזונות גם ארצות אחרות, כמו שכבר ראינו למעלה <sup>1</sup>).

עיקר האוכלוסים שבארץ־ישראל היו. איפוא האכרים. ובעיקרם -- הא כרים בעלי האחוזות הקטנות. זהו בעל-הבית שבמשנה ותרגומו היווני המדויק שבאיוונגליון: oikodespotes. אכרים לאדעשירים אלה שאדמתם היתה כדי פרנסתם בצמצום, היו רוב-מנינה ורוב-בנינה של האומה. הם היו ממלאים את הכפרים המרובים, שהיו מגיעים ביהודה ובגליל למאות, וכן גם את הערים הקשנות והבינוניות. שלפעמים נשאר להן שם "כפר", אף-על-פי שבאמת לא היו עוד כפרים כלל (למשל, כפ ר-סבא או כפ ר-נחום, שהיו ערים ממש), מפני שאף מסכיב להן היו שדות וגנים, כרמים וגינות, שהיו שייכים ליושביהן. "אכרים זעירים" אלה היו נהנים מיגיע=כפיהם. בעצמם. הם ובניהם, היו חורשים וזורעים, קוצרים ומעמרים, דשים וזורים. את רוב תבואתם היו מניחים לצרכי־ביתם. ואולם חלק ממנה היו מוליכים לעיר ומוציאים בחלופים או מוכרים בכסף, כדי לספק את שאר צרכיהם ההכרחיים. הֶסְכיֹנוֹת לא היו 'לו לאכר כזה ודי היה בשנת בצורת אחת או שתים, בחלקתו, או לעצלות או למחלה. שתמצאנה מקום בביתו. כדי שירד מנכסיו ויַהָּפַךְ לשכיר או לפועלי לאחר שמכר את הלקתו הבלתי=גדולה. או יעשה בעל־חוב לאכר יותר אַמיד והלה יקבל בחובו את אדמתו של המרוששי ואם אף זה לא יספיק – ישעבדנו לעבד (עברי). אותו ואת אשתו, את בניו ואת בנותיו. אבל אף בלא מקרי־אסון או סכות תלויות באכר הזעיר יכולים בניו לֵיהָפֶּךְ לשכירים או פועלים. כשהוא מחלק את חלקתו הקטנה לבניו — אם יש לו יותר מאחד – ונותן לבכור "פי שנים". כחוק התורה, הוא משאיר לכל אחד מבניו נחלה בלתי מספקת: היא מתפורות לחלקים קשנים, ששוב אינם יכולים לפרנם את כ ל בניו. אלהי שארמתם אינה מספקת את צרכיהםי בעל-כרחם נעשים "פרוליטאַריים" --. בני־אדם, שאין להם אלא כה=ידיהם. ואם אינם מוצאים שמוש לכח זה, הם יורדים למדרגת בפועלים בשלים". מה שקוראים בזמנגו "לומפנפרולימאַריאַט", ונעשים עניים מחזרים על הפתחים או -- חמסנים = סיקריקון, כמו שנראה להלן.

ואולם היו בגליל, וביחוד ביהודה, גם אכרים אמידים, שהיתה אדמתם יותר מרובה והיתה מכנסת להם יותר מבפי צרכיהם. והם הם שהיו מלוים לאכרים הזעירים שנתרוששו כסף או זריעה או צרכי־אוכל-נפש באפותיקי על אדמתו של האכר הזעיר, שפעמים היתה לסוף עוברת אליהם ומרחבת את נחלתם, והם היו מחלקים קודם מיתתם את האדמה ליורשיהם כולם ומעניקים להם גם מחסכונותיהם. "אכרים אמידים כאלה הניחו יסוד למ מחר העברי בארץ ישראל, ביחוד לם חר התבוא הורקותיו בעל-אחוזה בינוניזה היה עושה סחורה בכסף, שהיה מקבל במחיר תבואותיו וירקותיו ופירותיו המרובים ושהיה נשאר לו ממנו עודף על צרכי-ביתו. בעלי אחוזות

R. P. Schwalm, La Vie privée du priuple - : עיין בפרטות על זה: (1 Juif á l'époque de Jésus - Christ. Paris 1910, pp. 262 — 272.

גדולים י "בעלי=נכסים" או "עשירי=נכסים" ("עתירי נכסין" בארמית), גבורי=החיל" של המקרא, היו מועשים בארץ-ישראל לערך. "בעלי=נכסים" היו או המלך וביתו ופקידיו העליונים (ה-חורים והסגנים") בימי החשמונאים ובימי הורדום וביניו. או משפחות הכהנים הגדולים והמשיאים לכהונה, או האברים האמידים משפחות הכהנים הגדולים שדברו מעט-מעט ולאט־לאט שדות וכרמים של אכרים עניים ונעשו בעלי־אחוזה גדולים או. לסוף. הסוחרים, שנדבר עליהם להלן. "לאַמיפונדיות" כמו שהיו באיט ליה וגרמו לחורבגה של מלכות רומי, לא היו בישראל אלא מועטית לערך. אבל הן היו והיו. האיוונגליונים יודעים את האיקונו מום ואת האפים רופום, שהם ממונים על האחוזה הגדולה להשגיח על פועליה המרובים. בעוד שבעל=האחוזה העשיר יושב בעיר או הולך לנסיעותיו בעסקי־מסחרר בלוקאסי מ"ז, א" ח"; מתיא, כ"י ח", ועוד). בעיר או הולך לנסיעותיו בעסקי־מסחרר נלוקאסי מ"ז, א" ח"; מתיא, כ"י ח", ועוד). אדמתו (רמאי, פ"ג, מ"א), וגם היה נותן את שדותיו באריסות (משנה, בבא מציעא פ"ה, מ"ח). דבר זה אפשרי הוא רק בכעל-אחוזה גדולה, שאינו יושב על נחלתו ואמנם, רבן גמליאל, לפי מצבו ומעשיו, ישב בעיר ולא בכפר ועל אחוזתו היה מפקה ואמנה, רבן גמליאל, לפי מצבו ומעשיו, ישב בעיר ולא בכפר ועל אחוזתו היה מפקה בא-כחו איקונומום או אפיטרופום.

וכבר אנו רואים מתוך כך, ש בעלי־הנכסים" שבארץ "ישראל, ואף האכרים האמידים, לא היו יכולים, כמו שמחייב מבע-הדברים, לעבוד את אדמתם המרובה בידי עצמם. ועל־בן היו משתמשים ב שכ ירים או ב פו עלים. השכיר בימי בית שני היה נשכר. כמו בימי בית ראשון, למשך זמן קבוע; אך לא לשלש שנים דוקא, אלא גם לשנה, לחודש. לימים אחדים, ליום אחד (ומכאן הכנוי "שכיר־יום"), או אף לחצי יום, ואפילו לשעה; אבל לא יותר מלשבע שנים (העבד יוצא לחפשי בשנה השביעית הוא אינו עבד). זה היה, על־פי־רוב, אכר קמן מן הכפר הסמוך או הרחוק, שנתדלדל באשמתו או באשמת-המסבות, או בן־אכר, שאביו העני לא הניח לו, להבן השני או השלישי אדמה במדה מספקת (הבכור" קבל פי שנים, כחוק), כמבואר למעלה, ועל־כן הוא לקנות אדמה לאבר אמיד למשך זמן ידוע, כדי לשפר את מצבו עד שיהא יכול לקנות אדמה לעצמו או להוסיף על האדמה שיש לו. יחוםו אל האכר האמיד הוא מחום רי בן רקע, שכל ימי חייהם היו נשארים שכירים עובדים בנחלותיהם של האכרים האמידים או של "בעלי=הנכסים", ואלה נקראו "קומות" (רבים מן "קקומ") והיה גם כפר שלם בארץ=ישראל, שנקרא "כפר לקומיא" (איכ"ר, עה"כ: על א לה).

שונה מן השכיר הוא הפועל. אף הוא נשכר לפעמים לזמן ידוע. ובזה הוא דומה לשכיר; אבל הוא שונה ממנו במה שהלה (השכיר) נשכר לעבודה ם תם. לכל עבודה נמה שתהיה, שאין מן הצורך להתמחות לה. והלז (הפועל) נשכר למלא כה ידועה,

S. Krauss, Talmudische Archäologie, II. 102: pry (1

לאו אף למלאכות שונות. אבל במקצוע ידוע זהו ההבדל בין השביר ובין הפועל: השכיר .unskilled labourer — והאַנגלים <sup>Черно</sup>-рабочій הוא מה שהרושים קוראים אף הפועל הוא אכר שאין לו כרקע, ופעמים שאין לו אף עבודה, ואז הוא "פועל בטל". לעוי מתמיד יה בתלמור מוכיח על מציאותו של לומפֶנפּרוֹל מאַ־ אַש" מחוסר-עבודה בתקופות המשנת ומשל אחד של האיוונגליון מדבר על "בעל הבית", השוכר את הפועל ם, שמצא פועלים יושבים בטל לא רק בשעה שבכר התחילה העבודה. אלא גם פועלים "במרים כל היום" מפגי ש"לא שכר אותם איש" (מתיא, כ', א' - ז'). "בעל-הבית", נותן-העבורה עושה עם הפועל אמנה על-פי רוב בעל-פה, ולפעמים אף בכתב, /וכל המבשל דבר מן האמנה או "הוזר בו", צריך לשלם קנם; ובזה שני הצדרים שוים. הנטיה לצד הפועל. כשהוא טוען. שבעל-הבית לא שלם לו שכרו, אם יש ספק רקבר, וגם התכיעות המרובות בכל הנוגע למאכלו ומשתהו של הפועל. שין מצויות במשנה ששנותנות כבוד לרתנאים ולחוש הצדק וההומניות שלהם 1), הן מומן מאוחר לימי מית שני וברובן הן "דעת בית־המררש". בחיים בוודאי לא היה מצבו של הפועל (וכן גם של השכיר) טוב ונאה כל-כך. את-על-פי-כן לא היה מצבם של הפועל והשכיר ביהודה ובגליל קשה ועלוב כמו ש ה י ה ברומי או במצרים ובכל. החיים בארץ-ישראל חיו פרימיטיבים יותר וההבדל בין העשיר ובין העני לא היה כאן גרול כל-כך. ועל-כן לא היה כאן מקום לעריצות ועלבונות קשים. ואף הרוח הדימוקראטי של הפרושים, שזורישו זו אחר-כך להתנאים, רבה את הבדל המעמדות ולא נתן להביאם לידי פירוד קיצוגי כמו בשאר ארצות בימי-קדם ואף בימיני.

הפועל הוא לא רק עובד בשדה. לא אוך לאכרים בלבד, אלא גם לא ומנים יש פיעלים ואף הניכים (בארטית: "שוליא דנגר" פסחים, ק"ה ע"א, "שוליא דנפחי", בבא קמא, ל"ב ע"ב, וישולייהן של אורגי-יריעות", לפי גירסת ה"ערוך", שבתי צ"ו ע"ב). הפועלים הם פַּתְפִים וסַבָּלים קבועים — מה שאינו היגש התמחות מרובה וראוי אף לשכירים, — נגרים, דורכים בגת, ועוד. הפועל מקבל שכרו אך לאחר שגמר את עבורתו. שעת-העבודה היתה מן הבוקר ועד הערב, עם שעה של מנוחה ושעה של אכילה בינתים. — מה שיהא בארץ שראל לערך עשר שעות ביום. שכרו של הפועל הוא מאסר ער סלע, אבל בדרך ממוצעת אדרכ מון (מוביה, ה', ד') או דינר ליום (מתיא, כ', ב', מ', י' ו'ג), — שני מטבעות, שמחירם שוה (36 סנטימות צרפתיות) ושהיו משמשים במסחר במחיר כזה מימי מלכי פרס ויוון עד ימיו של נירון קיסר. סימן הוא, שבמשך כל אותן השנים המרובות לא נשתנה מחיר העבודה בארץ בישראל. ").

D. Farbstein, Das Recht der unfreien und הלוקטות בספרו של (1 freien Arbeiter nach jüdisch-Talmudischem Recht. Frankfurt a. M. 1896. L. Herzfeld. Handelsgeschichte: על מיני־השכר השונים עיין בפרטות) על מיני־השכר השונים עיין בפרטות

ובעכודת-האדמה יש. חוץ מן האכרות הרגילה, עוד אכרות-למחצה' שחלק ממנה מתקרב לאכרות האמידה וחלקה האחר -- לאכרות הזעירה. בה עיםקי ראשית. הקבלן או הקבל ל כן כפר שמקכל את השרה מכעלי-האחוזה הכר בכרך לעבוד את כל שדהו או את כל כימי, לוֶרעוּ, לנכשוּ, לזמרו (אם זהו גן או כרם) ולעשות בו את כל הדרוש. והוא מקבל על עצמו את כל ההוצאותי שיש להוציא על זה ואף לשלם את כל המסים, ואחר-כך יקבל מחצה (או רק שליש או רביע) מן הרומי: Colonus מן הפירות. — שנית, האריס, שמתאים לה-Colonus אבר עני, ששרהו הקשנה אינה מספקת לפרנסתו, והוא מקבל על-פי "ששר-אריסות" חלק מארמתו של האכר האמיד או של "בעל-הנכסים" (אלה הם "אריסי בתי־אבות". בבא בתרא, מ"ו ע"ב, כי "בתי־אבות", תוספתא, תרומה. ב', י"א, יש להם מובן של "לאַטיפינדיות"); ולאחר שהלה נותן לו את הזרעי את כלי-העבודה ואת בהמות-העבודה. מה שאנו קוראים כיום ה״אינווינטאַר החי והדומם"י. הוא מעבר את האדמה בידיו. כלומר, נותן את כח"העבודה (,פעולה" היא נקראת בתלמוד) ומקבל בשכר "פעולתו" מחצה. שליש או רביע מן התבואה. ה.ארים" נבדל מן הקכלן בזה. שהקכלן עצמו נותן גם זרע וכלי־עבודה ובהמות־עבורה ואף שוכר הוא פועליםי מה שאין כן באָרים, שהוא מקבל את הכל מבעל-האחוזה והוא עובד את אדמת-האריסות בידיו. אריסים' אלה היו ממלאים את אי שליה כמעש בזמן שאנו עימרים בו על פני כולה ולהם מיחסים את מפלת - רומי: מאחר שלא היו בעלי - האדמה, היו מנצלים אותה עד היסוד בה ולא היו דואגים להשבחת הנכסים כלל. עד שבאו האחוזות לידי ירידה גמורה. בארץ=ישראל לא היה הפרולימאַריאַט הכפרי מרובה כל-כךי ועל-כן לא היו האריסים רוב עובדי־האדמה בימי בית שני. אבל אף כה הם תופסים מקום חשוב. ואף ביניהם ובין בעלי־הנכסים שלמו איבה ותחרותי כמי שאפשר לראות ממשל איוונגליוני מסיח לפי תומו (מתיא, כ"א, ל"ג — מ"ב). — שלישיח, החוכר, שהוא שונה מן הקבלן והארים במה שהוא, החוכר, מקבל עליו את ההפסד אם השדה תתן פחות מכפי דמי-החכירה. ואילו הקבלן והארים אינם מקבלים עליהם את סכנת ההפסד; אבל, לעומת זה, אם השדה -נותנת יותר מכפי דמי-החכירה, השכר היְתֵּר הוא של החוכרי מה שאין כן בקבלן ובארים, שהם מקבלים רק את החלק המוּהְנֶה ביניהם ובין בעל-האחוזה. והחוכר דומה להארים במה שהוא משלם את דמי-החכירה (או ה-חכורה') -בעין". כלומר. נותן לבעל-האחוזה (ואף כאן הוא לפעמים "בעל-הנכסים": "חכורי בתי־אבות", ירושלמי, ביכורים, פ"א, הי"ג, מתאים אל "אריַסי בתי־אכות" שהזכרנו) מחצה, שליש או רביע מתבואות-השדה או מפירות-האילן, ולא כסף. — ולסוף, רביעית, השוכר. שהוא נבדל מן החוכר במה שהוא משלם דמי-שבירתו בכסף ולא בתבואות או בפירות. ובזה הוא דומה להארים ולהקבלן אלא שהארים והקבלן אינם

der Juden des Altertums. 2. Aufl. Braunschweig 1894. SS. 195-196.

אתראים בעד ההפסד והשכר היָתר אינו שלהם. והשוכר: כהחוכר, אחראי הוא בעד ההפסד והשכר היָתַר הוא שלו.

אני רואים. איפוא, לפנינו בארץ־יש־אל של סוף בית שני המון א כרים עניים, בעלי־נכסים עשירים מועטים ואף פרוליטאַראַט גמור, אם לא במספר עצום. על כל פנים במספר מרובה. אלה הם השכירים. הפועלים, הלקוטות, האריסים, החוכרים והשוכרים. ובמדה ידועה גם הקבלנים. עליהם יש להוסיף גם את בני־הבית — מין פועלי־ארעי לעבודת־הבית בלבד. דוגמת המשרתים" וה"משרתות" שלנו — והשמשים והשמשות — מין מסייעים לבני־אדם פרטיים, ובפרט לתלמידי-חכמים וזקנים, שקשה להם לעשות את צרכי חדריהם ותלבשתם בעצמם, דוגמת ה"לאַקייאים" בזמן הזה 1). כל אלה הם בני־אדם, שאין להם אלא כח־ידיהם בלבד. ועליו הם חיים וממנו הם ניזונים. אם יש להם עבודה — מוטב, ואם לא — הם נעשים או קבצנים או חמסנים.

.7

כל הפרוליטאריים המנויים למעלה בני־חורים הם, לכל הפחות, מן הצד המשפטי. כת - ידיהם נמכר לאחרים, אבל גופם אינו משועבד לזרים. נופלים במצבם מצד אין: "עבדים בשלים" אין: אחרי הם העב דים. עבדים בשלים אין: העברים אי־אפשר שיגועו ברעב מחוםר עבודה ושכר-עבודה: עבודתם ולחמם שניהם ניתנים להם מידי אדוניהם. אכל, לעומת זה, אין הם בני-חורים: אינם יכולים לבהור עבודה לעצמם ולהחליף אדון באדון כהפועלים והשכירים והשמשים. חירות זו אינה נתונה אף ל עב ד ה ע ב רי . שזולת דבר זה אינו עבד, אלא שכיר לשש שנים. לכל היותר ובשנה השביעית הוא יוצא לחפש". בדיניו של עבד זה, כפי שהם בגמרא, במשנה ובברייתא, הרבו הכמינו לעסוק <sup>2</sup>). ושוב אנו צריכים לזהירות יתרה. הדינים הללו כפי שאנו מוצאים אותם מוצעים, למשלי ב"משנה תורה" ("היד החזקה") להרמב"ם ("הלכות עברים"). הם כל-כך הומניים. עד שהם מתבססים כולם על ההשקפה, שעבד עברי רק כה-ידיו קנוי ו"אין גופו קנוי" (ע"ן משנה ערכין, פ"ח מ"ה, נגד דעתו של רבא, קירושין, מ"ז ע"א וכ"ח ע"אי ובבא קמאי קי"ג ע"ב). ומסיימים באמרה הידועה: ,כל הקונה עבר עברי כקונה אדון לעצמו" (קידושין, כ' ע"א וכ"ב ע"א) - אבל אין שום ספק בדבר, שהלכות אלו הן רק "דעת בית-המדרש". שנותנות כבוד לבעלי-התלמוד ואפשר נתקיימו בחיים לאחר זמן מאוחר, כשהתנאים נעשו שליטים-רוחניים יחידים כקרב ישראל; בחיי-המציאות של בית שני עדיין לא היה להם מקים. בחיי≥המציאות היה אז העבר העברי בכית העברי — עבד ממש, משועבד לאדונו במשך זמן ידוע בנופו וברוחו.

S. Krauss, Talv. Archäologie, II, 101-102 : יין עליהם (1

<sup>2)</sup> עיין למשל, ספרו של צדוק כהן. "העבדות על-פי התורה והתלמוד", תגם מצרפתית והוסיף הערות י. ש. פוכס. קראקא תרגיב.

עושח כל מה שדורש זה מידו ונשמע לו כלא פקפוק, ומתפינם משיירי=שולחנו של אָדוניו; אלא שלא היתה לו ההרגשהשל עברות=עולם. ועברות זמנית (עד השמינה, ולכל היותר – לשש שנים) אינה עבדות. ההבדל בין העבד העברי ובין הפועל והשכיר היה -- שהעבר היה משמש לכל צרכי־אדוניו. בלי קביעת מקצוע, כשביר, ובלי קביעת זמן-העבודה ושעיתיה שהיתה לו לפועלי והיה קשור יותר מהם אל בית-אדוניו. שהיה נשאר בו, שלא כפועל, ביום ובלילה. העבר העברי היה נמכר ליהודי (להוציא אח העבדים מישראל. שהיו מוכרים המושלים הזבים לאחר מרידה או מלחמה ביהודה) אך כדי לסלק את חובותיו, ועל-פי רוב היה נמכר למי שהוא, העבד, היה חייב לו כסף; וככן היה שכרו נקצב אף בשעת הַהְּמֶּכְרוּת לעבד, ולא כשכיר וכפועל. שהיו מקבלים שכרם בזמנים קבועים או לאחר גמר-העבודה. עבודתו של העבד וראי היתה קשה וממושכת מעכודתם של השכיר והפועל, שהרי תמיד היה מוכן לעשות רצון אדונו או "רבו", מפני שהיה יושב בכית ירבו". ובוודאי היו גם מאכלו ומשקרו גרועים מאותם של הפועל והשכיר. עריצות וענויים לא היו אף כאן מפני היחם הפרימיטיבי. שהוה בין ה-רב" ובין ה-עבד" בארץ בעלת משק בינוני ובעלת רוה פרושית-דימוקראַםיח; אף-על-פי-כן היה האדון מלקה את העבד העצל אי הסרבן ברצועה ובתיחם אליו כאל בריה שפלה ממנו הרבה. על כל פנים, לא היו העבדים העבריים מרובים בארץ־ ישראל ולא היו גורם גדול כל־כך לקלקול־המדות וירידתן של עבודת־האדמה והאומניות כמו ביוון, ובפרט ברומי 1). אבל העבדים העבריים היו גורם סוציאַלי חשוב במהפכות המרוליםאַראַם והרוחניות של עם-ישראל בימי בית שני והיו חלק מאותו הפרוליםאַראַם העברי בסוף הבית, שבלעדיו אי־אפשר לבאר את המרידות התכופות ואת התנועות המדיניות והדתיות השונות. במקום שאין המונים מחוסרי=כל בצדם של בעלי־רכוש קשנים מתרוששים והולכים. שם אין מרידות לאומיות ויש רק קשרים מדיניים של המעמד המושל והמועם באוכלוסיו בעזרת הצבא הנשמע לפקידיו בני מעמד זה.

מרובים מן העבדים העברים היו העבדים הכנעניים. כפי דנראה, היו רובם באים מן השווקים של צור וצידון, ועל שם זה נקראו "כנעניים"; או אפשר, שם זה נשאר מימי=המקרא, שבו כתוב: "ארור כנען, עבד עבדים יהיה לאחיו וגו', ברוך ה', אלהי-שם, ויהי כנען עבד למו" (בראשיה, מ', כ"ה בחשמונאים ב' (ח', י"א) אנו מוצאים, שהמפקר המריי ניקנור הציע לפני סוחרי העבדים בצור וצידון 90 עבדים יהודיים בככר סירי אחד, כלומר, אם נחשוב בכסף של עכשיו, לערך 40 פראנק העבד. ללמוד מזה על מחיר העבד בכלל אין אנו רשאים: בימי בית שני, אנו רשאים; אבל ללמוד מזה על מחיר העבד בכלל אין אנו רשאים:

בעל השמונאים ב' רוצה להבליט בזה את הזלזול בערכם של היהודים העומדים להשמד מצדו של ניקנור צוררם. במשנה (בכא קמא, פ"ד, מ"ה) אנו מוצאים, שהמחיר היותר גדול של העבד הוא מאה מנה והיותר מיעם -- דינר (זהב). אבל זה וזה נאמר לשם הגזמה. יש לשער שבחשבון ממיצע היה מחירו של עבד כנעני לערך 100 פּ־אַנק בכסף של עכשיו. ומחירה של השפחה היה פחות מזה. אכל הכל היה תלוי ביפים ובכשרונותיהם ובכחותיהם של העבד והשפחה, ואף --ב-לאומיותם". היו עמים, שעבדיהם היו מפורסמים לשבה, למשל. העבדים הסור"ים (ואפשר, שאף מזה נסתעף הכנוי "עבר כנעני"י שהרי בשביל היהודי היה הסורי אף הוא כנעני או הכנעני—סורי). בין העבדים והשפחות היו מרובים גם הכושיים, השפחה כושית" היא מן דמצויות. אין לך מלאכה בביתובשדה ואמנות קלה וקשה, שאין העבר והשפחת הכנעניים מוכשרים לה ועושים בה. העברים דם חיישים ופַבְּרִים, נחתומים ושבחים ומנקבי־מרגליות. ואפילו מלמדי-תינוקות ופדגוגים. והשפחות הן גדלות (מגדלות שער ומוה אולי - מרים המגדלית, אם אינה . מעיר מגדל או מגדל א בגליל התחתין) וְוַמְרוֹת ומחוללות, ועוד. הם נמכרים בשטר. כחפץ וכבהמה. ונעשה בהם "רשום", כדי שיוכרו בכל מקום: שמים חותם או אף זוג (פעמון מקשקש) בצוארו של העבר, כמו לגמלים בארץ-הקדם ולפרות בהרי-שווייציה, או על גבי מעילו, או ,כבול' (מעין "כפה") על ראשו, ופעמים אף כווים לו כויה בבשרו לסימן. כבהמה ממש. על-פי החוק. העבדים הם כחפץ וככלי של בעל-הבית. העבד אין לו קנין פרטי : ״מה שקנה עבד קנה רבו". מעשי־ידיו ומציאותיו ואפילו דמי צער ובושת שלו לבעליו. ואף-על-פי-כן (ובזה טוב מצבו של העבד הכנעני בארש=ישראל מזה של העבד ברו מי) "ד עבד כיד רבו" ו"עבדו של אדם כגופו". מאכלם ומשַתם של העבד והשפחה הכנעניים נופלים, כנראה, מאותם של העבד והאמה העבריים (עיין משנה, גיטין, פ"א. מ"וו. — את העכדים היו חושבים לעצלים. מופקרים, מחוסרי≈ בושה ופרוצים בעריות. וכל־כך לא היו מתביישים בפניהם, 'עד שכמעט לא חשכום לבני-אדם: היו אדונים, ש,היו משמשים מטותיהם בפני עכדיהם שפחותיהם" (נידה, י"ו ע"א); והיו אדונים ובניהם, שהיו "נוהגים היתר flagel-, האדונים היו וכרצועות, בשומים בשומים היו היו היו האדונים (' בשפחות'). האדונים היו רודים ומלקים אותם בשפחות מין שוט ובמַגלב ומעין "נאַהייקה" רוסיתי וגולה של מתכת בקצהו). — lum ורק אם העבדים מספיגים אותם ארבעים חסר אחת או ששים "פולסים", ורק אם העבדים היו נעשים על-ידי כך בעלי־מומים, היו יוצאים לחפשי ואם היו מתים מתוך הַבְּלִות של בעליהם היו הבעלים נהרגים (מה שמוציא אותם מכלל חפץ או בהמה). זולת זה הם כבהמה לכל דבר. על-פי דין אין להם לא יחום ולא אחוה, לא נשואים ולא גירושים ולא אלמנות. ואפילו לא עריות! -- אבל בפועל לא

ווק־ר, פ״מ, ; אמנס, מאמר מזמן מאוחר. אבלגם פרורה , אָחיו של הורדוס. (1 אף הוא אהובתו היתה שפחה: עיין מלחמות-היהודים, א׳, כ"ר, ת׳ ; ועיין יבמות. פּיב, מיה,

היה הדבר כך. אם רכן גמליאל הנש"א התאבל על טבי עכדו וקבל עליו תהומים ואם בביתו של הנשיא היו קוראים — אמנם. בזמן מאוחר — להעבד זקן. הכית "אבא" ולהשפחה הזקנה "אמא", וד"אי היה כך אף בזמן בית שני כשהחיים היו פשוטים וטבעיים עוד יותר; וכמה וכמה עבדים כשרים כשנים כיו, אם לא כבנים, היו פשוטים וטבעיים עוד יותר; וכמה וכמה עבדים כשרים לא היה להם קנין פרטי, היה לחלק מהם כסף (peculium) לפדות את עצמם, ופעמים שהיו אדוניהם משחררים אותם חנם, מתוך חבה והכית-תודה. דבר זה היה גם ברומי "ובארץ"ישראל לא כל שכן? — על כל פנים העקרות הכנענית היתה מכה נוראה ומחפירה אף בנוף היהודי, כמו בזה של כל שאר היומות בימי־קדם. ועבדים כנעניים היו בישראל הרבה יותר מעבדים עבריים. ואולם צר" להמעים שמספרם בארץ-ישראל היה הרבה פחות ממספרם בארצוף אחרות מארצוף הקדם, ואין צורך לומר ממספרם ברומי; שהרי מספר העשירים ובעלי הנבסים בחים לקנות ולפרנס עבדים הרבה, היה בארץ ישראל מועם לערך. אבל סוף-סוף גורם זשיב בחיים המדיניים והרוחניים של האומה הישראלית בימי בית שני לא היה העבד וכנעני, ובנידון זה ערכופה ות אפילו מזה של העבד העבדים בית אם.



# עוֹרַעּוֹי

בְּלְטֶם־עָצְבִּי אַעַד מִהְּחוֹם ְלְקדוּמִים בְּעָנְנִת־אָבֶּד בְּרַחֲבִי־דִּיד עֲנוּמִים אָרְאָנִּוּ שְׁחוֹר־תַּמַבָּם עְמִיּן עְנוּמִים אָרְאָנִּוּ שְׁחוֹר־תַּמַבָּם עְמִּוּרְ-הְּיִּדְּיִּטְה.

בָּנַפְשִׁי נִבְּכִיתהוּ, נַפְשִׁי הוֹמָה יִרְמָיָהוּ, נַפְשִׁי תִּבְּה צַחֲדוֹמָה, יִרְמָיָהוּ, נַפְשִׁי תִּבְּה צַחֲדוֹמָה, אַמְּבָּה בָּסַעֲרַת-אִימִים נָדָּח, תַּעָה...

נֵם אָנִי רָאִיתִי שִׁינִי-דְם בִּי צוֹפּוֹת. יְמִלְיִשִי-לֵב אָבָּלִים שִׁירֵי-נִצַּר חֲלָּלִים שִׁירֵי-נִצַּר חֲלָּלִים שִּירֵי-נִצַּר חֲלָּלִים וְּחָבִי שֶׁלּ תַּאֲוֹת-בְּיָא בִּנְפֹּל חֲמוֹנִים הָאֵוֹת-בְּרָאִים בְּשִׁרִי שֶׁלֹּ תַּאֲוֹת-בְּיָאִם בְּשִׁירִי-מִרִי נִשְּאִים.

בְּשִׁיֵּרִי־מְרִי נִשְּׁאִים. מָפֶּרְחַקִּירגוֹלָה דִּמְעָה שְׂרִידָה הֵבֵאתִי צַּמּוֹלֶדֶת־אִפָּא.

> עַד עיִי־תָפָּאַרְתִּיּ וְשַׁיֶּכֶּת־שְּׂאַתִּי רוֹעֶדֶת הַדְּבְעָה...

בְּנָנַת־צַעַר בּוֹרְדָה עָר אָפִיקים שחורים נְסוּך עַרְפְּלִי־עַלְּבֹוֹוִי תַּחָת עֲרָבָה קּוֹדְרָה וְרוֹעֶפֶּת־כֵּכִי שְׁם תַּעֲמֹד יִרְמְיהוּ בִּשְׁכִינָה דְוּיִה דם יִדְּצָה מַבְּמְּך בְּנִבְאִי־טֶרְחַקִּים נְשְׁמוֹת עַרְפִינְאוֹת רַפּוֹת וַעֲזוּבוֹת בַּאֲבֶצֹּ־נּוֹלְה עִלְּפּוּ עַל נַהַרוֹת ּנַכְר בְּאָכְיִנִי בְאֶבְרָתִךְ שְׁכִינָה דְוֹיְה! בְּאֶמְצַע נִילֹ־תִּקְנָתן נְעֶנְבוּ דְוֹיְה! וְעַר מִצְחָן אִיֹתִיוֹת-אֵש חֲרוּתוֹת: "ִיִירוּ שְׁצְיִם. הָצִית מוֹתָן קְּדוּשַׁת-נֹנַה זַבָּה הָצִית מוֹתָן קְדוּשַׁת-נֹנַה זַבָּה

הַיִּוֹנוֹת־עָבָרִי מוֹפִיעִים דִּיבְּדְּטָמָה...

בָּשְׁתִּ הַשְּׁיִבִי בַּהְּיִים הָבּוֹקְעִים...

בָּשֵׁתִקְ הַיְּבָּוֹת מִנְּבְּיָרְ הַפּוּאָרִים.

בְּשָׁתִקְ הַלְּבָן מִשְׁתִּפְּרִים וְעוֹצִים.

בְּשָׁתִקְ הַלְּבָן מִשְׁתִּפְּרִים וְעוֹצִים.

בְּשֵׁתֵלְ הַלְּבָן מִשְׁתִּ בְּנָבְיִרְ הַפּוּאָרִים.

בְּשֵׁתַלְ הַלְּיִם רַחְמִים בַּפֶּרְחָב הַבְּּתִיר.

בְּשָׁתַרְ עְּנֵן-הַפְּמְבֶּית מִנְּבְּרָוֹת נִשְּׂאִים.

בְּשָׁתַר עְנֵן-הַפְּמִיר מַנְּמִיר רִם

בְּשָׁרַים רַחָשִׁי צְּבָעִים.

בְּשְׁרֵר מְנִוֹלְיִם.

בְּשָׁרִים הַבְּוֹלְמִים.

בְּשְׁרִים מַקְשִׁיבִים בַּמָּרְחָב הַבּּוֹלְמִים.

בְּשְׁרִים הַמְּלְשִׁיבִים בְּמָבְיִים וְעוֹלִים.

בְּמְרִים בַּמְרְחָב בְּמִבּ וְעוֹלִים.

בְּמְרִים מַקְשִּיבִים בְּמָבְיִים וְעוֹלְיִם.

בְּמְרִים מַקְשִׁיבִים בְּמָבְיִים הַבּוֹלְמִים.

בְּשְׁרִים מֵקְשִׁיבִים בְּמִבְּיִם בְּחָלִים בְּרִים הָּבְּוֹלְמִים.

בְּקְרוּשְׁהַ הַשְּׁבְּים בְּחָבִים הָּבְּיִים הְנִים בְּחָבִים וְעוֹיִם.

בְּקְרוּשְׁבִים בְּקְשִׁבְּים בְּמָבְירִם בְּחָבִים וְעוֹיִם.

בְּבְּרוֹים מַקְשִׁיבִּים בְּמִבְים בְּחָבִים בְּחָבִים הְּבִּים בְּחָבִים בְּבְּיִבְים בְּבִילְּבִיים הַבְּיִים.

בְּקְרוּישָׁה הַשְּׁיבְּים בְּחָבִּים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּחָבִים הְּבְּבִים הְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבִים בְּבִּיבְים בְּבִּיבְּים בְּבִּבְּיִבְּים בְּבִּבְּיִים בְּבִּיבְּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּיִים בְּבְּבְּיִבְים בְּבְּבִּים בְּבִּיבְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבְּבִּים בְּבְּבִים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבִּים בְּבִּיבְּים בְּיִבְּיִים בְּבִּיבְּים בְּיִבְּבְיִים בְּבְּבְּבִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּבְּים בְּבְּבִּים בְּבִּבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּבְּים בְּבְּבְּבִים בְּבְּבְּים בְּיִבְּים בְּיבְּבְיבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְיבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּיבְּים בְּבְבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּיבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּבְיִים בְּבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבִּי

בְּרוּב־תַּנְשִׁיָה יַעֵל בַּתּוּנָה תַּנְּרְדּּמָה... תָּוִיוֹנוֹת־עֲבָרִי מוֹפִיעִים דִּי בַדְּמָמָה... "בֵּין לְבְרֵי-הָאָבוֹת נָשִׁיתִי הַנְּדוּדִיםּ הַצִּיצוּ מָתִּלִּים חֲלוֹמוֹת נַּלְּמוּרִים הַנִּילוֹת יִתְפָּרְצוּ פִּרָנָּה עֲצוּרָה בְּנִילוֹת יִתְפָּרְצוּ פִּרָנָה עֲצוּרָה בְּנִפְשִׁי הוְדְיָה עָל רָאשׁי-הָהָרִים הַנְפְשִׁי הוְדְיָה שָמוּנָה וְשִירְה. תִיל־רַעַם חָלַף בְּנַפְשִׁי וְהִדְּהִימָה... בְּיִבְיִה הָבְיִה שָמוּנָה וְשִירָה. אָסְפִנִי יִרְמִיְהוּ וְבִיא־הַדְּהִימָה. בְּיִב הַחַלוֹם — — הַרְבָּוֹ.

א. סולודר

ירושלים, ימי־הפסח ער'פ.



### הַתִּנוּעָה הָעֲרָבִית

(המשך).

#### מאת

#### אברהם אלמאליח.

מלבד "אלנוהדה אל-לובנאנייה" (התחיה הלבנונית). שנדבר עליה להלן ושחבריה היו רק נוצרים והיא עבדה במורקיה כשתים-עשרה שנה תחת הסותן של ממשלות זרות. נוסדו כל שאר האגודות הערביות הלאומיות אחר מתן הקונסמימוציה במורקיה. ואלו הן:

- א) אל־אכ'א אל-ערב'י (האחוה הערבית). לאחר מתן־הקונסטיטוציה בטורקיה התאספו בקוש טה מורשה-דמשק בפארלאמנט הטורקי ועוד ערביים אחרים לאספה כדי לעַבְּדַ תכנית לאגורה בשם האחוה הערבית'. באמצעות הרבה צעירים הפיצו בין הסיריים תושבי קושטה כרוזים מודפסים, ובאמצעות העתונים קראום לאספות. ובכרוז של אגורה זו נאמר, שמטרתה היא:
- א) להגן על הקונסטיטוציה מכל סכנה הצפויה אליה; וכל חברי האגודה נשבעים להקריב את כל הוגם ונפשם לטובת המולדת.
- ב) להסביר לערביים בפרט ולכל העותמאנים בכלל. שהממלכה העותמאנית היא גוף החברה העותמאנית, ולפיכך חובה על כל ערבי להגן עליה ול הרחיק את כל מי שישתדל להפריד בין הלאומים השונים שבממלכה העותמאנית.
- ג) חובה על כל עותמאַני להאמין. שכל פרט ופרט מן העותמאַנים, בלי הבדל דת וגזע ולשון, הוא אָחיו. ולפיכך מזכרת האגודה את הערביים. שהם אחים לשאר העמים שבממלכה העותמאנית והם מאוחדים עמהם.
- ד) בהיות שכסא-המלכות העותמאני הוא הקשר היותר אמיץ בין הגזעים השונים והמדינות העותמאניות השונות, לפיכך רואה האגודה חובה לעצמה להיות קשורה ודבוקה בכסאזה.
- ה) מובן, שכל גזע מגזעי הממשלה העותמאנית צריך למלא את חובותיו הפרטיים בתור גזע. ומה גם הגזע הערבי, שיש לו לשון עדינה. לשון-הקוראן, זעבר נהדר. ולפיכך משתדלת האגודה בכל מאמצי־כחה להרים את קרן הערביות והערביים בכבוד בקרב החברה העותמאנית ולתת לכל בני ערב, ב לי ה ב ד ל ד ת וש אי פ ה, שווי־זכיות גמור.
- ו) ובהיות שחלק אחד מפלכי-עותמאניה עודנו עד היום מחוץ להשפעת הממשלה העותמאנית, צריכה הממשלה להתעניין בשאלת חלק זה ולהשתדל ולהבניסו לתוך גבולות החברה העותמאנית.
- ז) האגודה תשתדל להפיץ את אור-ההשכלה על־ידי יסוד בתי־ספר והדפסת מפרים ועתונים.

- ח) תאמץ את ידי הערביים להשתתף עם העותמאנים ביסוד אגודות, שמטרתן היא קדמת המסחר והתעשיה ועבודת-האדמה בכל פנות הממלכה העותמאנית.
- מ) תסייע עד כמה שאפשר להערביים בעניניהם ושאלותיהם ותתמוך בכל ענייהם, חוליהם, יתומיהם ואלמנותיהם.

הקורא רואה, שאגודה זו עדיין אינה אנטי-טורקית, ואין צורך לוטר. אנטייהודית. היא מחזקת בידי הממשלה הטורקית ומטפת לחיי-שלום עם כל הגזעים. האוטות
והדתות. אלא שהיא שואפת להרים את הערביים משפלותם ולהחיות ולהלהיב את הרגש
הלאוטי שלהם. לתכלית זו החליטה האגודה להוציא שלשה עתונים: אחד ערבי, אהד
טורקי ואחד צרפתי, כדי לאמץ את הקשר בין כל פלכי=ערב ובין החליפיה, כדי
להפיץ את עריונות־האגודה וכדי לתת ידיעות על קושטה ועל המצב המדיני
בתוכה ומחוצה לה ממקורות נאמנים.

לאחר יסוד האגודה בקושמה באו ראשיה למצרים ולבירות וקראו לאסיפות בבירות וכדמשק כדי לחרבות הברים לאגודה. ועד האגודה הוציא עתון ערבי בשם אל אכ'א אל ערבי" (האחוה הערבית), זכל מורשי הפלכים הערביים, שהיו באים לקזשמה, היו מתקבלים על-ידי חברי האגודה בהפגנות רועשות ושואנות ומובלים ישר למרכז האגודה.

ובה בשעה שההסתדרות התחילה להכות שרשים בעיר-המלוכה העותמאנית, שלחה את יונקותיה לכל פלכי-ערב, וביחוד ל סוריה וארם בהרים, ונדבות ותרומות היו נשלחות אליה מכל עבר ופנה, וגם מאמריקה הבשיחו נדיבים ערביים לתמוך בה בסכומים הגונים.

ולמרות דבקותה של האגודה בממשלה המורקית ובכסא=המלכות של החליף בקושטה, התחילו העתונים המצדדים בזכותה של האגודה: "אל אכ'א אל עותומאני", בקושטה, ה"מופיד", "אל איתיהאד אל עותומאני", "אל אחוואל", אל חוואה", אל אהראם", "אל מוצאזים", אל מוצייד', "אל נוהדה". "אל הדה" ו"אל חמארה" בסוריה, במצרים ובא מריקה, מפרסמים מאמרים, שבהם היו מבלימים את הולשתה של הממשלה העותמאנית ואת רפיון כחה והשפעתה. עתונים אחדים בא מריקה ובמורה במצרים בגלוי ובלי מתר=פנים על שאלת השתחררותם הגמורה של הערביים. בעתוני=מצרים בגלו ובלי מתרים שהצטיינו ברוח איבה ושנאה לטורקים. של הערביים שבאמריקה לא היו נזהרים בלשונם כלל וכלל והיו מזלזלים בכבודם של המורקים מצפרים בעפר לעומתם ומשרישים בלבות קיראיהם את הרעיון, שאפשר להפטר מממשלה זו בלי שום קושי.

וסוף כל סוף בְּמְלֶה הממשלה המרכזית בקושטה אגודה זו וסגרה את סניפיה ואת כלי־מבטאה "אל-אב"א אל־ערבי".

ב) אל־מונתדה אל־אדבי (הקלוב הספרותי). האגודה הערבית, שהאריכה ימים הרבה יותר מכל שאר האגודות הערביותי היא אגודת "אל־מונתדה אל־אדבי", שנתקיימה משנת 1909 עד 1915. היא נוסדה לאחר סגירת האגודה הראשונה. כי חבריה התחילו מנהלים תעמולה חדשה בין הערביים שבקושמה ויסדו אגודה חדשה, שתכליתה היתה לאסוף את כל הצעירים הערביים שבקושמה, ליסד בשבילם שעורים למורקית. לסדר הרצאות על נושאים היסצוריים ולדבר על זכויות־הערביים הנרמסות ברגל. לאגודה היו "הודעות סודיות", שרק החברים המיסדים ידעות.

משרתן של ההרצאות היתה לפתח את שכלם של הסוריים-הערביים על-ידי השפת רעיונות לאומיים ושחרור מדיני ולהכין בשביל פלכי-ערב מַשְּחַלְה של פקידים ומנהלי־חעמולה. החברים המיסדים היו חייבים לבקר פעם או פעמים בשנה את הסניפים שבפלכי בירות, דמשק והלבנון. כל המאניפסטים והכרוזים של האגודה, שהיו נדפסים במצרים או בבירות, היו מתחלקים בסוד גמור בין כל הצעירים הערביים. האגודה היתה מפרסמת, מחלקת או מפיצה גם את הכרוזים וגילויי-הדעת הבלתי־חוקיים, שהיו מגיעים ממצרים.

אל־מונתדה אל־אדבי" עמד בקשר ישר עם כל שאר החברות הערביות. אחד מן המיםדים היה נוסע למצרים כדי לעמוד בקשר ישר עם "האגודה האלמרכזית" וחבר אחר — לבירות כדי לשאת ולתת עם "אגודת־התקונים".

אגודה זו נתבטלה בשעת הכרות מלהמת-העולם.

ג) האגודה הקחשנית. אגודה זו נוסדה בשנה השניה לאחר מתן הקונסטיטוציה בטורקיה על־ידי וזיר־ההקדשות בממשלה הטורקית ועל־ידי פקידי־צבא אחדים. אחר־כך נספחו אליה עוד אחדים מראשי הערביים ויצרו את ה-ועד המרכזי'. מצרתה היתה — לסייע להתפתחותם, לקדמתם ולשפור־מצבם של הערביים ולעורר בקרבם רגשות לאומיים. כל חבר היה רשאי להכנים עוד חבר; וכך נתרבה מספר ההברים-לחברי האגודה היו סימנים מיוחדים כדי להכיר על־ידם זה את זה- החברים האזרחים השתדלו לרכוש חברים מבין האזרחים. והאופיצירים השתדלו לרכוש חברים מבין הצבא-מכרוז אחד, שפרסמה האגודה. נוציא את הקטעים האלה:

אל בני קחשן וצאצאי עדנן! עד מתי תרְדְמוֹ! וכי לא שמעתם את השאון אשר מסביבכם? וכי לא חדעו. כי חיים אתם בזמן, שהישן הוא מתי והמת—כלא היה? מתי הפקחו את עיניכם לראות את להט החרב המתהפכת מעל לראשיכם? מתי תרעו. כי מדינתכם נסכרה לורום? עד מתי לא תרעו. כי ככדור≥משחק אתם בידי אנשים, שכל שאיפתם בחיים היא—להמית את הערביים ולשלול את רכושם. המדינה — מדינתכס. והם אומרים לכם. שהשלטון הוא לעם; אולם אלה המדברים בשם הקונסטיטוציה אינם חושבים אתכם לבני-העם. כעדר-צאן אתם, שגווזים את צמרו. שותים את חלבו ואוכלים את בשרו. מדינתכם נחשבת בעיניהם כאדמה. שירשוה מאכותיהם. ותושבית עבדים שפלים להס״.

מן האגודה קחטניה", שנתקיימה עד שפרצה המלחמה הטריפוליטנית. שאז עזביה ראשיה היותר אקטיביים, גולדו שלש אגודות חשובות אחרות. ואלו הן:

ר) אל = עהד (השבועה).

לאחר שחזר עזיז עלי מן המלחמה המריפולימנית לקושמה, הפריד את אגודת ה-קחמניה' לשתים: העהד' הוא הסניף. שנוצר לנהל תעמולה אך ורק בין הצבא, ולתוכו נתקבלו אך ורק אופיצירים ופקידי־צבאי ולא אזרחים. לאגודת "עהד" היו סניפים בדמשק, בחלב, ועוד, והאופיצירים ההברים עמדו ביחסים ישרים עם ראשי התנועה הערבית ב ד מ ש ק.

ממרתם של האופיצירים חברי העהד" היתה — לכנס את כל האופיצירים הערביים אל תחת דגל אחד. להכשירם ולהכינם ליום, שבו תוכרו המהפכה הערבית, כדי שיעמדו הם בראש המהפכנים.

משיר אחד, שנמצא בין כתביהם של ראשי־האגודה, אפשר לקבל מושג ממטרותיה:

"ממנה (האשה הצעירה, הנזכרת בחרוזים הראשונים של השיר, שהיא פמל

תנועת השחרור הערבי) ללכד דור גבורים, שיגן על המולדת ויבמיח גם את החירות. "היא תלד דור אציל, גבור ונדיב, שירחיק את המורקים, את אלה היצורים השפלים ובני-הבליעל, דבריות הגמבזות שעל פני תבל.

הגבורים האלה ימלקו את צואר הכלבים בני הגזע הטורקי במלחמתם בהם "הגבורים האלה ימלקו את אושר-הערביים ודרורם".

בראשית-ימיה לא רצתה אגורת "אל־עהד" לבוא בדברים עם אגורת ה.אלמרכזיה" מפני שחשבה, שכחה יפה מכחה של זו. ביחוד לאחד שהיא כולה מורכבת מאופיצירים ופקידי-צבא. אבל אגודת ה.אלמרכזיה" הסכימה להספח אל "אל־עהד", ולסוף השלימו ביניהן ושתיהן היו לאחת. וכך נתאחד הכח-הצבאי עם כח הממוני.

ה) אל־סְּוְרַנִית הערבית).
אגורת "אל־עהד", לאחר שנתאחדה עם ה״אלמרכזיה", נקרא שמה: "ג'מעית
סורייה אל-ערביה" (האגודה המהפכנית דערבית). ההבדל היחיד, שבין אגודה זו ובין
שאר האגודות הערביות היה, שהיא לא עשתה שום דבר בסתר ובחשאי- הכל היה
גלוי, ובגלוי היתה מפיצה את כל הכרוזים המהפכניים שלה ושל ה״אלמרכזיה"י,
שמשרה אחת להן.

מתוך כרוז, ששלחה אגידה מהפכנית זו, נוציא את הקמעים האלה: "אל הערביים בני-קחמן:

דעו לכם, כי עומדים אנו בערב יום הקריאה למהפכה גדולה,

התנערו מעפר, בני-קחמן! עורו , עירו מחדדמתכם!

הארמנים, שמספרם ביחס לכם הוא הרבת יוחר מועט, השיגו אבטונומית בעניני ההנהגה, ומכאן ואילך הם חפשים ואדוני־מצבם, ואתם חשארו לנצח עבדים-ניצעים לצאצאי "חולאגיו" וגיגניו , שהצמיחו את המדינה הערבית היפה בגדאר, הידועה בשם "דאר אל סלאם", ולבני ש מורלנק, שכנו בארם צוגא מגדל מגולגלות של שמונים אלף ערביים.

בכדי להנן על מדינת-ביזאנטיה הם מקריבים לקרבן את כבוד נשיכם. את חיי-בניכם ואת ע שרד בתיכם. כספכם משמש לספק תענוגירבשר לתאיותיהם של הביואנטינים: בשעה שאחיכם הערביים שופכים את רמם בתימן. בקרק ובתורן, אתם הוצחים את אחיכם בפקורת הטורקים ואינכם יכולים. כארמנים. לשפוך את דמכם כדי להגן, על זכיות-גזעכם.....

ערביים: התקוממו-נא! בני-קחטן, שלפו-נא את הרבותיכם מתערן, הושיעו והצילו אתי מדינתכם מידי אויביכם: מידי אויבי גועכם ושפרכם: מידי האנשים האלהן שהם אויביכם־בנפש: שהם שומטים אתכם מצמטה עזה.

ערביים, נוצרים ויהודים, התאתרו-נא: תנודנא את ידיכם לאחיכם המושלמים! אל נא תשו אוזן קשבת לאומרים לכם. שהם מְבַכְּרִים את המורקים בלי דת על פני הערביים בעלי אמונות שונות. רק הנבערים מדעת מתנכרים לעניניו החיוניים של הגזע.

,ערביים ! דעו לכם, שנוצרה ועדה ,פידאיתי (מקיבת את עצמה), שתכניתה היא להמית את כל רוצחי-הערביים האלה. המתנגדים לתקונים הערביים, שלא יוכלו בשום אופן להתאים ליפוד שיפת-הרכוז תחת ממשלת-קושמה. כמו שחושבים אחדים. אולם: כשתחדשו את עברכם המזהיר, תצמיתו את השועלים-המנוסים האלה. שהרסו והחייבו עד היסוד כל שריד של זכויות־ הערביים במדינה. תכניתנו היא — יסוד מדינה ערבית בלתי-תלויה בידי שום מרכז אחר".

ו) אל-נוהדה אל-לובנאניה (היקיצה הלבנונית). אגודה בי שכבר הזכרנוה נוסדה בלבנון זמן מרובה קודם יסוד כל האגודות האמורות הספחה אל האלמרכזיה" שנים אחדות קודם הכרזת המלחמה העולמית. ה"קיצה הלבנונית" גוסדה בחשאי, ולה היו סניפים במצרים, בפאריז ובאמריקה. ראשיה היו שוקרי גצנם בפאריז, אסכנדר עמון במצרים ונעים אפנדי באמריקה" ומשרתה היותה — ספוח בירות ללבנון והרחבת גבולות ההר עד בוקצע.

לרגלי הזכיות המיוחדות, שהיו ללבנון, היה תמיד הר זה כמקלם=בטוח לכל חברי-ועדה של האגודה. עתון. שהופעתו היתה אסורה בבירות, היה יכול לצאת באין מפריע במרחק עשרה רגעים מעיר זו, במקומות, שבהם לא היתה לטורקיה שים דריסת רגל ושום כח להבליט את שלטונה.

אגודה זו הקדישה את כל כחותיה להטפת כבוש סוריה והלבנון עלרידי צרפת, והיא היא שהגבירה את השפעתה של זו והשתדלה להשריש בקרב הסורים אהבה לצרפת. הממשלה הצרפתית קבלה תחת הסותה את הלבנונים. שישבו בצרפתי יהגנה ביחור על אלהי שכתבו במאן שורות-מאמרים על הלבנון וסוריה. במשך השנים האחרונות שלפני המלחמה נשלח חיייר אל אה — מזביר האגודה — שלש פעמים במלאכית מיוחדת אל הלבנון.

הממשלה הצרפתית קצבה סכומים הגונים תמיכה לעתונות הסורית. העתונים הבירותיים אל־אחווצל", "נצר", "זהרת אל־פתה", "אל־סכאת", La Revue, "אל־סכאת", "ליסאן אל-האל" — פרו-צרפתיים; "ליסאן אל-האל" — פרו-אנגלי. חלק גדול משאר העתונים היומיים דבירותיים היה אורגאַנם של דורשי-התקונים או של האגודות הלבנוניות. אחדים מהם הגנו ישר על עניני־צרפת ואחרים — על עניני־אנגליה.

"אל-נוהדה אל-לובנאניה" התעניינה גם בעכודות שאר האגודות הלאומיות הערביות ויחוסים היו לה עם "אגודת-התקונים" בכירות. בקשרים יותר אמיצים היתה אגודה זו קשורה אל אגודת "אלמרכזיה" במצרים. הנשיא של אגודת ה"נוהדה" היה גם חבר הועד המרכזי של "אלמרכזיה". שתי האגודות החלימו להתאחד לאגודה אחת ולעבוד שכם אחד נגד מורקיה בשעה שזו תּכָּנם לאיזו מלחמה.

בימי המלחמה העולמית נוסרה. בתור עוזרת לאגודה זו, אגודה חדשה בשם ה"אגודה הסורית".

האגודה הסורית המרכזית נוסדה בפאריז ביום 16 יולי, 1914, בממרה לאסוף אל תחת הדגל כהות צבאיים מבין הסוריים, שיספחו בתור מתנדבים אל הצבא הצרפתי חלף כל המובות, שעשתה צרפת לסוריים. <sup>\*</sup>וכשהישתתפה מורקיה במלחמה ונספחה אל ממשלות המרכז, רבו המתנדבים מבין הסיריים בחיל ההסכמה ובסוף שנת 1917 השתתפו בפועל בתוך צבאות ההסכמה במערכות ארץ שראל. בא מריקה ובבר אזילי הרבו המתנדבים לצבא צרפת מבין הסיריים, שהמציאו לההסכמה גם סכומים הגונים.

ז) אל = ג'מעיה אל = אצלחייה (אגודת = התקונים).

בשנת 1912 עבר על כל סוריה זרם של תנועת-תקונים. בולמוס-התקינים תקף את כל התושבים ומלה זו היתה נשאת על שפת-כל. בראשית המלחמה הבאלקאנית היתה המלה "תקונים" הנושא היותר חביב של העתונים הסוריים. כל איש ואיש נתן למלה זו פירוש וביאור לפי מדרגת תרבותו, שאיפותיו ונמיותיו. היו זמנים, שבהם לבשה שאלה זו צורה של התנגדות שימתית אל הממשלה. דומה היה, כאילו המלחמה הבאלקאנית הרעילה את רוח ההמון, שהתחיל מראה סימני קוצר רוח ותסיסה.

בשנת 1912 נוסדה בבירות אגודה סורית בעטרה לתבוע בה הממשלה המ־כזית בקושצה, שתכנים תקינים רציניים בכל ענפי־ההנהגה. הממשלה היתה אז חלשה ומדוכאה ממלחמת=הבאלקאנים ולא היתה מוכנת למלחמה=פנימית. ולפיכך השתמשו הערביים בהזדמנות זו ובחרו מתוכם שמונים בא־כח, ומביניהם נבחר ועד פועל בן כ"ד איש לַעַבַּד הצעת-תקנים. וועד זה הגיש את דרישותיו לפני 'הוָירה וועד פועל בן כ"ד איש לַעַבַּד הצעת-תקנים. וועד זה הגיש את דרישותיו לפני 'הוָירה

המורקית הגדולה ודרש במפגיע, שתגש להגשמתן מיד. בלי שום דחוי- הוזרה של אז הודיעה לדורשי התקונים, שהממשלה עוסקת בסדור כל פלכי הממלכה העותמאנית, ובתוכם הרי נכללת גם סוריה. עור זאת: בפתיחת הפארלאמנט יודיעו מורשי הפלכים את דרישותיהם ותביעותיהם בנוגע לצרכיהם האמתיים של התושבים, שבשמם הם מדברים. לפי הצעת=התקונים החדשה, היו צריכים בתי־המכם, העיריה, הבולשת ועוד מחלקות אחדות לעמוד תחת מפקחים זרים.

בינתים נפלה וזרת קייא מיל - פחה, שהסכימה לתביעות-סוריה, ונירה חדשה, אחדותית, הוקמה. שהתנגדה נגוד גמור להגשמת התקונים ואסרה את ראשי דורשיהם. ראשי-האגודה. כשֶראו את התנגדותה של הממשלה. פקדו על כל החנויות שבנירות להסגר לאות-מחאה במשך שלשה ימים ופרסמו, שכך יהא המצב גכשך והולך כל זמן שלא ישוחררו ראשי התנועה, שנאסרו משעם הממשלה. האחרונה הוכרחה להכנע לפני דרישות העם ושחררה את התפוסים.

כדאי לציין, שבין ראשי אגודת־התקונים וחבריה היו גם חברים כא ה"גוֹהדה אל-לובנאנאייה", שעניניהם מתנגדים לגמרם לעניניה של אגודת־התקונים. אולם במלחמה במורקיה נזדרזו לעשות שלום ביניהם. בין הנוצרים ובין המושלמים שבסוריה לא היתה מעולם הסכמה בשום דבר. אולם, כשהענין דרש כך, עמדו הנוצרים שבבירות והשתחפו עם דורשי התקונים המושלמים, וביחד עמהם עַבְּדוֹ את הצעת-התקונים:
א) כדי לסַכֵּל את עצתה של הממשלה העותמאנית. ב) כדי להכנים אל הצעת־התקונים את העיקר של בקורת אירופית בכל ענפי ההנהגה ולהוכיח על־ידי כך לכל העולם, שאין תקנה לפורקיה כל זמן שלא תונהג בה השנחה אירופית.

הנוצרים שבסוריה דרשו איפוא:

- א) כבוש סוריה על=ידי צרפת.
- ב) אבטונומיה שַּבְּמָה לפלך־בירות תחת מַחֲסָהָ ובקרתה האמתית של אירופה. ג) ספוח פלך־בירות להלבנון והעמדת שניהם תחת בקורת ישרה של צרפת.
- ב) ספורו פגן בדוון להצבון התעמות שנהם תמון בקודות של בד פדר: דורשי-התקונים היו מאז מכשירי הפעולה של "אל-פרכזיה" ויסדו לתכלית זו

כלובים בהרבה מרכזים אחרים: בארם־נהרים, בסוריה ובמצרים.

הקלוב הערבי של בצרה שבארם=נהרים פרסם כרוזי שבין שאר דבריו נאמר בו:
... — — שלום לך, אומה עותמאנית נרופת ועשוקה, ושלום לך, צבא מקריב את
חייו לשובת הדת והפולדת.... עריצים אחדים, ונער יכתכם, ככשן את השלמון ורודפים באף ובחימה
את האומה . . . . באשמת הנהגתם הרעה ובגידתם המדינית כרעה רבצה המדינה תחת סכל חובות
עצומים... מסרו לאויב פלכים עצומים שלמים, שנככשו נדם של מאות אלפים מבנינו, וסכנה
צפו ה. גם לשארית-הפלמה. בלי פחד ובושה רוצים הם לותר גם על חלק זה של מולדתנו...

עכשיו התחילו לוותר גם על א ר ם-ג ה ר י ם." הם מכרו לצמיתות את כל אחווות הממשלה בקושטה ועוד מעט ומכרו גם אותנו. את כבודנו ואת רבושנו כממכרת חמור ביריד.

ועל-כן דעו-נא, שיסדנו עתה אגודה גדולה עם כלובים בארם-נהרים. בקורדיסטאן, בפורית נבאנאמוליה; מטרתנו היא — למנוע את הזרים מלחשיג זכויות שהן מעמידות את מדינתנו בסכנה. לחכרית את הממשלה. שתמכור את קרקעותוה לאזרחים. אם מוכרחת היא באמת למכרם, ושתתן לנו שה אל-מרכזי" באמת.

אין אנו מורדים בממשלה, אך רוצים אנו להגן על אשרנו, חיינו, הוננו ומולדתנוי. ח) "אל = לא = טרכזיה " (אל = טרכזיות).

בשנת 1910 נתאספו במצרים הרבה מגדולי הערביים, ששאפו תמיד לגשם את בשנת 1910 נתאספו במצרים הרבה מגדולי הערביים, של' אַלמרכזיות (דיצנטראַליזאָציה), וירו את אבן־הפנה לאגודה יסודית אחת,

שלאַחר התיסדותה בק הירה פרסמה תכנית רחבה וכרוזים שונים. תביעותיה ודרישותיה היו ברורות ומוחשות; לה היה צביון של אגודה מדינית והיתה מתנהלת על-ידי מושלמים ונוצרים.

בתחלת הנָסדה במצרים היו לה יחוסים ישרים עם סיעת ההסכמה" הטורקית, שנוסדה בפארלאַמנט העותמאני על מנת להתנגד לשורקים הצעירים". ראש סיעת-ההסכמה" וראש ה"אלמרכזיה" היו בדעה אחת והחליטו להתנכל לווזרה ה"אהדותית" (של "אחדות וקדמה" —מפלגת הטורקים הצעירים) ולהפילה. שליחים באו אז לדמש ק, לבירות ולכל סוריה לנאום נאומים שונים לפני העם. השליחים האלה יסדו כלובים בכל מקום. כרוזים מהפכניים לאלפים נפוצו בין העם הערבי בסוריה, והעתונים הערביים עזרו על "ידיהם.

משרתה של ה-אלמרכזיה" היתה לקחת את רסן השלטון בידה ביחר עם "סיעת ההסכטה" שבפארלאמנט הטורקי. אולם, מאחר שרציחת מח מוד - שבקת - פח ה לא נתנה את התוצאות המקוות, לא ראתה האגודה שום צורך בדבר להתכסות בצעיף של עותמאניות ויצאה במלחמה גלויה לטובת הערביות.

בין משרותיה של האגודה אנו מוצאים:

- א) להראות את כל המובות שבשלמון אל־מרכזי בממלכה העותמאנית, שהיא מורכבת מגזעים שונים, דתות שונות ולשונות שונות. היא תשתמש בכל מיני אמצעים, שהשלמון בסוריה יתבסס על יסוד אל-מרכזי.
  - ב) אין לסיעה זו שום כוונה מסותרת. הכל גלוי ומפוויםם.
- ג) כל עותמאני מכן עשרים שנה ומעלה יכול להתקבל כחבר לאגודה בתנאי שיהיה נהנה מכל הזכיות האזרחיות ושלא יהיה מן הנענשים באיזה עונש שהוא או אדם שהנהגתו רעה.

(עוד יבוא).



# אֲמֵפַּת־הַנִּ בְחָרִים.

#### מאמר ראשון.

.N

הולכת ומתגשמת אחת ממגמות־הישוב, שעלתה במחשבתו מיום היותו• מזמן לזמן ומתקופה לתקופה נסה הישוב לגשמה במעשה. אבל הדורות לא הוכשרו' לכך והנסיונות השונים לא הצליחו• היתה הכרת-הנחיצות בלב, היה גם הרצון• אבל חסרה היתה היכולת•

אכן, עוד עם הנצנים הישוביים הראשונים יסדו המנוח י. מ. פינס וא. בן יהוד ה את תחית־ישראל" — הנסיון ההסתדרותי הראשון. אחריהם, בשנת תרמ"ב,
יסדו ז. ד. ליבונטין וחבריו, הראשונים לישוב החקלאי, את "חלוצי יסוד-המעלה"
— הנסיון ההססתדרותי השני. מעניין הדברי שככר אז. כשבאו שני הנסיונות הראשונים
הללו, הונחו ביסודם פרינציפים, שהם אבני-פנה גם לאספת הנכחרים כיום: גאולתהארץ; איסור הספסרות הפרטית בעניני־קרקעות; השלטת הלשון העברית בחיים; פעולה
עצמית של הכחות המקומיים.

ביחד עם יסוד ראשון-לציון וגדרה נתרכזה העבודה הצבורות במשך תקופה ארוכה במושבות. המושג "ישוב" היה כולל בעיקרו של דכר — שושבות. ולפיכך אף מחשבת ה.הסתדרות' התחילה מתרקמת אז במושבות ועל-ידי אכרים. ולידי הרגשת הצורך החיוני בארגון הביאהי ההתנגשות עם פקידיהם של חברת "כל ישראל חברים" ושל הנדיב והיא שנרמה ליצירת "אגודת-אחים" בין האכרים וגם לסדורה של "אגודת" הפועלים" הראשונה. שתי ה"הסתדרויות" נוסדו בראשון-לציון. אכל לאחר נצחונה של הפקידות פסקו חייהן של שתי ההסתדרויות גם יחד. הפקידות נצחה והחיים ההסתדרותיים במושבות נשתתקו במשך שנים אחדות נשתכחו מן הלב כל המחשבות בדבר התאגדות והסתדרות: כחמא היו בעיני הפקיד בלוך וסיעתו. ורק מתי=מספר מן הצעירים ה"מתפרצים" בראשון הישנה וברחובות החדשה הוסיפו לרקום במושבתם את הרעיון הכפול של שחרור מעירה ומאפימרופסותה של הפקידות ושל הסתדרות כחותיו של הישוב. אך משנת תרנ"מ ואילך נעשו שני הרעיונות הללו גם רכושו של הקהל הגדול. ובימי בקורו השלישי של אחד - העם בא"י, בשנת תר"ם. העמדו הצעות ממין זה על סדר היום - "צפוני על שחרור הישוב התחילו מדברים בגלוי על שחרור הישוב מאפים הפסות-חוץ ומסירת גורלו בידי עצמו ועל יצירת הסתדרות של הישוב. והכל הבינו אז, שהמעשה האחרון יהא ראשית והתחלה להמעשה הראשון. ואמנם, באותה שנה נוצרה בסיועו של אחד בה עם ההסתדרות הבללית הראשונה של פועלי א"י. ועל= פי עצתו של א"ה נוצרה בשנת תרס'א ההסתדרות הכללית הראשונה של כל מושבות הארץ, ממתולה ועד קאסמינה, וששים ציר מכל המושבות הללו נאספו בבית־העם

בראשון-לציון להניח את היסוד להתאחדות המושבות ולשלוח את המלאכות" הידועה לפאריז. שהיתה צריכה להלחם על שחרור המושבות מעול –הפקידות. זו היתה האספה הראשונה בארץ, שכללה בתוכה מספר גדול כזה של צירים, שנבחרו על־ ידי נקודות-ישוב הרבה. — ואולם "מלאכות" זו, שהלכה לפאריז, לא הצליחה בדרכה ועמה נפלה גם ההסתדרות. שנוצרה בעיקרה לשמה. גם הסתדרות הפועלים נהפכה לאט־ לאט למוסד, שאך דואג הוא לשכלול־חבריו - ולא יותר.

והארץ שתקה עד שבא אוםיש קין בשנת תרס"ג ועד שקרא ל.הכנסיה" בזכרון־ יעקב. שם הונח היסוד ל"הסתדרות הכללית בארץ=ישראל". זה היה הנסיון הראשון לסדר את כל הישוב — העירוני והכפרי כאחד — וליצור בא"י קהל מאוחד.

מטרת ההסתדרות היתה: "לאחד את כל הכחות העבריים החמריים והרוחגיים שבא"י, כדי להגדיל ולפתח את כמותו ואיכותו של היסוד העברי בא"י". וליסודה של הסתדרות ראשונה זו הונחו פרינציפים, שאמנםי לא כולם נתקבלו אז בכנסיה, אבל שאז הוכרז עליהם ראשונה ולאט-לאט נקלטו בלבבות ובטחות. ואלה הם:

- 1. ההנהגה הראשית של הישוב צריכה להיות בידי הכנסיה של הישוב. 2. הכנסיה היא קבוץ של צירים. שהם נבחרים ע"י בחירות נעלמות. ציר אחד לכל חמשים בוחרים. לחבר ההסחדרות ולבוחר יוכלו להיוח כל איש וכל אשה באיי מכן ייח שנה ומעלה. היושבים בא"י לא פחות משנה אחת ושאינם מתפרנסים מן הצדקה. לציר נבחר יוכל להיות כל בוחר או בוחרת מבני כי שנה ומעלה".
  - 3. הונח אז גם היסוד של משפט השלום.
- 4. תונח היסוד של ה.נקודות". ועל יסוד זה נתן לג דרה , שהיו בה רק 18 בוחרים. לבחור ציר אל הכנסיה. והוחלט: "המקומות הרחוקים מן הישוב יכולים לבחור ציר גם אם יש להם רק עשרה חברים".
  - 5 הלשון העברית חיתה בפעם הראשונה השלימה באספת ובכל המשא והמתן שלה.

גם נסיון זה לא הצליח. אחר שנתים של קיום עלוב נסתם הגולל על ההסתדרות הכללית. ה"סותמים" הראשונים היו. כמובן, ה"חרדים" למיניהם, והאחרונים-הסכסוכים הפנימיים. והעיקר: חסר היה קשר חיוני בין ההסתדרות ובין המציאות. חסר היה כח ממשי, שיתמוך בהסתדרות.

ההסתדרות הכללית נפלה. אבל בתה, "הסתדרות-המורים", שנוסדה באותו זמן ומקום גופם ועל־ידי אותו המיסד עצמו, נעשתה אחד מן הגורמים החיוניים בישוב וחוליה ראשונה בשלשלת ההסתדרויות השונות, שסוף סוף הביאו לידי אספתד -נבחרים

לאחר הנסיון של זכרון=יעקב חזרו ונסו בזמנים שונים להקים את ההסתדרות פעם בצורה של סניף להסתדרות הציונית, פעם בתור הסתדרות של אנשים המשלמים מס ירוע ופעם בתור איחוד כל הקהלות --- "ועד כל הועדים"; אכל אף נסיון אחר מאלה לא יצא מכלל מחשבה מובה.

ובין כה וכה באו זמנים חדשים ועמהם --- אנשים חדשים. אנשים אלה קבלו חנוך הסתדרותי בחוץ לארץ והיו רגילים למשמעת ההסתדרותית. והם יצרו עד מהרה רשת של הכתדרויות חלקיות, מוצקות וחזקות. תחילה - הפועל הצעיר", אחר-כך--פועלי-ציון', ה"הסתדרות החקלאית הבלתי־מפלגתית", מרכז בעלי-המלאכה", אגודת-הפקידים", "אגודת־הרופאים", ועוד, ולסוף -- אחדות העבודה".

ובימי יסודן של ההסתדרויות החדשות הללו התחילה ההגמוניה לעבור מן

המושבות אל הערים וביחוד ל יפו אז התעוררו המושבות להציל את כבודן הראשון ולחזור וליעשות הסתדרות כללית. שנים מן הנסיונות הללו לא הצליחו; אבל לסוף, כישגדל הצודך בכחות הסתדרותיים, נוסדו התאחדות המושבות ביהודה' וה-הסתדרות' בגליל, שעד מהרה הכו שרשים עמוקים בחיים ובשנים הקשות של המלחמה עמדו על הגובה הצבורי הראוי ועבדו עבודה ישובית גדולה.

וביחד עם נְתְּוּק החזית התורקית בעזה ועם בשורת השני לנובימבר התעורר הרצון להסתדר ביותר. ועוד לא פסק רעם כלי-התותח בחזית פתח-תקוה—וכבר נצא הכרוז לבני הישוב: הסתדרו!

מתחלה נתרכזה המחשבה על "אספה מיסדת". מצב-הרוחות בימים ההם. התקוות הגדולות וטבעו הגלהב ביותר של עם ישראל גרמו לכך. ואולם נמצאו מתגגדים לאספה כזו מטעמים עיקריים אלה:

- 1. השם "מיסדת" מתאים רק לאספה, שתכליתה תהיה ליצור את התבנית ואת התכנית של ה.בית הלאומי" בארץ.
- 2. "אספה מיסדת" זו יכולה להקרא לא בשם האוכלוסים היהודיים המועטים. שיושבים עכשיו בא"י בפועל והם המיעוט בין יושבי־הארץ, אלא בשם המיליונים. העומדים תחת הדגל של ההסתדרות הציונית, שחושבים את עצמם ובצדק לאזרחי ארץ-ישראל.
- רק ההסתדרות הציונית רשאית לקרוא ורק בידה היכולת לקרוא ל"אספה מיסדת", מפני שלה ניתנה הארץ.
- אספה מיסדת" יכולה להקרא רק כשיהיה בידה הכח המשפטי להחליט שתחלים ולהוציא את החלטותיה לפועל.

וכי הטענות הללו היו צודקות — המעשים יוכיחו. ה.אספה המיסדת" הרי עמדה להקרא עוד לפני שנתים ולפני שנה. ומה היה גורלן של כל אותן ההחלמות בדבר מסים ותשלומים מינימאליים בעד עבודה, ועוד, ש״אחדות=העבודה" מכרזת עליהן, אילו קבלה אותן ה״אספה המיסדת"? את מי היו ההחלמות הללו מחייבות ? ובאיזה כה היו יוצאות לפעולה? — הרי המציאות היתה עושה את כל המלים היפות הללו דברים במלים.

ואולם כל אלה שהתנגדו ל"אספה מיסדת" מפני שעדיין לא הגיעה שעתהה קראו בכל כחם לאספה, שהאחד ותאגד את היהדות הארצישראלית, שתיצור את הסתדרותה הכוללת ותהא באזת-הכח הנבחרת של העם היושב בארץ, שתדבר בשמו כלפי חוץ וכלפי פנים ותשתתף בשמו בעבודה הציונית הנעשית בארץ.

אבל שלושים החודש של תרדמה, שעברו על הציוניות בכללה ועל הישוב בפרמו, השביעו את חותמם גם על ענין=ההסתדרות. ההחלמה בדבר האסיפה גדחתה מחודש לחודש ומשנה לשנה ובכל פעם נמצאה אַרְּשָּלָה אחרת לכך. תחלה מפני שהגליל עדיין לא נשתחרר; אחר=כך — מפני שירושלים עדיין אינה מוכנת; שוב — מפני "דרכי שלום", שלא להרגיז את ה"חרדים", ולסוף — מחמת גזרה "מלמעלה". וכך עברו על הישוב שלושים חודש של פקפוקים, ספקות ודחיות. אמנם, במשך הזמן הזה היו שלש אספות כלליות, שהשתתפו בהן באי=כחו של כל הישוב על-פי השימה הישנה: באי=כח של ההסתדרויות והעדות. נבחר "ועד זמני", שלכאורה עמד בראש כל הישוב, אבל גם האספות וגם היועד הזמני" היו כאילו "מחוץ לחיים":

לא הושפעו על־ידי החיים ולא השפיעו עליהם. יחוסו של הקהל אל האספות הללו ואל החלפותיהן ואל ה"ועד הזמני" היה קל. והוא הוקל עוד יותר לאחר שהורגש. שאף "מלפעלה" מקלים בערכן. בעיר ובמושבה הדלו מלהתחשב בהחלפותיו של ה"ועד הזמני" ולעשות לפעמים את ההיפך מאלו.

בין כה וכה באו זמנים קשים. הורגש ביותר הצורך החיוני וההכרחי בבאות כח קבועה, שהישוב נתן לה יפוי־כח ועל=כן היא יכולה לדבר משפמים בשמו, לעמוד על זכויותיו ולתבוע אותן בפה מלא. הישוב סבל הפסד חמרי ועלבונות רוחניים אך ורק בשביל שלא ההארגן כהוגן, לא עמד על משמרתו ולא הגן על עניניו בכל תוקף. עד שלסוף פקעה הסבלנות לאחר שהמקרים המעציבים האחרונים בגליל ובירושלים נתנו את הדחיפה האחרונה לבקשת עזרה־עצמית — והבחירות אל "אספת־הנבחרים" יצאו לפועל.

٦

מה תוצאותיהן של הבחירות ל"אספת-הנבחרים"?.

אחדות-העבודה" שולחת אל האספה 80 ציר; "הפועל הצעיר" — 40; החדום — 5; החרדים — 5; החימנים — 5; החפרדים — 5; המזרחי – 5; החמקדמים" וה"בלתי=מפלגתיים" — 20 \*). (\* 20 שולח הישוב אל אספת=הנבחרים" לערך 260 צירים, שמדברים בשם בכלל שולח הישוב אל אספת=הנבחרים" לערך 2000 צירים, שמדברים נוספים 20,000 בוחרים או יותר נכון, בשם 50,000, כי על מספרם של 20,000 הבוחרים נוספים

בערך 30.000 שעריין לא הגיעו לגיל של בוחרים. ומתוך כל המספרים הללו יש להוציא מסקנות אלו:

א. הישוב התעורר כולו לחיים צבוריים. והוא נומה כלפי שמאל. הנצחון הגמור בבחירות הוא לצד מפלגות=העבודה. ציריהם המאוחדים של "אחדות=העבודה". "הפיעל הצעיר" והתימנים יהיו — 140 איש, כלומר, הרוב המכריע של האספה.

ב. נכנסו לתוך החיים הצבוריים יסודות הדשים, שעד עכשיו לא לקחו חלק בחיים הללו: הבוכרים. התימנים. ובראש—ה ספר די ס, ששלחו אל האספה לערך 50 ציר.

ג. זולת האשכנזים הלכו כל העדות אל הבחירות כאיש אחד, בכל המונן. אבל הליכה זו מפוסית היא: כולן הלכו אל הבחירות לא בתור מפלגות ולא בתור קהל עברי סתם. אלא לפי הארצות, שמהן יצאו: מפרדים. תימנים, בוכרים... וכי יש ללמוד מזה, שאין שום דבר מבדיל ביניהן זולת ארצות־גלותן? וכי אין דבר כללי אחד, שימשמש בתוכן את ההבדל הארצי ויאחדן לצבור עברי אחד?

ד. באשכנזים חלה היד הקשה של הפירוד הגלותי. אל האספה הלכו בתור תשע או עשר מפלגות נבדלות, אף אם על-פי רוב מבדילות ביניהן רק מלים.

ה. כל המתונים, מן ה"מזרחי" לצד ימין ועד המתקדמים" לצד שמאל, נפלו בבחירות. וכי יש ללמוד מזה. שהחיים לא השאירו מקום למתינות ביייני או שמאל. חרד או אפיקורום. בורגני או פועל. מפלגתי או מחוץ לחיים הצבוריים. כלום הגיעה הדיפירנציצציה לנקודתה הקיצונית גם בתוכנו?

ו. רוב העסקנים הצבוריים הישנים, שעמדו בשורות הראשונות של העסקנות

<sup>\*)</sup> כל המספרים הללו עדיין אינם מדויקים, אכל קרובים לוודאי.

הישובית במשך עשרות שנים, גשארו מחוץ לאספת-הנבחרים. מזקני העסקנים, מימי בני-משה' ועד כנסית זכרון-יעקב ומכנסית ז"י ועד הועד-הזמני. ועד בכלל, נבחרו רק מועטים, ומהם על-פי-רוב רק אלה. שהיו בתוך מפלגה זו או אחרת. וכי זוהי תשובת-הישוב על עסקנותם עד עכשיו? או יד המתינות היתה בהם ובמפלתה נפלו גם הם ?

ז. גורלו של הישוב יעבור מעכשיו לידים חדשות ובראש הנהלת הישוב ירְאוֹ פּנים חדשות.

וכיצד עברו הבחירות?

אחד מן העומדים בראשה של אחת מן ה-מפלגות" בארץ סח לי:

איני יודע, כיצד נעשות בחירות בארצות הדימוקראַטיות שבעולם. אבל אם הן נעשות בכל מקום כמו שנעשו כאן, אצלנו, אני מתנגד גמור לבחירות הן אינן מחנכות את הקהל, אלא מקלקלות אותו.

ויש בדברים אלה לא מעט מן האמת. תום, יושר. גילוי-לב ויחס של קרושה לא היו בבחירות כאן כמו שאינם בשום בחירות שבעולם. האדם והמפלנה הרוצים להבתר — רצון זה עצמו אינו ננתן להם לעמור מ ע ל לקהל ולהעלות אותו א לי הם, אלא מחייב אותם ל ר ד ת אל הקהל, לדבר בלשונו. להחניף לנטיותיו. להבטיח לו מה שיש ביכולת לקיים ומה שאין ביכולת לקיים. לעירר בו קצת קנאה וקצת שנאה וללחוש על אזניו קצת לשון־הרע. הנכחר, יותר ממה שהוא אדון ומחנך לקהל, הוא עבד לבוחריו. עבד במוכן הגרוע. ואף-על-פי=כן, כל זמן שהתורה החברותית לא המציאה לנו אמצעים יותר הגונים להביא את רצונו של הקהל לידי בטוי. נהיה נאמנים ל ב חיר ו ת. אפשר, שיבוא יום והחברה תבוא לידי כך, שבא-כחה יהא גביא". שנבחר על-ידי האלהים שבלבו ולא על-ידי קלפי. אבל עד אז מוב בעינינו גם ה גב ח ר של היום מן ה מ נוי של אתמול.

והבחירות בתוכנו לא נעשו באופן יותר גרוע מְבְּכְל ארץ ובכל מדינה. ומי שעיניו בראשו היה יכול לראות את תוצאותיהן מראש. אפילו אם נניח, שאמנם מפלנה זו או אחרת השתמשה בזמן־הבחירות בערמה זו או אחרת, תוצאות הבחירות לא נשתנו על־ידי כך ארא מעם.

כי בחירותינו היו האספקלריה הנכונה של החיים. בשאלות המדיניות נהתרבותיות מחולק הישוב שלנו — אם לא נביא בחשבון את עולם־ה.חלוקה" — לרוב חזק ולמיעוט חלש. וכך יהיה מצב־הדברים גם באסיפת־הנבחרים. כל קבוצות-השמאל, המתונים והרוב המכריע של הספרדים ידברו כמעט בלשון אחת בכל שאלות המדיניות והתרבות. המתנגדים שלהם בנידון זה באספה: החרדים, המזרחי" וחלק מן האכרים ומן האזרח", לא יוכלו לשנות את מצב־הדברים ברב או במעט. מספרם קמן וחסרים הם כחות אינטלקטואליים. ואולם בשאלות הכלכליות־החברותיות תחולך האספה לרוב קמן ולמיעוט גדול או לשתי קבוצות שוות במספר; ובהתנגשותן של שתי הקבוצות מכנה לאספה, סכנה ישל התפוצצות. סבנה זו תגדל מפני שלא היה באספה שום כח מרכזי, שום כח מפשר ומאחדי שיוכל לקרב את הקצוות וליצור ביניהם שווי־משקל ידוע. ושוב: כך מצבנו גם בחיים. כל הישוב נחלק עכשיו בשאלות הנזכרות לימין. ול שמא לי, בלי מרכז מכריע באמצע. שני הצדרים רחוקים זה מזה, עוינים זה את זהי חושדים זה בזה, וקשה מאד

ליצור ביניהם אפשרות של עבודה משותפת. ואותו מספר מצומצם של עסקנים צבוריים, שהיו יכולים לעמוד מעל למפלגות ומעל לקיצוניותן. נשארו מנהיגים בלי קהל, מצוים בלי מצוים ברובם הם הוגים חבה לשמאל. אבל רחוקים הם עם זה ממשרתו המבּסִימֵלִיה, ועל־כן אינם יכולים לתמוך בו ולהתמך על־ידו. עוד יותר רחוקים הם מן הימין גורלם מזכיר לנו את גורל הק"דיים" בתחלת המהפכה ברוסיה: קרחים מכאן וקרחים מכאן... ובכן מְשַּקְפּוֹת תוצאות הבחירות את מצב חיינו כיום במלאו. ואין לנו לבקש המאים בבחירות. אם היו ואם לא היו – תוצאות=הבחירות לא יכלו להיות אחרות ממה שהן.

١.

מה הן התכיעות. שקכוצות-הנכחרים השונות מכיאים אותן אל אספת-הנכחרים?

קשה למסור בזה את כל התכניות של כל המפלגות, שהן מצטרפות ל.ספרות"

שלמה. המתעניינים בדבר ימצאין במקורן. אעמוד רק על המעיפים המפוסיים שבהן.

התכנית של אחדות-העבודה" היא כמעט חוקה של ממשלה אבטונומית. בה

נכללו: הנחת היסוד לכנסת העברית האבטונומית בא"י; הרשות לחוקק חוקים, להטיל
מסים ולבטל מסים; ליצור משקים צבוריים ולרכוש -קונצסיות; אגוד האומה הישראלית
והגנה על עניניה וזכויותיה; בנין ארץ־ישראל והשתתפות בשלמון-הארץ. לא פחות

התכנית של "הפועל הצעיר" היא הרבה יותר צנועה. העיקר שלה: להקים את ההסתדרות הצבורית של יהודי א"י- ההבדל העיקרי שביניה ובין התכנית הנזכרת היא: הראשונה מדברת על ה"כנסת" כעל "כל=יכלה", כעל השלטת על הישוב וכמעט על כל האומה; והאחרונה מדברת על הם תדרות. שמשתתפת בעבודתה של ההסתדרות הציונית ומכרת בהגמוניה של זו. הסעיף העיקרי שבתכניתו של "הפועל הצעיר" הוא — ההלא מה: "הישיב העברי בא"י יבנה ע"י עבודה עצמית כללית על היסוד של הלאמת הקרקע. אוצרותיה הטבעיים ואמצעי־ההובלה". אמנם, התכנית מדברת גם על זה לא כעל חוק, אלא כעל שאיפה להשפיע על ההנהלה הציונית ולסייע לה.

התכנית של ה"מתקדמים" שונה מן התכנית של "הפועל-הצעיר" רק במה שאינה משעמת את ההלאמה. וה"אזרח" וה"אכרים" שונים מכל אלה במה שהם ממעימים את התנגדותם להלאמה ואת נגודם להגמוניה של קהל העובדים. וה"מזרחי" והדרדים שונים מאלה ואלה על = י די שנאתם לעבודתה הצבורית של האשה ואל התרבות המוּרָרניה. וביחוד ע"י התנגדותם לבסיס החוּלוני בחיים הלאומיים.

הספרדים, התימנים והבוכרים הולכים אל האסיפה בלי תכניות מפורשות. אבל לא קשה לחזות מראש, שהספרדים יתאחדו פעם עם המתקדמים ופעם עם המזרח", התימנים ילכו אחר קהל העובדים והבוכרים אולי – אחר החרדים.

מה ערכן המעשי של כל התביעות הללו ?

לא צריך להיות מדינאי ותיק כדי להבין, כי לתכנית היפה והעשירה של "אחדות-העבודה" אין כל מצע חיוני ומציאותי; כלומר, לאותו החלק של התכנית, שהוא מסמן אותה ביחוד. "תפשת מרובה — לא תפשת". על צד האמת, זוהי התכנית של האספה=המיסדת; ואנו כיום אין אנו הולכים לאספה המיסדת של הציוניים,

אלא לאספת-הנבחרים של הישוב: האספה המיסדת תהא במסום שיהא הקונגרם הציוני. אם את הכל נפדר אנו — מה יהיה תפקידו של הקונגרם הציוני ואפילו הקונגרם" העברי? — כלום רק לענות "אמן" אחר מה שיחליטו באי-כחו של הישוב? אבל מי מסר ל נו תפקיד זה? ומה כחנו הממשי לחֵיב את כל האומה, שתהא נשמעת לנו? מובשחני, שאם לא בדעי צירי "אחדות-העבודה" להצממצם, לוותר ולהתפשר, לא תהא השפעתם על האספה מרובה, למרות נצחונם המזהיר בבחירות. וחבל. מפלגה זו יש בה כחות אינמֶלְקְמוֹאליים ידועים, שחוםר השפעתם הישרה על יצירת הישוב יהא מורגש מאד.

ויש מה להעיר גם על ה״חסר" בתכנית של ״אחדות-העבודה". למרות כל "עשירותה": לא הומעם בה הערך המכריע של השלמת הלשון העברית בצבור — ובחיים. התכנית מזכרת רק במקום אחד את ״מפוח השפה והתרבות העברית" ובמקום שני — ש״הלשון העברית היא שפת-ההוראה". ומה היא שפת-החיים? ומה שפת הכנסת? ומה לשונן של אספת-הנבחרים בהוה ואספת המיסרים בעתיד? שתיק ה זו מה היא? — וכי באה בתור פ שרה פנימית? אם כן, וצד לנו מאד עד עתה ידענו את חברי "אחדות העבודה" כלוחמיה היותר עזים של העברית בכל מלוא החיים.

התכנית של "הפועל הצעיר" היא מעשית ומציאותית ברובה. ויש לחשוב, שהיתה יכולה להתקבל באספת-הנבחרים אילו ידעו בעליה לעשות פשרה בנקודה האחת. שהיא אמנם המרכזית לגביהם: בנקודת ההלאמה. כי בסעיף זה לא תוכל להתאחד כל האספה ואף לא תהא האפשרות ליצור מסביב לו רוב מכריע. המיעום הגדול של האספה, שהוא הכח המכריע בחיים. בחיי־הארץ ובחיי־הגלות, הם בעלי-בתים" החיים על עבודה שכירה; והם לא יסתמו בידיהם את הגולל על עצמם. ואף אין שום כח, שיכריחם לכך למרות רצונם. "מיעום" זה עדיין הוא מודה בזכות קיומו, ואפילו בתועלת, שיש בל לישוב. מפני שלפי דעתו לא תכנה הארץ רק על האמצעים הלאומיים בלבד. להתאחד יכלו ציריהן של רוב המפלגות רק אם, בצד ההמעמה, שכל מה שיהא נקנה בכספי האומה. יהא שייך לאומה כולה. וכן אוצרותיה המבעים של ארץ־ישראל, יותן מקום גם להתישבות רכושנית פרטית, שהיא מיוסדת על עבודת שכירים, ובלבד שהעבודה תהא עברית.

קשה להאמין, ש"הפועל הצעיר" או "אחדות=העבודה" יסכימו ל"תקון" כזה, אף=על-פי שבתכניות של שתיהן יש רמז לכך. המפלגה הראשונה מדברת על מניעת ילדים מגיל של בי"ם מעבודה שכירה", והשניה מדברת על: "השגהה על בתי=העבודה הפרטיים, המעסיקים פועלים שכירים"; ובכן הרי שתיהן מודות בעבודה שכירה. ואם לא יסכימו קשה למצוא איזו תכנית מכל התכניות המוצעות, שתהא יכולה לאוד את הרוב המכריע של האספה. לכל שאר התכניות, וביחוד לימניות, בוודאי אין שום תקוה, מפני שתומכיהן מועטים הם ודלי=השפעה.

. 7

מה צריך ומה יכול להיות תפקידה של אספת-הנבחרים?

העיקר הראשי והראשון של האספה צריך להיות: כל מעשיה הם 1ק בתחום הרשות והיכולת של הישוב העבריבא"י. ולפיכך צריך להיות עיקר פעולתה: יצירת ההסתדרות של יהודי א"י ובאות = כחדי מוקראטית כלפי פנים וכלפי חוץ. מובן מאליו שיסודות-ההסחדרות צריכים להקבע באספת-הנבחרים. ואלה הם היסודות העיקריים:

- א. תוכן חולוני. ההסתדרות, בתור כזו אין לה שום עסק עם עניני= דת ועניני־ הדת אין להם שום שייכות להסתדרות.
- ב. בחירה כללית, פרופורציונאלית, שוה, ישרה וחשאית בלי הבדל מין. על דבר זה לא יוותר עוד הישוב בשום אופן. לקאַנוסה לא נלך.
- ג. ידיעת הלשון העברית כדבור ובכתב היא חובה על הנבחר ועל כל מי שקבל התמנות צבורית.
- ד. ההסתדרות הארצישראלית היא רק חלק מן ההסתדרות הציונית. בכל עניניה הפנימים היא הפשית לגמרה. ובכל הענינים הישוביים הכלליים, המדיניים והכלכליים, היא משועבדת להגמוניה של הציוניות וסרה אל משמעתה.
- ה. ההשתתפות של באות־הכה הישובית בכל העבודות של ההסתדרות הציונית הכלכליותי הרוחניות והמדיניות עם דעה מחייבת היא דבר של חובה.
  - ו. פתוח משפט השלום בארץ ורכוזו.
  - ז. סדור הקהלות בערים ובמושבות לפי היסודות של ההסתדרות הכללית.
    - ח. יצירת שמירה והגנה עצמית.
- ם. כל הצרכים של ההסתדרות מתמלאים על־ידי האמצעים העצמיים ונגבים ע"י מס ה ה כ גס ה .

וכיוצא בזה.

אם האספה תיצור אך הסתדרות כזו—דיינו. כדאי היה כל העמל והטורה, שעמלו וטרחו בשבילה. ולפיכך צריכה עבודה זו לעמוד בטקום הראשון של סדר-היום. והיה אם לא תמצא דוך משותפת, שתאחד את רובה המכריע של האספה גם בשאלות אחרות, <sup>\*</sup>נסיים את האספה בזה ; כל שאר השאלות תוחלטנה אז בקונגרם הציוני, שגם הישוב ישתחף בו, ועל-כן תהיינה חובה גם עליו.

ואולם יש שאלות מן השאלות ה כ ל ליו ת, שאם האספה לא תוכל ל ה ח לי מ אותן. מחויבת היא לסמו, לכל הפחות את יחוסה אליהן. ואלו הן: א) היחם אל שכנינו; ב) היהם אל העבודה; ג) היחם אל התפקיר המדיני של ההסתדרות הציונית.

אנו מוכרחים ליצור בינינו לבין שכנינו יחוסים של אחוה ושלום. שכנינו צריכים לדעת, שארץ־אבותינו ניתנה גם לבניהם ואין שום כח בעולם, שיבשל את הדבר הזה. ביחד עם זה הם צריכים סוף־סוף להבין, שהארץ, שכלכלה בימי־קדם מיליוני נפשות. תוכל לכלכלן גם הפעם בעזרת המכניקה המודרנית. ואנו מצדגו צריכים לדעת. שאותן שש מאות אלפים הערביים היושבים בארץ וכל הרבוי הטבעי שלהם בעתיד — חברינו הם לבנין ולעתיד־הארץ וגורלם קשור בגורלנו לעולמים. כולנו יחד צריכים אנו לע בוד לשבלולה של הארץ וכולנו יחד צריכים להחדיבה אף בכל האלימינטים האנארכיים, שהחריבו את הארץ עד עכשיו ואומרים להחדיבה אף להבא. אנו צריכים לחיות עם שכנינו הערביים כעמים שוים לכל דבר. אבל חלילה לגו וחלילה להם לחשוב איש־איש על חשבון אחיו מחשבות של התכוללות ושל לנו וחלילה להם לחשוב איש־איש על חשבון אחיו מחשבות של התכוללות ושל נצול. הם עתידים להיות חפשים ואבשונומיים בכל חייהם הפנימיים כמונו: עם הקהלות שלהם, בתי־הספר, בתי־המרפא. הספרות והמוסדים הצבוריים שלהם. רק על-פי בקשתם נוכל להושים להם יד-עזרה, יד-אח, בכל הענינים הללו. עזרה של כסף והצעתם נוכל להושים להם יד-עזרה, יד-אח, בכל הענינים הללו. עזרה של כסף והצעתם נוכל להושים להם יד-עזרה, יד-אח, בכל הענינים הללו. עזרה של כסף והצעתם נוכל להושים להם יד-עזרה, יד-אח, בכל הענינים הללו. עזרה של כסף

ועזרה של מומחים ובעלי=מקצוע. אנו והם חייבים להתרחק ממחשבות של התבוללות. כי אין התבוללות וממיעה לאומיות לעולמים. יש רק משמוש זמני. עם שעת־הכושר הראשונה מתעורר שוב הכח הלאומי השמיר; ובשעת=ההתעוררות הזו כרוכה תמיד סכנה לסביבה, שבקשה לשעבדו. כל לאום השומר את נפשו ישמר ויזהר מלשעבד את הלאום חברו שעבוד לאומי.

ובאותה מדה עצמה, שאנו הייבים להתרחק ממהשבות של התכוללות, חייבים אנו להזהר מניצול הדדי. אין לך דבר מסוכן ביחוסים של שני לאומים כיחס של מנצלים ומנוצלים. מנצלים ומנוצלים של לאום א חד יכולים להתאחד בשעה של סכנה לאומית כללית; הצרה המשותפת מששטשת את השנאה הכבושה בלבו של המנוצל למנצל. אבל לא כן כשהמנצלים והמנוצלים נפרדים לשני לאומים. בכל צרה חיצונית של הראשונים האחרונים נוספים על אויביהם לכלותם ער תומם. חובתנו לעזור לאכר הערבי, הזעיר נגד הניצול שמנצל אותו אחיו בעל-האחוזה הגדול; אנו צריכים לעזור לופיע לו לעשות את עבודת-שדהו באופן יותר משוכלל; אנו צריכים לעזור לפועל הערבי שיתחזק על אדמתו בתור עובד. אבל חלילה לנו לשעבד את החקלאי הזעיר של ה ם לחקלאי הגדול ש ל נו ואסור לנותן-העבודה שלנו לנצל את הפועל ש ל ה ם ביחוסים הללו כרוכה סכנה לאומית. מועים הם אלה החושבים. שביחוסים הללו יש כעין התקרבות. להיפך: הם — מקור-ההתרחקות, מקור-השנאה.

ומכאן – היחם לעבודה השכירה. דעתנו היא, שבלא עבודה שכירה לא תכנה הארץ. אבל הפועלים השכירים צריכים להיות משלנו. ודעתנו זו נובעת לא מתוך הארץ. אבל הפועלים השכיניו, אלא להיפך, מתוך הרצון להשאר ביחוסים מובים עמהם במו מתוך הרצון להשאר ביחוסים מובים עמהם כמו מתוך הרצון לחוף את עמנו על עבודה ולבנות את אשרו רק על עבודתו ולפיכך צריכות כל עבודותינו הפרטיות להעשות רק ע'י פועלים משלנו. כאן אל יסצא יהודי המנצל ערבי. ואולם בכל עבודותינו הצבוריות שתעשינה למובתח ולשכלולה של כל הארץ ושאינן קשורות דוקא במקום עברי זה או אחר, יעבדו שכם אחד פועלים עבריים וערביים. עבודותינו הצבוריות הכלליות בשביל כל הארץ תהיינה מרובות, גדולות ומורכבות כל-כך, עד שיספיקו עבודה לכל הפועלים הערביים המקום שלנוף

את יחוסנו לשתי השאלות הללו צריכה אספת הנכחרים לסבון באופן בולט וברור. וכן עליה לסמן את יחוסה לשאלה השלישית — לשאלת המדיניות של ההסתדרות הציונית-

בעבודתנו הציונית שלמו תמיד שתי נשיות: מדינית ומעשית. היתה גם שלישית, שבקשה ליצור סינפִּיזה בין שתי הנטיות הללו. ורצה המקרה הענר, שבראש העבודה המדינית שלנו יעמדו דוקא המעשיים. וידוע: במקום שבעלי=תשובה עומדים אין צדיקים נמורים יכולים לעמור. ודוקא המעשיים הסתפקו במשך שנות עמידתם בראש רק במדיניות בלבד. שום מעשה ממשי, שיסמל ויגשם מדיניות זו, לא נעשה. אנו רוצים לקוות, שמנהלינו הצליחו להציל את העיקר. אבל מכאן ואילך אין אנו רוצים ואין אנו יכולים לסמוך על הנס. אנו רוצים במעשים. מעשים בולמים. הבשחת סאן - רימו לא די שתכנם בספר־החיים. מאפשר בספר־החיים. ולפיכך צודקות מאד כל התביעות של החדות-העבודה" בנידון זה, שאפשר ולפיכך צודקות מאד כל התביעות של החדות-העבודה" בנידון זה, שאפשר

לפכם אותן בדברים אלה:

- א. מנוי רְשוֹת הדשה בארץ, שתהא נאמנת בפועל להבטחת סאן-רימו ושנהא יכולים לבטוח בה.
- ב. פתיחת שערי א"י לעלית ההמונים העבריים בלא שום הגבלת-הכניםה.
  - ג. קיום הגדוד העברי והגדלתו לשם הגנת הישוב.
- ד. העברת כל הקרקעות הממשלתיים בא"י, כל אלה, שאין להם בעלים, וכל אלה, שאין לבעליהם זכות משפטית עליהם. כמו גם מימיה ואוצרותיה הטבעיים של הארץ, לרשות ההסתדרות הציונית.
- ה. שהרורם של ז'אכוטינסקי וחביריו (אם לא ישוחררו עד פתיחת אספת-הנבחרים) ועונש כל האשמים בפרעות הירושלמיות.

וכי בדעו נבחרינו להשאר בגבולות המציאות? כלום ידעו הקיצוניים שבהם מימין ומשמאל לוותר על קיצוניות ולהתרומם עד ההכרה" העליונה של פובת האומה. לעמוד מעל לפניות הפרטיות והתביעות המפלגתיות ולהיות ראויים לשעה הגדולה והמכרעת, שאנו עומדים בה עכשיו?

את התשובה על כל השאלות הללו ישיבו - הימים הקרובים.

חירותי.

יחובות, יים אייר, תריף.



# עַמָּים וּמְדינוֹת

(השקפה מדינית).

.=

החודש שעבר היה חודש של סאן - רימו - המועצה העליונה. כאילו הקיצה משנתה. שפשפה עיניה בחזקה והחליטה סוף-סוף לתת פתרון לשאלות. שעמדו על הפרק זמן מרובה בלי למצוא פתרון. בראש וראשונה עמדה שאלת - גרמניה. כלומר: שאלת חוזה-וויראסליה. חוזה זה הוא כעצם בגרון הדיפלומטיה. לא לכלוע ולא להקיא. הדיפלומטיה באה לאט לידי דעה, שאין בחוזה-ווירסאליה כדי להשרות שלום בעולם, מטעם פשוט: אין תנאיו יכולים לצאת אל הפועל. מפני שהם בגדר הנמנעי שהוצאתם אל הפועל הם הרם וחורבן לגרמניה, ושההרם והחורבן של גרמניה ימשכו אחריהם -- וכבר מושכים אחריהם -- חורבנה של אירופה כולה. צרפת היא היחידה שעוד לא הבינה את האמת הזוי והפוליטיקנים שלה מיסיפים להתעקש ולעמוד בכל תוקף על הנקודה – ה"נקודה המתה" – שעמדו עליה בווירסאליה. יקוב הדין את ההר דמיונה של צרפת ביחם לגרמניה הוא זה של שמשון ביחם אל הפלשתים. תמות נפשי עם גרמניה — כאילו אומרת צרפת. ברימניה הגדולה ואימליה נוטות להנחות וצרפת עומדת וצווחת, שעל גרמניה למלא את כל חזבותיה, שלקחה על עצמה' לפי הוזה-ווירסאליה. אם יש אפשרות למלא את התנאים האלה ואם לא --- אין היא רוצה לדעת. חתמה, התחייבה - פלאי ולא --- אני מוכנת ללכת ברלינה. איום זה כבר ניטל ממנו עוקצו. אבל הוא מוסיף להשמע בומוום מטריד, כזמוום הזבוב של סוף הקיץ.

והקב"ה הזמין לה לצרפת הזדמנות להראות, שאמנם יודעת היא לא רק לאיים, אלא גם להוציא אל הפועל את איומיה. המצדדים בזכות משטר הקיסריות והצבאיות גסו לסדר בגרמניה מהפכה, שארכה רק ימים אחדים. מפני שהעם סדר נגדם מהפכה איקונומית בצורת שביתות כלליות. אבל המהפכה הצבאית הביאה לידי אנארכיה למשך ימים אחדים והקימוניסמים השתמשו בזה ונסו להנהיג את משטר-הסובימים בגרמניה, כדוגמת הסיבימים הרוסיים. ממשלת-הריפובליקה, לאחר שהחזירה לעצמה את השלמון של הארץ, הציגה לה. כמובן, למטרה, לדכא את הבולשביות בגרמניה, כמו שבבר עשתה זאת פעם אחת. דבר זה הכריח אותה לשלוח אֶכספּידיציה צבאית לבקעת = ה ר ז ה ר י מקום של תעשיה גדולה, מקום שיש שם הרבה פיעלים ואָלמנטים קיצוניים ונסיונות מעשיים להחגשמות ד-אַספּידיציה הגרמנית. הרוהר נמצא באזור הניימראלי ועל-פי חוזה-ווירסאַליה אין רשת לגרמניה להחזיק שם צבא. הכל מבינים, שהאֶכספּידיציה הצבאית של הממשלה הריפובליקנית לדוהר היא דבר פנימי של גרמניה ושאין כאן כוונה של חדוש-מלחמה. הכל מבינים, שאם אין לגרמניה אפשרות לדכא מרד פנימי אין לה אפשרות ל חיו ת. הכל מבינים, שהם מינים אין לה מפשרות ל חיו תות הכל מבינים, שאם אין לגרמניה אפשרות לדכא מרד פנימי אין לה אפשרות ל חיו ת.

הכל מבינים, איפוא, שהתנאי, של חוזה־ווירסאליה בנידון זה אינו יכול לקבל ביאורים עפ"י המובן המדויק של האות המתה והוא זקוק לפירוש גמישי ככל חוק, שאינו מתאים. אל דרישות-המציאות ושהוא נגד תנאי-החיים, או, יותר נכון, שתנאי-החיים הם נגדו.

אכל "הפחד הוא יועץ רע" — אומר הפתגם הצרפתי בעצמו, שהוא פרי "השכל הישר" של העם הצרפתי. צרפת חשבה לאפשר לכבוש שתי ערים גרמניות, גדולות הושר" את פר אנק פורט על נהר מיין ואת דארם שטאט. היא עשתה את מעשיה בלי להתיעץ תחלה עם בעלי-בריתה ובלי הודעה מוקדמת. כמובן, העירה נגדה את בעלי-בריתה, ובין לוגדון ופאריז התלקח ויכוח חריף בעתונות, שיכולנו בנקל לשמוע מתוכו הד הויכוח, פחות חריף אולי במלים, אבל לא פחות שנון בתוכן, שבין דיפלומטי שתי הארצות האלו. הדיפלומטיה יודעת להלביש את רעיונותיה במחלצות של סגנון נמוסי, אבל אוזן דיפלומטית נכוית במלים היותר מתונות, היותר שקולות, היותר נמוסיות. אין המסורת המדינית והבין-לאומית של בריטניה הגדולה מתאמת לזו של צרפת. אף היא רוצה לדכא את גרמניה. אבל היא מבינה, שאין לדכא עד היסוד, מפני שאז אין עם מי לדבר ואין ממי לתבוע. מלבד זאת, אין היא יכולה להסכים לכבושים מצד צרפת בנפות-אירופה. וכניסת הצבא הצרפתי לפראנקפורט ודארמשמאט פירושים שלים כעין אלו כשהן מכוונות ל"מעשים שנעשו"? – יש במלון הדיפלומטי ובמשפט מירושים, הכל לפי המעשה והעושה. דכאו את האימפריאליםמום הגרמני באש ובברזל פירושים, הכל לפי המעשה והעושה. דכאו את האימפריאליםמום הגרמני באש ובברזל זמקומו בא האימפריאליםמום של המדכא, של הכובש.

שתי השכנות — צרפת וגרמניה — מטשיכות את ההיסטוריה שלהן, היסטוריה מלאה דם ואש ותמרות-עשן. כל אחת רוצה להבנות מחורבנה של חברתה וכשזו נופלת זו קמה. נפו ל יא ון דכא את גרמניה בתחלת המאה ה"מ; גרמניה דכאה את צרפת בשנות-השבעים; עכשיו צרפת נוקמת בגרמניה... וחוזרת ההיסטוריה ונשנית... עכשיו לנמצאות שתי ה"שכנות הנחמדות" בתקופת חוזה-ווירסאליה. וחוזה-ווירסאליה פושט את הרגל בכל יום ויום, מנסים להקימו; משחדלים להפיח בו רוח-חיים. אבלי הוא אינו בר-קיימא. והוא לא יחיה. אין הממשלות רוצות לחודות בזה. אבל סוף-סוף תהיינה פוכרחות לחודות. סאַן-רימו ישר כמה הדורים, אבל העקוב לא היה עוד למישור. היילד המלאכותי, שנוצר בווירסאליה, אינו עומד על רגליו ולא יעמוד לעולם, כי אין לו רגלים, מפני ששקר אין לו רגלים. והוא — פרי השקר, פרי שקר, שאינו נכנם לו רגלים המוסכמים".

שקר הוא, ש״אין צרפת רוצה בכבושים". שאין היא אימפריאליסטית.

שקר זה נראה ובולט ואין להאפיל עליו בשום שלית מצויצת של תרוצים והצטדקות. אילמלא היה זה שקר, היו נותנים לה לגרמניה לבוא גם היא לסאן-רימו ולהציע את טענותיה על-פה, כמו שבקשה זאת מן ההסכמה. בריטניה הגדולה ואיטליה הסכימו למלא את בקשת גרמניה ורק צרפת מחתה נגד זה. מפחדת היא צרפת מטלה חיה; מפחדת היא לשמוע דברים היוצאים מן הלב אל הפה; מכרת היא את עצבנותה ואת החולשה הכרוכה בעצבנות. הנעימה החיה, הישרה, בלתי-האטצעית, המרככת, המישרת, המכה על המיתרים הדקים, החודרת אל הלב, הנוגעת עד הנפש, המשככת את הכעם המכקה את החרון,

אפשרות נעימה כזו מצד הגרמנים מפילה על צרפת אימה ופחד. זוהי הפסיכולוגיה של העצבנים וזוהי הפסיכולוגיה של צרפת העצבנית ביחם לגרמניה.

וצרפת זו היא היא שהדצה משפש על קאיו לשלש שנים מאסר, לשלילת זכיותיו המדיניות לעשר שנים ולקביעת מקום=מגורו עפ"י רצון הממשלה.

מהי אשמתו של קאיו ? --

אשמתו היחידה היא — שהוא היה תמיד רודף שלום עם גרמניה. עוד שנים אחדות קודם המלחמה האירופית הגדולה עמדה צרפת לפני אפשרות של מלחמה עם גרמניה בשביל מארו קו. משרדי המיניסטריון לעניני-חוץ התנהגו אז באופן שהפחד מפני אפשרות של מלחמה בין שתי השכנות גדל אז מיום ליום. הקאטאסטרופה העולמית היתה אז קרובה להתפרץ. ורק התערביתו הפרטית. של קאיו, שהיה מיניסטר לעניני-חוץ וחשב לנחוץ לא לסמוך על דמשרדים שלו ולקחת את הענין החמור בידו הפרטית. הצילה אז את צרפת ממלחמהו את העולם — מן ההרס והכליון. אילו היה קאיו בראש הממשלה ביולי 1914, אולי היה גם אז מציל את אירופה מן הצרה שהשינתה.

במשך ימי-הטלחמה לא חדל קאיו, יכנראה, מלחפש דרכים לשים קץ לשפיכותהדמים. אם כי לא מצאו שום רמז לא־אלו יחסים וקשרים מצד קאיו עם האויב,
אבל בגרמניה ידעו את רצונו של קאיו למצוא דרכים לשלום. והחיגים האימפריאליסטיים
אבל בגרמניה ידעו את רצונו של קאיו למצוא דרכים לשלום. והחיגים האימפריאליסטיים
השתמשו בזה- אך על בגידה במולדת לא יכלה להיות שום שאלה. ואולם צרפת
האימפריאליסטית מצאה בו עון אשר חצא. שפטוהו לא בכית-דין פשוט ולא בבית־דין
צבאי- שפטוהו חבריו בפארלמנס. בית הדין היה מדיני המשפט היה מדיני- הסינאט בית המחוקקים העליון, נהפך לבית משפט מדיני עליון. קאיו יצא חייב. איש לא
פלל לפסק־דין כזה- ממהלך־המשפט, להפך, נתקבל רושם, "שיצא זכאי. פסק־הדין
היה הפתעה גמורה. זה היה פסק־דין מדיני ולא משפטי. הבחירות לסינאט היו בראשית
השנה והן הושפעו מן הטלחמה ומתוצאותיה. הרוב בסינאט היה מן "הגוש הלאומי".
השתח לחטיבה שובינית אחת. רוב זה. מוכה עורון שובינ' ואימפריאליסטי, לא יכול
לסלוח לקאיו את עון רדיפתו אחר השלום.

מלבד אשמת אהבת-השלום רובצת על קאיו עוד אשמה אחת: שאיפתו התמידית. בכל ימי עמדו בראש השלמון, לשנות את שימת-המסים בצרפת, באופן שעול-ההוצאות של המדינה יפול על האזרת בהתאם להכנסותיו. קאיו עבד הצעת-חוק, המטיל מסים על ההכנסות. הבורגניות הַשְּּבֶּעָה והאָגואיסטית ראתה בו את אויבה בנפש. הוא לא היה סוציאליסטן. אבל הוא רדף צדק בחלוקת המסים בין התושבים. והצדק אינו מנת-חלקה של הבורגניות הצרפתית. והיא סדרה נגדו מלחמה אכזרית. היא הכריעה את אויבה ותשימהו לאל.

את ז' ורס הרגו יום לפני הכרות=המלחמה ואת רוצחו שפטו יום אחר גמר=המלחמה. "את רוצחו של ז'ורס זכו בדין ואת קאיו חייבו. זהו ההגיון של האימ־פריאליסמוס. הוא מוציא לטכח מיליוני בני-אדם. מזכה בדין רוצחי-אדם ומחייב את אלה, שרצו למנוע את שפיכות=הדם.

ולפיכך אין פלא בדבר, שהממשלה המתנגדת ביותר לשלום עם רוסיה הסובים לת זוהי – הצרפתית. מפני שני דברים מפחדת צרפת. ראשית, שהמיליארדים,

שנתנה קודם המלחמה ובשעת המלחמה לרוסיה הצארית. ילכו לאבוד, כי בפרוש הכריזה רוסיה הסוביטית על בטול כל החובות הצבורים של הממשלה הקודמת. ושניתי מפחדת היא מפני התעמולה דבולשביסטית. בצרפת עצמה יש די חומר תוסס בשביל התפוצצות, ואם יתוסף אליו החומר דתוסס, שיבוא ממן סקבה, אז מי ינבא עתידות באמת?

גם בשאלה זו אין אנגליה תמימת־דעים עם בעלת=בריתה. למן היום שממשלת הסוביטים הכריעה את אויביה. השמידה את צבא דניקין ונרשה את צנא קולצ' אק מסיביריה. התחילה אנגליה לחשוב על אפשרות של כריתת ברית-שלום עם ממשלת לנין וטרוצקי. יודעת היא אנגליה את כל אפיסות-הכחות של רוסיה הצארית. היא נסתה לעזור לדניקין ולקולצ'אק, המציאה להם חמרי־מלחמה לרוב. וכל זה הלך לאבוד. כי אפם הכח של הצאריסיטים ואין להם כשרון לסדר ולהוציא אל הפועל דבר-מה. ורוסיה הגדולה באוצרותיה הטבעיים הכבירים עומדת ורומזת מרחוק על אפשרות לפתוח לאירופה אסמי=בר וחמרים־גַּלְמִים על אפשרות להמציא מזון ומחיה להמון רב וחמרים בשביל התעשיה. מלבד כל זה מבינה ברישניה הגדולה, שעד שלא יהיה שלום עם רוסיה לא יהיה שלום בעולם ב כ ל ל . ואין העולם יבול להשאר לעולמי־עד במצב, שבו הוא נמצא עכשיו. מצב זה, שאינו מלחמה ואינו גם שלום, והיא דורש כספים עצומים -- והאוצרות ריקים. אנגליה נוטה, איפוא, לשלום עם לנין. והתחילו הדבוריםעל שלום על הבסים המסחרי. מתחלה חשבו, שיבואו בדברים עם הקואופיראטיבים, עם חברות-ההפסקה שביוסיה, ויחליפו עמהם סחורות שונות. הקואופיראשיבים ימציאו לאירופה מזון וזו תמציא להם מכונות. כשנועדו יחדיו שני הצדדים, הודיע כא־כהם של הסוכמה קרא סין, שאין ברוסיה קואופיראטיבים עומדים ברשות עצמם, ואם ההסכמה רוצה לקשר יהטי־מסחר עם רוסיה, לא עם אנשים פרטיים או עם חברות פרטיות יכולה היא לבוא בדברים, א לא עם ממשלת הסוכיטים, עצמה, מפני שהכל בידיה והיא המושלת על הכל. היא המוציאה והמביאה, ואין אדם פרטי או חברה פרטית יכולים למכור אף פוד אחר של חמה בלעדיה. על השאלה: מה יש ברוסיה מן המוכן, שאירופה תוכל ליהנות ממנו? — לא נתן קראסין שום תשובה. הוא רק הזהיר. ששום דבר לא יעשה מצד ממשלת-הסוביטים עד שלא יכרתו עמה ברית־שלום ועד שלא ימציאו לה את כל הנה:ץ כדי לסדר את אמצעי=ההובלה. לידי גמר לא באו. ובינתים מקוה אירופה, שרוח והצלה יעמוד לה מפולניה ואוקריינה. שמתקיפות את הצבא האדום ומצליחות בימים האלה: כבשו את קיוב ואת אודים ה.

ועוד פחות מַבַּפרוכלִימה הרוסית היתה אחדות בין צרפת וברישניה ב רובלימה ה מורקית. פרובלימה זו היתה תמיד לסלע־המחלוקת בין העמים והמדינות. ידועה האניקרוטה בדבר הדיפלומטים. שהיו מסובים בברלין בסעודה לפני ארבעים ושתים שנה, אחר מלחמת רוסיה וטורקיה, ודנו בשיחת־רעים על חלוקת־טורקיה. מספרים. שקם אז גורצ'אַקוב, הוציא מצלחתו עצם שמנה, נגש אל החלון מושקף אל החצר, הזמין אל החלון את חבריו־לסעודה, והשליך את העצם לתוך החצר. ובחצר התנפלה עדת כלבים רעבים על העצם והתחילה להתקומט...

- הנה מדוע אין מחלקים את טורקיה -- אמר הדיפלומט לחבריו.

הוכוחים המלאים רוגז, שהתלקחו בעתונות הצרפתית והאנגלית בדבר פתרון השאלה המורקית קודם ועידת סאַן-רימו, מאַמתים למעשה מה שמביעה האניקרומה באפן סמלי-

לצרפת יש אינטרסים כספיים בטורקיה וביחוד בקושטה. והיא רצתה, שקושטה תהיה בידיה. אכל לבקש. שימסרו לה את המאנדאט על קושטה. לא העיזה, בדעתה שזהו בגדר אי־האפשרות. ולפיכך דרשה, שקושטה תשאר טורקית, כלוטר, שהשולטן ישאר בה. בקושטה הטורקית ההשפעה היותר גדולה תהיה לצרפת, ע"י הטוסדות הכספיים שלה שם.

אנגליה, להיפך. ועמה גם ארצות = הברית: רצו לשים קץ פעם אחת לפרובלימה זו. רצו לגרש את מורקיה מאירופה ולהושיב את השולטן באחת פן הערים שבאנאטוליה.

לפני המלחמה היתה גרמניה ה.מגינה" על מורקיה נגד רוסיה, אנגליח וצרפת יחד. כשנפלה גרמניה ורוסיה מתגוללת עוד באשפת-האנארכיה הבולייביסטית ומתבוססת בדמיה במלחמת־אחים, נשלה עליה צרפת את התפקיד של .מגינת" מורקיה נגד אנגליה ואולם, מנהלי "אחדות וקדמה", שנהפכו למפלגה לאומית עם מ ום תפ ה ק מ ל בראשם, מתקוממים בכלל לכל הזרים והם סדרו צבא-התקוממות באגאטוליה ובאדרינופול. נגד צבא זה וכדי להכריח את טורקיה לחתום על חוזה-השלום, שיגישו לה. נכנס צבא-ההסכמה לקושמה. בפועל אוקופאציה זו היא ברימית, לאחר שאדמיראל ברימי הוא המפקד את צבא-האוקופאציה ובידו מפתחות כל הענינים. עובדה זו עוררה במצרפת התמרמרות מרובה. הצרפתים הזכירו לאנגליה. שצבא-המשלחת הצרפתי בסאלוניקי הוא ששבר את החזית המזרחית ולמפקד הצרפתי לא ניתנה אז רשות להכנס לקושטה. ועכשיו בראש הצבא שבקושמה עומד דוקא אדמיראל ברימי והמפקד הצרפתי צריך להכנע לפקודותיו.

בסאן־רימו ניתן פתרון לפרובלימה הטורקית. במדה ידועה נצחה צרפת. קושמה נשארה טורקית. אפילו אז מיר נשארת תחת השלטון העליון של טורקיה, אבל. בהנהלה יונית. אוי לו ל-שלטון עליון" שכזה. אבל זהו ספוק רוחני לכליפות הטורקית סוריה וא"י מערבה, ארם נהרים מזרחה וארמניה צפונה נקרעות לנמרן מעל טורקיה. מפת־טורקיה החדשה נשארת בגבולות טורקיה האֶתנוגראפית. אבל, היחדלו החכוכים בין העמים והמדינות ?—הנה שומעים אנו, שלנין, בשם ממשלת־הסובייםים, דורש את קושמה בשביל רוסיה. הגם לנין באימפריאליסטים ?" אכן, יש איזו נעימה הומוריסטית בדרישה זה שמתאמת למצב המדיני של העולם כולו בימים המשונים האלה...

'סוף אניר, תר״פ.

מדינאי.



# מַנְדַם, חָסוֹת וּבַית לְּאָמִי.

(סקירה משפטית).

### א. שלש נוסחאות.

הציוניות שואפת ליצור לעם ישראל מקלט במוח במשפט גלוי בארץ=ישראל". הממשלה הבריטית אומרת לברוא לעם=ישראל בית לאומי בארץ=ישראל".

אלו הן שתי הנוסחאות, שעליהן יסדה ההיסשוריה את עתידנו בארץ-אבות. הראשונה נוצרה ע"י הקונגרס הציוני העולמי. והשניה היא הכרזת וזירה של ברישניה, הכרזת - ב אַ ל פור -

שתי הנוסחאות הללו היו מכוסות בערפל: מה זה מקלט"? מה זה משפט גלוי" (öffentlich = rechtlich) ומה זה "בית לאומי"? — כל השאלות הללו לא נפתרו כראוי גם ע"י הכרזת-באלפור כמו שלא הובררו מימי הקונגרס הבאזילאי הראשון ועד היום.

עתה באה הנוסחה השלישית - הנוסחה של סאון - רימו:

מועצת הממשלות, שנתאספו בסאן=רימו, מחלמת להכנים את הכרות-באלפור. לתוך תנאי=השלום עם מורקיה, כלומר: לברוא לעם-ישראל בית לאומי בארץ=ישראל, בלי לנגוע בזכויותיהם הדתיות והאזרחיות של הערבים ובזכויות היהודים יושבי שאר ארצות. המאנדאם על ארץ-ישראל נהן לבריטניה".

הקורא רואה, שנוסחה זו היא חזרה על הכרזת-באַלפור עם הוספה קשנה, שכאה להרגיע את רוחם של הערביים ושל היהודים המתבוללים בארצות-הגולה.

וכי נפתרו כבר, על-ידי הנוסחה של סאן־רימו. כל השאלות, הקושיות והפרכות. שעוררו הנוסחאות הקודמות לה?

לא ולא. עדיין אנו עומדים ותוהים על השאלה הראשונה: מה זה .בית לאומי".

— מושג, שבא במקום המושג של "מקלם במוח". שהכנים לחיינו הלאומיים הקונגרם

הציוני הראשון? ואיך נבין את התנאים שנתוספו בנוסחה של סאַן רימו?

לפתרון השאלות הללו אנו מקדישים את המאמר הנוכחי.

מובן מאליו, שאין אני משלה את נפשי שאפתור את השאלות הסבוכות האלו פתרון גמור. באמה פתרון שאלות, שיסודן במשפט הבין־לאומי, הוא כמעט דבר שאי־אפשר. אם אף בדבר המשפט הכללי עדיין עומדת בתקפה ההלצה: של ה י י נ ה:
"החכמים עדיין הם מתווכחים ומתפלפלים בשאלה: מה זה משפט ?" — צודקת הלצה

זו ביותר בנוגע להמשפט הבין־לאומי. אין עיקרים קכועים למשפט זה. למשל, עוד בתורת-משה הונח היסוד: "כי תקרב אל עיר להלחם עליה, וקראת אליה לשלום". ובאמתי כל חכמי המשפט הבין-לאומי באו לידי מסקנה, שאסור להשֹתְעַר על ארצות־האויב בלי אזהרה קודמת. והנה באה יאַ פּ אַן והשתערה על רוסיה בלי אזהרה —, ולא היתה ממשלה, שמחתה נגד עובדה זו. אדרבה, היו חכמי־משפט. שהתחילו מורים להלכה, שאף זה מותר.

מובן מאליו. שבאופן כזה קשה מאוד "לאסוקי שמעתתא אליבא דהלכתא" גם בנידון שלנו. אף-על־פי־כן אין אנו פטוריב מַלְּבֶרֵר וללבן את הענין עד כמה שאפשר. אדרבהי בקורת תהיה: יבואו־נא חכמי-המשפט ויצרפו את המושגים החדשים, שנתוספו להמדע.

אנו נתן רק את המבוא את ה.פתיחתא" לשאלה משפטית חדשה זו-

#### ב. המאנדאם.

מועצת סאַן־רימו נתנה את המאַנדאַט על ארץ=ישראל לברישניה. מה זה מאַנדאַט?

מאנדאט הוא הרשאה ויפוי-כח. שנותנות הממשלות לאחת מחברותיהן לעשות רבר-מה בשמָן- ומזה יוצא:

א) המטלכה המאַנדאַשאַרית. כלומר, זו שקבלה את המאַנדאט. נעשית השליה המורשה של המטשלות;

ב) שליח עושה את שליחותו לפעמים בשם-שולחו והמיד על אחריותו של

ג) שליח מה שעשה – עשה, אך הוא מחויב לקיים את תנאי־השליחות ולתת דין וחשבון לשולחיו. אם הם ידרשום ממנו.

ד) רק השולח יכול לשנות את תנאי־השליחות, או גם לבטל את השליחות לגמרה, אבל לא השליח.

בנידון שלנו, הממלכה הבריטית קבלה את המאנדאט על א"י- כלומר: הממלכה הבריטית קבלה הרשאה ויפוי=כת מן הממלכות להגן על א"י ולעשות בה סדרים ידועים. או, יותר נכון — הממשלה הבריטית מקבלת את הארץ תחת חסותה. תחת הפרוטיק- טוראט שלה-

מאַנדאַט זה קבלה בריטניה לא בלי תנאי קודם למעשה. אדרבה הותנו עמה תנאים שאנים. ואלו הם ג

א) הממלכה הבריטית מחויבת ליצור בארץ־ישראל בית לאומי' לעם-ישראל; ב) הממלכה הבריטית מחויבת להתחשב עם זכויות־הערכיים ועם חשיבות המקומות הקרושים:

על-פי הכלל: אין בכח השליח יותר ממה שיש בכח שולחו". מתעוררת

אם אלה אחת את א'י הזכות בסאן־רימו. הזכות לקחת את א'י תחת חסותן השאלה א'י היא – נוף, שנקרע מעל ממלכת מורקיה המנוצחת על-פי תנאי־השלום. (ius belli) אם כן נוף זה שייך להממשלות שנצחו על-פי הוק-המלחמה

אגב נעיר. שהפעם מתאימים חיקי־המלחמה האכזריים לחוקי הצדק והיושר ראשית, הממלכות לא התנפלו על טורקיה, אלא להיפך: טורקיה התגרתה מלחמה
בממלכות וגרמה להן נזק רב כאדם ובכסף. אם כן הדין נותן, שתשלם את הוצאותהמלחמה ותוותר על אחדות מארצותיה שנית, טורקיה, שיכלה לכבוש בחרבה ובקשתה
מדינות רבות באירופה, אסיה ואפריקה, לא יכלה לעשות את המדינות האלו למאושרות.
אדרבה, היא גרמה לחורבנם של הארצות ותושביהן ולפיכך מן הדין הוא, שתמסור
אותן לידים יותר חרוצות ושלישית, אם הממלכות מחזירות את הארצות, שנקרעו מעל
מורקיה להעמים שנתרחקו מהן בזרוע, הרי אין כאן גזלה, אלא השבת-גולה.

בסאן-רימו נתוועדו באירכה של הממלכות שנצחו; ועל-כן היתה להם הזכות לעשות בארץ-ישראל כאדם העושה בתוך שלו. ומכיון שהם הסכימו פה אחד למסור את המאַנדאַם להממלכה הברימית את זכויותיהן של ממלכותיהם על א"י על-פי התנאים המבוארים למעלה. היוצא לנו מזה:

א') המאַנדאַט (מבוסס הוא די צרכו, מכיון שלהממלכות, שדנו בסן־רימו, היתה זכות-הקנין על א"י, שנקרעה מעל מורקיה המנוצחת;

ב') הכרזת־באַלפור נכנסה אל תנאי־השלום, כלומר: בנין בית לאומי לעם-ישראל בארץ-ישראל, הוא אחד מן התנאים, שהותנו בין הממלכות המנצחות ובין הממלכה המנוצחת (לאחר שמוף־מוף תקבל מורקיה את תנאי־השלום), מצד אחד, ואחד מן התנאים, שהותנו בין הממלכות שנצחו בינן לבין עצמן, — מצד שני.

öffentlich) וכך מוכטה הבנין הלאומי שלנו לא רק במשפט גלוי (rechtlich — מושג ערפלי, שקשה לבא־ו — אלא על־פי המשפט הבין=לאומי — (völkerrechtlich, Droit international).

וצריך להודות, שסדר זה, שבו הובטחו זכויותינו בארץ־ישראל, הוא היותר מוצק, שאפשר לשער. באמת, מה זו "חסות" ? "דוהי ההתחייבות, שמקבלת על עצמה ממשלה גדולה וחזקה להגן על מדינה קטנה וחלשה ולהצילה מיד רודפיה. מדינה חלשה באה תחת חסותה של ממלכה גדולה בשלשח אופנים:

א) מדינה גדולה. כשהיא רואה, שהמדינה הקמנה עוד מעט ותפול תחת חסותה או השפעתה של ממלכה אחרת, שהיא צרתה של המדינה הגדולה ומתחרה בה, ממהרת להכנים מדינה קשנה זו תחת כנפיה של ה. באופן זה נעשית החסות למרות רצונה של המדינה. שנכנסה תחת החסות, ונעשית בכח־האגרוף של הממלכה, שקבלה על עצמה את החסות. כך, למשל, נטלה רוסיה את הפרומֶקמוראַט על בוכא רה זחויוה. בך נטלו רוסיה ואנגליה, שתי ממלכות. שהיו מתחרות זו בזו, את

הפרושקשוראט על פרס; וכדי שלא יהיה ריב ביניהן, חלקו ביניהן את ״תחומי־ההשפעה".

ממילא מובן. שחסות כזו יכולה להתקיים רק כל זמן שכח־האגרוף של הממלכה בעלת-החסות גדול כל=כך. שיש בידה להשתיק את המדינה, שנפלה תחת חסותה. ואת המשלכות־צרותיה. אם יתגבר הכח של הממשלה החלשה. או הממשלה, שמתחרה בה. תמצא די כח להתגרות בצרתה, תעבור החסות ותתבמל.

- ב) לפעמים המדינה החלשה עצמה מבקשת לה חסות תחת כנפי ממשלה אחרת, כדי שלא תפול ברשת שממנה לה אונבתה החזקה ממנה. אז החסות נעשה ע"י כתב=התקשרות שבין שני הצדרים אם הממשלות הניטראליות אינן מוחות, החסות מתקיימת. אם מחתה ממשלה אחת או יותר, החסות מתכטלת: או הממשלה שקבלה על עצמה את החסות, תסוג אחיר, או היא תוכרח לבוא במלחמה עם צרתה כן, למשל, כמעם נתלקחה המלחמה העולמית הרבה שנים קודם שנת 1914 מפאת ההתחרות בין צרפת ואשכנז בנוגע להחסות על מארוקו.
- ג') לאחר המלחמה יושבות הממלכות שנצחו לדון לחלק את המדינות הנכבשות זככלל להציב גבולות-עמים. מהן יוצאים פסקי־דין: "חבל־ארץ פלוני לעם פלוני", מדינה קטנה וחלשה זו תבוא תחת חסותה של ממלכה גדולה זו". משטר כזה הוא משטר חזק, שאין מערערים עליו, מכיון שהממשלות המנוצחות קבלו עליהן את גזר־הדין על-פי תנאי=השלום, שהותנו בין הצדרים, והממשלות שנצחו ושהחבל הנכבש שלהן היא עכשיו באו לידי הסכמה ברצונם המוב.

משמר כזה יכול להבמל רק אם ישתנו פני הארץ מחדש. כלומר, לאחר מלחמה קשה וממושכת.

מסקנה: החלמות פאן=רימו מבוססות על יסודות חזקים ומוצקים של משפט בין־לאומי. כלומר: דמאגראט והבית הלאומי הם עכשיו פסקידין וחוקים, שאין מערערים עליהם.

ואולם בעלי־הספק עומרים ושואלים: הלא ארצות־הברית לא השתתפו במועצת במועלת ואם כן יש להן זכות־הערעור?

על זה נשיב: ארצות-הברית אשרו את הכרות=באלפור עוד לפני שתי שנים;
זהרי זוהי אותה הכרוה עצמה, שנכנסה לתנאי=השלום. אם כן דוקא תנאי-שלום זה
הוא אפשר האחד, שקבל את הסכמתן של ארצות-הברית. ובנוגע למסירת המאנדאט
לבריםניה, אי=אפשר לה לאמריקה לערער עליו. מכיון שהיא מסלקת את ידה לגמדה
מאיזה מאנדאט שהוא מאי-הפצה להפר באיזה דבר את העיקר של מונרואה.
ממשלות ארצות-הברית היא הממשלה שהגנה יותר מכל הממשלות על ארמניה;
ואף-על-פי-כן אינה רוצה לקבל עליה את המאנדאט על ארץ זו, למרות כל בקשותיהן
של הממשלות מן המעם הגוכה ואיך תערער על מסירת המאנדאט על א"י לברימניה?

### ג. החסות.

ובכן מכנסת ממלכת-בריטניה את א"י תחת הסותה. כלומרי א"י באה תחת הפרוטקטוראט של בריטניה.

מה מהותה} של חסות? איזה יחס מתהוה בין המדינה המכנסת תחת חסות המדינה הבאה תחת החסות?

קודם כל יש להמעים, שבריםניה אינה מקבלת ע"י החסות את המרות העליונה (souveraineté) על מדינת א"י. כבר בארנה שמאַנדאָט הוא רק הרשאה להמיל חסות על מדינה. וחסות אין באורה "סובירייניטי". אלא הגנה. כל המלומדים מסכימים לדעה. שמדינה, שבאה תחת חסותה של מדינה אחרת, אינה מאבדת את זכות המרות העליונה שלה וכל דיני המשפט הבין לאומי ויחוסיו נוהגים גם ביחם אליה \*). ולא עור, אלא שהממלכה המאַנדאמארית (שקבלה את המאנדאמ) מחויבת לעשות את רצון שולחיה. המועצה של סאַן-רימו לא אמרה לבריטנית: "לכי וזכי במקחך, או במתנתנו", אלא "לכי והגיני על מדינה זו". מבלי לבלוע אותה. הרשאה כזו אינה יכולה ליהפך לזכות הקנין מאַ ל י ה, כלומר, בלי גלוי-רצון של נותני-ההרשאה. זאת אומרת: דבר זה יכול לבוא רק על־פי הסכמה חדשה של כל הממלכות, לכל הפחות של אלו שהשתתפו במועצת סאַן־רימו.

הרשאה כזו אינה יכולה להמשך בלי סוף, שהרי אז אינה עוד חסות. אלא הבלעה. אמת, שזמן החסות ומועד-הפסקתה אינם מוגבלים; אך מכאן אין ראיה, שהחסות תהא נמשכת לעולם ועד. אדרבה. מכאן מוכח. שניתנה לזמן, עד שיבשלו התנאים, שגרמו לחסות, וכשיבשלו התנאים תפסוק גם החסות עצמה.

ואולם, כל עוד החסות קיימת. יש לה להממשלה הנותנת את החסות זכויות שונות במדינה הנכנסת תחת החסות. מה הן זכויות אלו ?

קשה להשיב על שאלה זו, מפני שאין חוקים קבועים בו או גם פריצהנטים (פסקי-דין או מעשה-רב) קכועים בענין הפרוטקטוראַט. החוקים משתנים ממדינה למדינה ומזמן לזמן.

פרומקטורט של ממלכה גדולה על מדינה קטנה באירופה אומר המלומר האנגלי הול <sup>2</sup>) — שונה מן הפרומקטוראט של מטשלה אירופית על ארצות-המזרח; וכן גם פרומקטורט במובנה של אנגליה שונה מן המובן של גרמניה וצרפת. הצד השוה שביניהם הוא רק זה, שמדינת-הפרומקטוראט אין לה רצון חפשי בנוגע למשא ומתן עם מטשלות אהרות, כלומר. בנוגע לעניני-חוץ".

יש שלשה מפוסים של חסות.

<sup>1)</sup> Wattel, Les droits des Gens.

<sup>2)</sup> W. E. Hall. The foreign powers and jurisdiction of the british crown.

המפוס הראשון — חסות על ממלכה תרבותית באירופה. כאן המדינה המקבלת את החסות אינה מְאַבֶּרֶת את זכויותיה בנוגע לעניניה הפנימיים: יש לה ממשלה, שומרים, חוקים, בתי-משפט, כִּלְּכָל מדינה ומדינה. ואין הממלכה המגינה מתערבת בעניגיה הפנימיים. כך היתה, למשל, החסות על מונא קו ואיי=היונים שבעים שנה לפני זמננו, וכך בודאי תהיה החסות על מדינות פחות או יותר תרבותיות, שנבראו עכשיה כמו ארמיניה, גרוזיה, וכדומה.

המפוס השני — חסות על ממלכות-המזרחי כלומרי על ארצות-תרבותיות כאן המדינה הנותנת את החסות מתערבת פחות או יותר בעניני המדינה שתחת חסותה. עלפי הדיןי המדינהי שבאה תחת החסות, היא חפשית ובלתי-תלויה באחרתי זאת אומרת:
המיטוריה שלה היא חיצונית ותושביה הם חיצוניים (כלומר, אינס נתינים) לגבי הממשלה הנותנת את החסות. הממשלה, המשמרה, בתי-המשפט והחוקים — הם ברשותה של המדינהי שקבלה את החסות. אם היוריסדיקציה שלה אינה חלה על נתיני ממשלות-אירופה — זהו רק מפני שאין רוחו של אדם אירופי נוחה מן המשטר המשפטי, שיש למדינות-המזרח. גם בלי להטיל פרומקטוראט על טורקיה כפו אותה ממשלות-אירופה לקבל את ה"קפיטולאציה" בנוגע לנתיני ארצות-אירופה. כלומר, שהנתינים האלה היושבים בטורקיה, יהיו נדונים על-פי הקונסולים של ארצותיהם שלהם ולא עפ"י חוקי טורקיה ושופטיה.

טפוס כזה של חסות אנו מוצאים בארצות ברוניי וזאנזיבאר. בשנת 1888 באה הממשלה הבריטית לידי הסכם עם השולטן של ממלכת ברוניי, שעל-פיו נכנסה שולטנית זו תחת חסותה של, בריטניה על-פי התנאים אלו: השלטונות והמשטרה מתמנים ע"י השולטן ועומדים ברשותו וחוקי-המדינה נשארים בתקפם, אך נתיני בריטניה ואותם האנשים, שבריטניה לקחה תחת חסותה (Protected men), יהיו נדונים ע"י הקונסול הבריטי על-פי חוקי בריטניה. ובפירוש הותנה, שנתיני ארצות אחרות נשארים תחת היוריסדיקציה המקומית. וכן הוא בזאנזיבאר ובכמה מקומות אחרים.

הטפום השלישי — הוא הפרוטקטוראַט של האי קפר יסין. על-פי חוקבריטניה של סיפטמבר, שנת 1878, מושל האי הוא — ה"קוטיסיונר הגבוה" של קיסר־
בריטניה והוא מושל בשם קיסר בריטניה ובשבילו. לצדו עומדים מועצת־מחוקקים וועדפועל. כל חוק ופקודה מוציא הקוטיסיונר לאחר שהוא נמלך במועצת־מחוקקים;
אך לקיסר-בריטניה יש הזכות לכטל את הדין או את הפקודה, וכן יש למלך-אנגליה
הזכות לקבוע להקוטיסיונר תקנות, איך להנהיג את עניני־המדינה. במקרים יוצאים מן
הכלל יש להקוטיסיונר רשות להוציא חוקים זמניים או פקודות גם בלי השתתפותה
של מועצת-המחוקקים. יש לו גם־כן הרשות לתת במתנה חלקות־אדמה למנות שופטים
ושוטרים, וגם לפטרם. ויש לו אף הזכות לתת חנינה להנדונים ולבטל לגמרו או

החסות מן המפוסים הראשון והשני גוהגת במקום שקודם קבלת החסות כבר היתה ממשלה מסודרת ושבכלל החסות הומלה לא מחמת חובה, ולא אחר המלחמה, כאחד מתנאי-השלום, אלא על-פי הסכמת שני הצדדים.

החסות מן המפום השלישי נוהגת גם במקום שקורם קבלת החסות לא היתה ממשלה מסודרת או במקום שהחסות הומלה מחמת איבה או בשביל להגביל את ממשלת-המקום ולהקמין את כחה.

הקונפרנציה של כל הממלכות בברים ל החלימה: "בשביל לעצור בעד מסחר באדם, שהולך ופורח באפריקה, צריך לקחת את מדינות-אפריקה תחת חסותן של ממשלות-אירופה. באופן שהשלטון, הצבא, המשטרה. עניני־המשפט וגם עניני־הדת יהיו נחתכים על־פי הממשלה האירופית'. זו אינה עוד חסות, אלא כבוש (occupation), שבא בתור עונש או כעין אמצעי לעצור בעד הרעה, הבאה להאנושיות מהנהגתם של פראים-למחצה. אבל בכללו של דבר מודים כל מלומדי־משפט, כמו שכבר' ראינוי שמדינה העומדת תחת חסות אינה מאבדת את הזכויות של מדינה בלתי־תלויה במדינה אחרת ושלהממשלה הנותנת את החסות אין הזכות להתערב בעניניה הפנימיים של המדינה העומדת תחת חסותה.

עם ישראל לא עם ברברי הוא, שצריך לשמור עליו, שלא יחמא, חלילה, נגד המוסר האנושי לאחר שהחלימו הממשלות, שבארץ=ישראל יברא בית לאומי לעם־ישראל. אין עוד א'י הפקר, שכל הקודם לתקפה זכה בה. או שמותר להמיל על התושבים חסות שתהא שוללת מהם את כל זכויותיהם בתור תושבי=המדינה. ברימניה לא המילה על הארץ חסות משום איבה היא לא המילה את החסות מדעתה, אלא המילתה על-פי הרשאת הממלכות ולתכלית עליונה—ליסד בה בית לאומי לעם נודד.—המילתה שהיא מסתעפת מן הפרינציפיון ההומני הרם, שכל איש ואיש, וכן גם כל קבוץ של אנשים, ערבים זה בזה.

היוצא לנו מזה הוא: שהחסות, שהושלה עכשיו על א'י, יכולה להיות רק מן המפוס הראשון, כלומר. חסות של ממלכה אירופית על מדינה תרבותית. חסות, שאינה נוגעת לעניניה הפנימיים של המדינה החסויה. וחסות. שנתנסדה רק כדי להציל את המדינה מהתנפלות של ממלכה תקיפה.

ואולם אפשר שתנאי-המקום (וביחוד רוב־התושבים) דורשים איזו חסות יוצאת מן הכלל: הבית הלאומי של ישראל הוכרז, אך מרם יבנה, ממשלה מסודרת אין ופדורה דורש זמן וזהירות יתרה.

אך נראה נא, מה קבלנו כבר ע"י הכרזת בית לאומי לעם־ישראל בארץ־ישראל. ד. הבית הלאומי.

כל עיקרו של המאַנדאַם הוא לבנות לעם-ישראל בית לאומי בארץ־ישראל. המונח בית לאומי חדש הוא במשפם הבין־לאומי והוכא אל המדע רק ע"י הכרזת-באַלפור. בשביל להבינו אנו צריכים להקדמה קמנה-

אין משילים חסות על אומה, שנבלעה בתוך ממלכה שייכת לעם אחר. בני אומה כזו הם נתינים של ממלכה זו. ואין עושים חסות על חלק מן הממלכה. וכמו-כן אין משילים חסות על ארץ בלתי=נושבת: ארץ כזו היא הפקר וכל הקודם לכבשה זכה. משילים חסות רק על ממלכה.

המושג "ממלכה" מורכב משלשה עצמים: א") עם, ב") ארץ, וג") ממשלה.

עם־ישראל מפוזר ומפורד הוא בכל ארצות־תבל, אך מי שמכחיש במציאותו,
מכחיש בדבר הנראה לעין. אחדות־הגזע, שהומבעה בגופו של ישראל ובכל הכרתו,
אחדות־האמונה ולסוף, שתוף-ההיסטוריה, שבראה הויה אחת ותרבות מיוחדת ואחדותהלשון שמלוה את האומה מאברהם אבינו עד "אחרון היהודי" ומאור-כשדים עד סלעי־
פינלאַנד, — כל אלה הם סימני-עם ואין סימנים אחרים אדרבה יש עמים, שאין
בהם כל הסימנים הללו: הרבה עמים חסרים, למשל את אחדות־האמונה וגם לרעתו
של ך נאן האומר שכל מהותו של עם היא — רצונם של ההמונים להיות עם "
בני־ישראל הם עם. בימים האחרונים הראו בכל ארצות־פזוריהם את רצונם העז לא רק להיות עם אלא גם להיות עם יושב על אדמתו. יש בתוך העם הזה אברים מדולדלים אך לאיזה עם אין אברים מדולדלים פחות או יותר? — הרי בימי המלחמה האחרונה נלחמו קוילבארם הרום בקוילבארם הגרמני וצ'מברלין הגרמני בצ'מברלין האנגלי ולעם ישראל, יאמרו מה שיאמרו. יש ארץ.

רק לעם אחד היה משפט-הבכורה על ארץ זו — לעם כנען, שמטנו לקחו העבריים את ארץ-ההבטחה בחרבם ובקשתם. אך העם הזה מת, ועבר ובטל מן העולם. ולא עוד. אלא שהיהודים בנו את הארץ לא רק בחרב ובקשת, אלא גם בעבודה כלכלית ורוחנית. הם הפכו את הארץ הנשמה לארץ זבת חלב ודבש, מצד אחד, ולארץ מפוארת בתרבותה הרוחנית, לארץ, שעיני כל העמים נשואות אל נביאיה, נביאי- ישראל, מצד שני והלא ידוע, שאין אופן-בנין יותר טוב, יותר מוצלח, מבנין על-ידי עבודה. מיכל-אנג'ילו, שגנב חתיכת"בד וצייר עליה ציור, קנה את הבד הנגנב על-ידו.

באו הרומיים והפרידו את עם-ישראל מארץ-ישראל בזרוע. אך גם עם-רומי עבר ובשל מן העולם.

יש בעולם עוד שני עמים, שיש להם תביעות על הארץ: עם־המור קים ועם־ה ערביים להראשון יש מענת-הכבוש; אך לזה יש תשובה: ע"י הכבוש באה הארץ לידי המורקים וע"י הכבוש נקרעה מעליהם. לעם־ערב יש מענת רבוי־אוכלסים. תביעה זו היתה אפשר התביעה היותר צודקת, אילו היו האוכלסין של הערביים ממלאים את כל הארץ עד אפם מקום. אך הערביים במשך אלף שנה ויותר לא רצו או לא יכלו לעבוד אותה כראוי. ואדרבה, יכלו למלא את כל שמחי־האדמה, לא רצו או לא יכלו לעבוד אותה כראוי. ואדרבה, ההריבו את המעם שנשאר מתקופת־הפריחה של הארץ, תקופת שלמון־היהודים. ומ"

יאמר, כי לעם כזה יש זכות=הקנין על הארץ ? — עמים מתפרצים מגכולות־ארצותיהם והולכים לנוע אל ארצות חדשות ולבקש מקום לעבוד ולחיות, אנשים מחזיקים בשמת־ מאלתום מיאוש, שבא מתוך חוסר שדה־עבודה, — ועם־הערביים נמל לעצמו חבל-ארץ רחב ונם עליו את שנתו הארוכה! הרי האוכלוסים של הערביים הם מעום בלתי= נכר בשמה־הארץ, שהיה יכול לתת מחיה למספר עוברים חרוצים גדול פי עשרה ממספר-הערביים.

: איוצא לנו מזה, שעם־ערב לא קנה את הארץ

- א) לא בחרב ובקשת (jure belli), שהרי המורקים נטלו אותה ממנו;
  - ב׳ לא בחזקה, שהרי הוא מחזיק רק את המועט;
  - ; מדבר, שברי, אדרבה, הוא הפך ארץ נושבת למדבר (ג'
- ד) ולא ע"י יאוש בעלים, שהרי היהורים מעולם לא התיאשו ולא הסיחו את דעתם מן הארץ. אדרבה, הם קראו לה ארץ=ישראל", בעוד שהערביים לא נתנו לה את שמם והוסיפו לקרוא לה פלשתינה" בשמו של עם, שכבר נמרד מן העולם ושישב רק ברצועה קמנה של ארץ זו. ולעומת זהי למרות כל הרדיפות וההריגות נשארה הארץ ריקה מאיש=ישראל: אחר כל גירוש וגירוש היה העם שב אליה תמידי כאדם ששב אל ביתו.

ואם־כן, מכל העמים הנזכרים יש זכות־הקנין על הארץ רק לעם היהודי.

מובן מאליו, שאין עם־ישראל רוצה לדחוק את רגלי הערביים, שנתאחזו בארץ. אדדבה, עם־ישראל רוצה לחיות עם העם הקרוב לו בגזע וכלשון בשלום וביושרי בטוב לעם ישראל יוטב גם להעם הערבי.

אך מכיון שכך הדבר בפועלי מה הועילו הממשלות בסאן-רימו בהחלמתן 🖁 🦿

אף קורם החלטת סאַן־רימו היו היהודים עם בפועל. אך מכיון שהתואר "עם" לא קבל אשור בדרך המשפט הבין "לאומי, לא היו עם נושא זכויות, אלא נתינים של ארצות שונות.

מועצת סאַן-רימו הכריזה, שיש עם־ישראל בעולם; ולא רק הכריזה, אלא גם התחילה לבוא עמו במשא־ומתן, כמו עם עם נושא־זכויות. ומכיון שההחלמה של 24 באפריל, ש"ז, נהפכה לחוק, נמצא, שעם "ישראל נעשה עם נושא דזכיות בין דל אומי, כלומר, עם ככל העמים, בין דל אומי, כלומר, עם ככל העמים, היושבים על ארמתם.

לכל עם ועם יש ארץ. היהודים הכירו בהכרתם הפנימית וגם המעימו כלפי חוץ (התפלות, יחם כל עם ישראל להיהודים, שנתישבו בארץ־ישראל), שיש להם ארץ. אך העמים לא הודו בזה. ולפיכך לא היתה ליהודים, במובן המשפטה בין־לאומי, חבל־אדמה תחת השמים.

מועצת. סן־רימו הכריזה, כתבה וחתמה, שהבית הלאומי של עם־ישראל נמצא

בארץ־ישראל. נמצא, שבדרך המשפט הבין־לאומי נעשה לחוק, שארץ־ישראל היא נשוא = הזכויות של עם־ישראל, נושא הזכויות.

מוכן מאליו, שהיהודים, שרוצים להשאר בחוץ-לארץ, ישארו נתיני הארצות. שהם יושבים בהן. על זה מעיד הסוף של החלמת סאן-רימו: ״בהתחשבות עם זכויות היהודים יושבי שאר ארצות״. בסאן-רימו נתחדש רק דין אחד: יש לבני-ישראל הזכות להיות נתיני ארץ-ישראל. הם אינם עוד נתיני מורקיה או ארץ אחרת, אלא נתיני ארץ-ישראל. העומדת תחת חסות-ברימניה.

אלה הם חדושיו של סאַן-רימו.

ומעתה כבר יש לנו שני עצמים של המושג "ממלכה": יש עם ויש ארץ; חסר רק העצם השלישי — מטשלה, שהיא גולת=הכותרת של כל "בית לאומי". וכאן מהגלית הטראגידיה של הגלות שלנו.

יש גוף יורידי. אך גוף יורידי, שהוא צבור של גופים מבעיים, אינו יכול לעשות בעצמו את צרכי־הצבור. צריך שיהא לו מתוך — אורגאַן־פועל, כלומר ממשלה. אילן היו בני־ישראל רוב התושבים של ארץ־ישראל, היו בוחרים להם ממשלה והיתה ארץ־ישראל לבריה עומדת בפני עצמה. כלומר, מדינת־היהודים במובן המשפט הבין-לאומי, ולהממשלות לא היה נשאר אלא להכיר בזכותה של מדינה זו, ואחר-כך, מכיון שהיא מדינה חלושה, להכניםה תהת חסותה של ממשלה גדולה וחזקה, למען תוכל עמוד. כמו שעושים, למשל, לא רמניה. עכשיו. שאין בני=ישראל רוב התושבים, התיסדותה של מדינת=יהודים עומדת בפני עצמה תלויה ועומדת עד... קבוץ=גלויות.

וההיסטוריה רבת-השנים של עם∍ישראל עומרת וצווחת: ״ישראל, דע את חובתך: " אם לא עכשיו — אימתי ?"—

כן! או עכשיו, או לעולם לא תהיה.

מסקנה:

עתידה של ארץ־ישראל תהיינה לו שלש תקופות:

- א) תקופת-המעבר, שהגיעה עכשיו;
- ב) תקופת החסות מן המפוס הראשון;
  - ג) תקופת עמידה הפשית.

התקופה השלישית מובנת מאליה ואין צורך להרבות עליה בבאורים; על תקופת-החסות כבר דברנו למעלה. אבל העיקר היא — תקופת-המעבר זוהי התקופה היותר קשה: היא מטלת עלינו/ על עם-ישראל, את האחריות היותר גדולה בפני הדורות הבאים.

ש. א. פַּן.



## הַמָּאוֹרָע שֶׁל פַן־רֵימוֹ.

מאת

# ד"ר יוסף קלוזנר.

בו' אייר (24 לאפריל). ש"ז, הוהלט בועידת-השלום של ממלכות-ההסכמה. שנתיועדה בסא דרימו שבאימליה. למסור את המאַנדאַט (יפוי=הכח לנהל ולשלוט) על ארץ=ישראל. בשם אגודת = העמים, לבריטאַניה הגדולה ולהכנים את הכרזת = באַלפור, שארץ-ישראל צריכז להתכשר עד כדי להיות "בית לאומי" לישראל. לתוך גוף האמנה. שתכרותנה ממלכות ההסכם עם טורקיה ושעליה תהיינה חתומות אנגליה, צרפת, איטליה, ועוד.

זהו מאורע היסשורי ממדרגה ראשונה. ולא לחנם חגגוהו כל הציוניים והכרוכים אחריהם בכל ארצות־תבל, למרות כל היאוש. שתקף את כולם זמן מועט קודם לכן מפני המאורעים הנוראים בכל ארץ-ישראל ובפרט ביר ושלים.

זכרתי ,ימים מקדם". וימים לא רחוקים כל־כך. אך לפני עשרים ושלש שנים היה הדבר. ובקונגרם הראשון היה. אז התלקחה מלחמה עצומה בין שני מחנות: בין אלה שדרשו להכנים לתוך הפרוגראַמה הבאַזילאית "בית מובטח במשפט-העמים" (völkerrechtlich) ובין אלה שדרשו להכנים לתוכה אך "בית מובמח כמשפט" (rechtlich). המלחמה היתה ארוכה: אפילו הַ רצל, אבי השאיפה ל-בטחון במשפט-העמים", מצא לנכון לוותר ולהסתפק ב-משפט" סתמי. ואפילו נורדוי, חברו בדעות, הגן על הנוסח הסתמי, מפני שאף שני ה"מדיניים המהורים" הללו לא האמינו אזי שאפשר לדרוש מן העמים והמדינות בימים ההםי ש ה ם יבשיחו" לנו את ביתנו" הלאומי. ולסוף נתפשרו שני הצדרים ועמדו על הנוסח "מובשה במשפש גלוי" (oeffentlich=rechtlich). ואת זה היה חלום רחוק. שהיה לו זכר בפרוגראַטה הציונית, אבל בחיים הציוניים - מי השגיח בו. מי קוה לו ? — והנה עבר פחות מחצי-יובל שנה וועידה אינטרנאציונאלית של גדולי האומות המנצחות, שגורל-העולם בידיהן לעת-עתה. מבטחת לנו את ביתנו הלאומי במדה שלא יכלו לפלל לא הרצל ולא נורדוי ואף לא מוצקין וחבריו, הקיצוניים שבתַּבְעָנִים המדיניים בימי הקונגרס הציוני הראשון בבאַזל! ואיך לא יצהל לבנו ולא תגל נפשנו ולא ירון כל רגש עברי חי בתוכנו?

כי, קודם כל, דבר גרול אחד הושג בסאן־רימו: הציוניות יצאה מקרן־זוית לאויר העולם הגדול.

עד עכשיו היתה התנועה הציונית תנועה של קרן-זוית.: תנועה יהודית ככל התנועות היהודיות. תנועה חשובה, תנועה עמוקה, תנועה גדולה. 

שבעיקר־הדבר אין לשום אומה אחרת עסק בו. בוודאי התעניינה בה מ ו ר ק י ה, בוודאי השתדל הרצל לעניין בה את ברימאניה ואת גרמניה ואת אימליה ואת רוסיה ואת האפיפיור.

זה היה הצער הראשון, שצער המנהיג המנוח כררה אל מדיניות יהודית־ עולמית. אבל סוף-סוף לא היה זה אלא צעד — שאיפה ונסיון לגשמה. ושאיפה כזו הרי היתה אף לפינסקר - הכרזת באַלפור היתה הצער שני העל דרך זו-באַזל מלא אחר קאַ טוביץ י לונדון מלא אחר באַזל. ואולם סאַן=רימו הישלים את כולן. בקאשוביץ נולד ה רעיון, בבאול נתקבל ונעשה נסיון לגשמו. בלונדון ניתנה הבשה ה ובסאו בידים באה התחייבות התחייבות התומה בידי כל העולם המריני התקיף באותה שעה. ובזה יצא הרעיון של קאַמוביץ וכאַזל מחוגו הצר ונעשה הופעה מדינית-כללית, שאינו עור ענין ליהורים בלבד, ואפילו לא ענין שבין היהודים ובין אדוני־הארץ. כמו שצייר לו הרצל בימי הקונגרם השלשי (צ'אַרטר של הוד־מלכותו השולשן), אלא הוא ענין עו ל מי, שכל המדינות וכל העמים מודים בו וערבים להתגשמותו. ובזה גדול המאורע מאותו שבימי" כ ו ר ש . שהוא בלבדו, ברצונו השוב, נחן רשיון של עליה ויכול היה אף לבשל רשיון זה ברצונו; מה שאין כן אנגליה. אלא שאַו לא נסתבך המצב על-ידי אומה זרה שבקרב כל חלקי-הארץ כ ו ל ם והעם לא נתרחק מעל אדמתו במשך אלפי שנות-גלות. אם לא נשניח לפי שעה בהבדל זה לרעה, יהא המאורע המדיני, שאירע לישראל בסאן דיימו, לאחר כבושיםורקיה, גדול לאין ערך ונבדל לאין ערך לשובה מן המאירע המדיני שאירע ליהורים לאחר כבוש־בבל. אבל הרי אין זו יותר מהתחייבות.

אציה בצ כן הדבר. ואולם התחייבות, שחתימית עליה אַנגליה, צרפת, אישליה ושורקיה, הוא שטריחוב הגון. שמר-חוב, שאמנם לא כל-כך מהר יגבה אבל עומד הוא לְגוֹבְינֶהֹ וֹאָקְ דֹבר זה אין לשכוחי שיש אל מי לפנות בקובלנה אם לא ירצה בעל החוב לפלק את" חובי. תזא אגורתהעמים כח גרול או כח קשן -- העובדה בלבדי שאַנגלה אינה וכעלתדבית גמורה וחלושה בארץ־ישראל, אלא אך אפישרופסית וממונה על הובלה להביא לידי כך, שלא יהא מקום לקובלנות על נול-משפש ג מור. הפעם "פשור בלא כלום אי־אפשר". כבר יש מקום לתביעה לאומית על יסוד משפשי כבר יש לדרוש פרות לציון לא בצרקה ובחסד-לאומים, אלא במשפט. ואל יהא דבר זה קל בעינינו. אל נא נעכור מקיצוניות לקיצוניות - מאמונה סמויה בפראוה, שבבר ניתנה לנו מדינת-היהודים", אל ספקנות מחוסרתדיסוד, שמין כאן אלא הבשהות". לא. הפעם (כהבדל ממה שהשיג הרצל, ואפילו מהכרות-באלפור) יש לא רק הבשחה. יש גם התחייבות. והמצע החוקי הרי הוא תנאי קורם לכל מעשה מדיני גדול. המצע החוקי - זהו "משפש", ולא "צדקה", ולא חסד ורחמים. הוא אינו הכל. הוא אינו אפילו מחצה י אכל הוא הרבה הוא אינו הבנין, אבל הוא הים ודי שאפשר לבנות עליו. הוא אינו הגאולהי אבל הוא המצע, ישהגאולה יכולה וצריכה להשתרע עליו. אורה היה היה היה האולה להשתרע עליו.

ועוד דבר אחד נותן לנו המאורע של סאן=רימו.

ביצמה אול היה היה היה היה היה היה היה היה היה שוצא באודיםה, גליון כבר נסיתי לבאר בסקום אחד (בעתון השבועי "ברקאי". שוצא באודיםה, גליון

ה', מיום י"ר מרחשון, ש"ו). שבין הגלות והחירות יש הבדל עיקרי זה ב. הגלות הוא חוסה רג ש = הא דנות לא אדנות במובן שלטון באחרים והתנשאות על אהדים, באלא במובן חירות ביצירת החיים וסדורם. ההכרה, שהיהודי אינו הסדרון של הארץ, אינו מארגן מיוה החטריים והרוחניים, היא היא שגורמת להרגשת העלחת". כלומר, אי-העיקריית אי-ההשתרשות בקרקע אי-האדנות והרגשה כזון הרגשה גלותית בסורה אפשר הנתה לה שהמצא מקום גם בתוך יהודי ארץ-ישראל אולמלא המאורע של סאן-הימות תרים ידוע בפני הרגשה זון איתה ההגבה ישבארץ זון יצרו אבות בות המבת מהנות על עביה ותרבות לאומית המציאות אחרת בקללית אומרת אחרת בתהידה ספקה בהולה בהות באות בעלידה היתה המציאות את המבללית אומרת אחרת בי ההה לו להאות את הונה בתורה בתורים והיתה באותים בהו החורים את עביה בתורים ואת בשל בערים בדי לחובת את התורים את עבים בדי לחובת האות המבללית שלא שרעת היותר קשה -שבכל עורות להכות גלים אותה הפפנית באומה הנשראלית שלא שרעת היותר קשה -שבכל עורות ההתבובלות השביל אומה הפפנית. באומה הנשראלית

ההחלטה של סאון-רימו יוצרת מחרש אם ברגשות האדנות של בהיהנדם מלא ברגשון ארמת בספף הדיפת העיביום בילת אכושתים וכאי לשונם ב הלולה: לפן פוהל הרי בהכדות במאלפור - שחוקנסה לתוך: אטנת-סאן ביטוי מושעם בפירושי שאין הבית-הלאשי-שלם ה'הודים אורע מווכויות ידמיות האורחיותים של ימיד שאינם יהדים אוד כתשה השפיוה אהרים לא מרעה צבאית אנו באים ליצורי בארף שאאלי העבירה לעיב ודיבה אנו באים, לצנות בארץ בעתיקה מיח דיש על יפודות התרבות העמריה האירופיתו, וכל פסוק "שאורת-פשה וכל" פושה "מדפר-הנכיאים אתקוממר עלינו אם בינו לדבא בארצם. של "הש ע" היוה ל ל את תושבי האפץ במשך אלף זפאתים שמה. אכל עבודתנו באנקי קבלה על ידי אפנת כאודריפר צטים דמישי האימה השלשת בה ביב ו ע לי הוא האנגלית (ב אבל האוטה השלפת בה בכיח ודיא הישראליתו ההתחיבות לעשותנו בעליבים" באדאי (בפוני הפרינות של החיים ולא בפובן העריצות של שלפוף לאחר חבן בעושה אותנוב "בעל" ביה" בהוכה פיפי . ודבר ה בלבד, שלא מידי אערכיים, השמילו, לא מידי אנגליה ג אנו צוריפים בלקפל את הארק בעתיד, יאלא מירי וא נידר תל די עממם ויבשים במתרי כחה" של האנושיה פולה? זה החלום שנעשה פציאות של נכיאינו ותפלותינו לעפור ה ובפן תויפוחרף אי דבר אה בלבה שעשה אותנו בשירו שו בארצוג בסוחים בובדומנו. במואים באירותנה. באה לאומי אנו פקבלים בי ואין מוב לרגש הפרמלי ב מר ב נח ה עדי בן פצטוי ההי הכל איש שורה פביתו" - היהורים, כהעדביים יהיה בעלייבית" בארץ "שראל." שיים יהיו אלה ואלה ול כל יו- ביו בשפוחות צמסלות אבחל, בפוסמה כ בבתי הספר בעצורת האדמהא בתעשית במפחר, במונע להלשון להתמנות ולכל מינאי זכרות אודדותה כדיניות אלאופיות הם - פפני שהם-תושבי-האיץ והיו הדוב הצארץ: במשק במה דורות, ואנד - מפני שווהי ארץ אבותינו ומפני שאין לנו ארץ אחתה

בעוד שלהם יש עוד כמה וכמה ארצות. כך דורש היושר, כך דורשים יחוסי-הכחות הריאַליים, שלא ישתנו כל־כך מהר. גל ו ת חדש ה נברא בארץ-ישראל אם נוותר כקוצו של יו"ד על זכויותינו, אם נרשה לעשותנו אזרחים ממדרגה שניה אפילו בדבר של מה־בכך. אז נאבד את רגש־האדנות במובן שאמרתי אוי לנו אם הפסיכיקה הגלותית תשתרש בנו גם בביתנו הלאומי"! אז אבדנו. אז אין תקוה עוד. אז על מאה הנקודות הגלותיות, שיש לנו בעולם, תתוסף נקודהג לותית מאה ואחת — ולא יותר. אז תהא באמת א מרי ק ה יותר ארץ־ישראל מארץ=ישראל ו ניווריור ק יותר יושלים מירושלים. אבל אוי לנו גם־כן, אם בכח ה"בית הלאומי" ננסה לדכא אחרים. אז תרגז הארץ "תחת עבד כי ימליך". אז יהיו נביאינו תוכחה אלמת נגדנו. הם יסתלקו מאתנו — וכל כחנו הלאומי הגדול, שעמד לנו במשך שנים לאלפים, יסור מעלינו כמו משמשון הגבור לאחר שגלהו את שבע מחלפות-ראשו. לא עריצות ולא עבדות, אלא אדנות משמיון. זהו מה שאומרת לנו אמנת סאן=רימו, זהו מה שנתן לנו המאורע ההיסטורי הגדול.

יציאה מקרן־זוית, התחייבות חתומה בידי אדירי=העולם ורגש של אדנות כלום יש די מלים בפינו לבאר את ערכם של שלשת הדברים הגדולים הללו לאומה, שעוד זה לא כבר כפר העולם הגדול במציאותה?

ואף-על-פי-כן, אם נורדוי אמר בנאום־החגיגה שלו שאין לנו לשיר עוד את שירת-התקוה — תקותנו כבר נתקיימה", וברתולד פייבל ענה אחריו. ש״מהיום והלאה פסק קיומה של הציוניות מפני שכבר הגיעה למטרתה", — חטא ובדבריהם חמא גדול. שיש לו כפרה רק בְשְּׁכְרוֹן - הרוח, שמבעי היה שישלום ברגעים הראָשונים לאחר התקבלותה של אמנת סאן־רימו. לא. תקותנו רק נתחזקה הרבה אבל לא נתקיימה. והציוניות -- היא באמת רק התחילה עכשיו. הרצל אמר, שקודם כל צריכה הציוניות לברוא לא Dinge (ערכים). אלא Bedingungen (תנאים) ההתנאים הללו נוצרו עכשיו על־ידי הפוליטיקה. אבל הפיליטיקה אינה יוצרת ערכים לעולם. צדקו האנגלים שיש להם פתנם: "הפוליטיקה היא אויבתה של היצירה"- הם, שכל חייהם המדיניים מלאים פוליטיקה, מבינים אמת זו ביותר. יתר על כן: היצירה מפלסת נתיב גם לפני הפוליטיקה, לא פחות - ואולי יותר - משהפוליטיקה מפלסת נתיב ליצירה. אילמלא המושבות בארץ=ישראל לא היתה הכרזת־באלפור באה לעולם; כמו שלא היתה באה אילמלא עורר הרצל תנועה מדינית גדולה בעולם כולו. ישי איפוא, פעולה של גומלים בין הפולימיקה ובין היצירה. הפולימיקה עשתה את שלה. ולעולם לא ישכח עמנו את צ'לינוב וז'אַבוטינסקי, ווייצמאַן וסוקולוב. שגרמו בדרך ישרה או בלתי־ישרה להכרות־באַלפור ולאמנת סאַן־רימו. הפוליטיקה יצרה תנאים של עבודה; את הערכים צריכה ליצור העבודה עצמה. והיא לא קלה תהיה ולא מהירה. מעות היא בידי נורדוי, שחושב, שאפשר להעכיר לארץ-ישראל חצי־מיליון של יהודים בשנה אחת. דוגמת הגייסות העולים למיליונים, שהיו הממלכות מעכירות בימי-המלחמה. הממלכות -- חוץ ממה שיכלחן החמרית היא הרבה יותר גדולה -- היו מעבירות רק חיילים כלי נשים וילדים ומושיבות אותם באהלים ובקסיקיטים; א נו צריכים להעביר גם בעלי־משפחה, שלא ישבו לא באהלים ולא בקסרקיטים. ושעות היא גם בידי המפלגית השונות שלני, שחושבות שדַי לאנגליה להתיר "הגירה בלתי־טוגבלת" -- ושאלת ארץ־ישראל העברית נפּתַּרה. זהו פרוצם ממושך עם עליות וירידות. עם תקוות נפרזות — ונכזבות, עם נסיונות מוצלחים — ועולים בתהו. צריך יהיה להלחם על כל צער ושעל באויבינו המרובים, מבין הערביים ומבין הנוצרים-הצוררים. שלא כל־כך בנקל ישלימו אף הם עם הרעיון, שה-ארץ הקדושה" תהיה בידי היהודים (אף לאחר הוצאת המקומות הקדושים שלהם מידינו). ברעת-לבם של הפקידים, במכשולים, שישימו על דרכנו על כל צעד ושעל אויבים משינים שונים. קרובים ורחוקים, גלויים ונסתרים. ההוספה בלבר. שלא ינשה כלום ממה שיכול להזיק לזכויות האזרחיות והדתיות של העדות הבלתישישראליות". שיש בהכרזת= באלפור, — כמה אפשר להשתמש בה לרעתנו ! ... ויותר מכל זה תהא לנו מלחמה קשה במכשולים מבית -- בעצבנות היהודית ובדרישותנו הנפרזות, שאינן יודעות הַמְּתְּנה מצד אחר ובפסיכיקה הגלותית שלנו, שמתגלית בהתדבקית בזרים, ברדיפה אחר התקיף, בחיםר אַמון בכח העצמי בכשול העובד היהודי מכל סוג ומין, בחקוי ללשונם ולמנ־ג'ים של הערביים והאנגליים כאחר. בוותרנות ובפשרנות. כרפיון-הרוח ומהירות-היאוש, בהתרגלות להשתמש בכחו של הזר ולהסתמך על כתפים זרות. ברוח ההתגודדות של העדות, ברבוי-הלשונות שלנו ב.פשריוטיות המקומית" של יהודי הארצות השונות, ועוד, ועוד, ועוד. כל אלה ביחד הם מכשולים. כל-כך מרובים וקשים, עד שהם אינם יכולים להביא לידי יאוש אלא את הזוכר תמיד, שעם-ישראל התגבר על מכשולים גדולים מאלה במשך אלפי שנות רדיפות וצרות. שאין דוגמתן בעולם. במצב כ ז ה. כל האומר. שתקותנו כבר נתקיימה ושבציוניות ככר אין צורך, הרי הוא מתחייב בנפשה של התנועה, בנפשה של האומה.

אבל גם המכשל את ערכה של אמנת סאן דימו עתיד ליתן את הדין.

המבשולים, שאין מספר ואין דומה להם, שמנינו למעלה ושלא מנינו. דורשים
תגבורת-הכחות, שאין כמותה בעולם. ומאין נקח תנבורת כחות זו אם לא — מתוך
אמונה עמיקה, שאין אנו בונים על חול, שכבר נוצרו תנאים מתאימים לבניןהארץ? — מתיך ספקנות ורפיון דוח לא נוצר עוד שום דבר גדול! רק השתרשות
האמונה, שסאן-רימו הוא מא ורע בתולדות שדול הוא הדבר, שנתן לנו בו'
אייר תר'ף, תעשה את המאורע — מאורע באמת. אם תגבר אמונתנו באמנת סאן דימו,
יגדל בזה גופו כחה של אמנה זוגם בעיני העולם השלים, ולהפף, אם תחלש אמונה
זוג נחליש בזה עצמו את כחה של האסנה ... אם אדם מא מין, שיש לו כח
— מתוסף לו כח זה, כולו או מקצתו. בפועל, מפני שאמונתו בעצמו מכנסת אמונה זו
בו ללבותיהם של אחרים; ואם הוא עצמו אינו מאמין בכחו — איך יאמינו בו אחרים? —
די שישמעו הזרים פעם אחר פעם. שאין אמנת סאן דבר גדול בעינינו —

כדי שיהא כך גם בעיניהם. ותוצאותיו של דבר זה מובנות הן מאליהן... על-כן חלילה לנו להרעיל בספקנות שלא במקומה את משוש-חגנו לכבוד המאורע של סאַן-רימו. אין היצירה באה מתוך עצבות וספקנות, אלא מתוך הרחבת-הדעת, שמחה והתלהבות, אמונה ובמחון. באמונתנו ובמחוננו במאורע הגדול נשאב שפע של כחות בשביל היצירה ולשם העבוד ה. שהן הכל ומהן הכל. וכך תבוא לנו אותה תנבורת-הכחות, שבלעדיה לא יוסרו אלפי המנשולים הקשים, שבנין-אומה ובנין-ארץ פוגעים בהם על כל צעד ושעל.

ועוד דבר אחד עלול לגרום לתגבורת-הכחות.

בסערת-הפוליטיקה וריבות-המפלגות וויכוחי התכניות נתקטנה הציוניות מאד. אנו קמונו כולנו — והרעיון הגדול אף עמנו. אנו כולנו מנקרים באשפת הפרטים ופרטי-הפרטים, שיש, אמנם, חשיבות ידועה גם להם, אבל לגרום ל.עלית-נשמה' ולתגבורת הכחות החמריים אינם מוכשרים. בתוך נפתולי הפוליטיקה והמחלוקות שכחנו את העיקר את תכלית ה של הציוניות. זה שנים, שלא נשמעה בתוכנו מלה מרוממת-רוח על עצם שאיפתה של זו. סמו לנסקין ופינסקר, הרצל וא חד' העם לא היו שוכחים אף באחד מחבוריהם או מנאומיהם מלהמעים. כל אחד על-פי דרכן, את המטרות הרמית של התנועה הלאומית האנושית הגדולה. ובזמננו רק נור דוי עדיין הוא מרים לפעמים את הרוח העברי על ידי גילוי אפקים רחבים של ארץ-ישראל עברית.: מרים לפעמים באותן הפראזות החבוטות, שנער ציוני בן מ"ו כבר קצה נַפַשנּיבּהַהְּיַּבּי

וברגע הגדול והמרומם, כשהתנועה הציונית השיגה יותר ממה שקותה בכמול... כשנצאה מקרן-הזוית היהודית לאויר העולם הגדול, כשנעשתה בפאקטנו עולמי ועיני כל העמים נמויות אליה, — חייבים אנו לקרוא קריאה בכולה ונמה:

- נשובה אל הציוניות! נשובה אל האנושי־הצחי" שבה!

הבה נחיה את הרעיונות הגדולים, שהניהו ביסודה פינסקר דהרצד ואחד-העם.
נזכורה־נא, שלא רק מקלט בטוח אנו באים לבנות אלא חברה לאופית חדשה
אנו באים ליסד נופורה־נא, שלא להתכווץ יפקרן זוית שבאסיה פגפתנו, אלאבילאחר
אתבי המורח, אם הפעבה הקצביר היא היכל פובר של המערב למורח, אבל גם להביא
למערב את קסמי־המורח, את זוה שמשו ואת הדרכוכביו. כי זה ה"עולם החדש"י,
שהעולם הישן והדרום מחצוה לה בלבנו הוא על שמיר ועל ארצו בספרי נביאינו
ובחויונות חבמינה העתיקים והחדשים ולארץ ישראל באנו לא רק להנצל מדיפות,
ובחויונות חבמינה עולם מלא מעושק והתנונות.

ילא לשם רותיות שומשמותי צחימים אנד לקוית קדיאה אדולה זו זלא בדנ להגבנה עוה בשעם את התחניות על התבונות ועל אד בקום בארץ דוקא בתי שידבק - היהודי מכל השדרות בהיים דארשים הדרשים יכדי ששמץ את כל בחותיו לבנות בפועל את בינו השדרות בחיים דארשים החדשים יכדי ששמץ את כל בחותיו לבנות בפועל את בינו הלאומי צרוך הלא לדתופת בכירה ונמצאה שישתנום עליה העולם כולו וימצא בה חפץ אף הוא ודחיפה כזו יכולה לבוא רק על ידי אידיאל רם כרומו של הרעיון הגשיחת מקור הציוניות ונדול כנודל המאורע ההיסטורי, שצפינו לו כאלפים שנה הגושיחת המקור השל הלפים שנה

## לְהַחֲלָּמַת סַן־רִימוֹ.

#### מאת

## ר״ר הוגו בֵּרגמַאן.

עם-הקצוות אנחנו. אנו הולכים ומתנדנדים מן הקצה אל הקצה. כשבאה הכרות-באלפור, לא ידעה שמחתנו גבול. אנהגו, עם-הספר, שכל סימן כתיב קדוש בעיניו, שכחנו לגמרנו את המרחק שבין דברים-שבכתב ובין הדברים עצמם, וכבר האמנו, שארץ־ישראל שלנו היא, ותנועה משיחית ממש אחזה חוגים רחבים של העם, שחשב בתום-לבו. שבכר באה הגאולה. שכוח שכחנו, שיש חבלי־שאול הקודמים לה. עם, שבמשך אלפים שנה חדל ליצור לו את דברי-ימיו ושהית רק בשואה הפאסיבי של חיסמורית-עצמו, לא יכול לחשוב אחרת אלא שנותנים לו את מדינתו ב מתנה.

ואחרים לא נתנו לגו את מדינתנו. באו שתי השנים האחרונות, שנים מלאות פראגיקה שאין כמוה. כשהעם שהבשיחו לו את ה כ ל ושנתעורר ע״י הבטחה זו ורצה לחדור ולהכנס אל הארץ שהבטיחו לו. — מצא את הולת סגורה לפניו.והוא המתין וישב בחבוק-ידים, המתין עד שיגמרו ה ם את עסקיהם המרובים וימצאו את שעת∍הפנאי כחי לשמוע לדרישותיו ולהחלים עליהן. חכינו וצפינו— את עסקיהם המרובים וימצאו את שעת∍הפנאי כחי לשל קרבו אותנו אל המטרה, אלא אף הרחיקי ולא ראינו שום צעד קדיטה, שנות-הצפיח לא רק שלא קרבו אותנו מקנה. כי כל כה שאנו יושבים ואיננו עושים, אנו מאַכדים: הזמן הוא בעוכרינו. באו המאורעות האחרונים של אביב זה, הפרעות בירושלים ומשפטם של חברי־ההגנה. והנה עברנו אל הקצה האחר: יאוש תקפנו. אל תבטחו בנדיבים! שקר ומרמה בכל. העינים, עיני-העם, שעד הנה היו נשואות לגמרן לשמי-הפוליטיקה: משם תבוא עזרתנו, — העינים הללו שחו. הכוכבים רמו אותנו. אין תקוה...

ובשה החלטת סאן-רימו. כעין רפואה למכה. ושוב אותה הכפילות, אותה הקיצוניות. אלא שהפעם גבדלות הדעות. והממפראמנט מחליט ומכריע: יש מי שמאמין עוד בזוהר-הכוכבים. ואז שהפעם גבדלות הדעות. והממפראמנט מחליט ומכרות לחרות. משעבוד לשתרור — זהו המון הרשטיי אתם שומעים. שבא הקץ לגלותנו ושיצאנו מעכדות לחרות. משבוד לשתרור — זהו המון הרשטיי ומן הצד האחר באים בעלי מרה שחורה. אלה שיש להם ממפראמנט חולירעי. ומכריזים: אין דבר, עפר ואפר. דברים בטלים. ממרמוט של ניירי. ונגמר.

כך שופטים בתוכנו. בתוך עם חולה־הצפיה. שלמד להיות סמוך תמיר על כתפם של אחרים. ובין שאנו מתלחבים ומאמינים ובין שאנו מתיאשים ואין אנו מאמינים. תקותנו תלויה ב ה ם ולא בדצון היצירה ובכח הפנימי ש ל נ ו . ואין אנו ממהרים — בין כך ובין כך — לחזק את עמדתנו בארץ וליצור. לפחות. באותה מדה. שהתנאים מרשים ליצור.

וכי גם עמים אחרים היו מקכלים עליהם באופן כזה את מדותה של פוליטיקה זרה? וכי היו גם עמים אחרים יושבים ומצפים בחכוק-ידים עד שיגמרו אחרים את אלף אלפי-עסקיהם בסדור העולם החרום? או אולי, היו הם, קודם כל, יוצרים ובונים עד כמה שאפשר, מ ש ת מ ש י ם בפיליטיקה בתור כליזין ואמצעי, אמצעי א ח ד בין שאר האמצעים, והיו מוצאים להם את דרכם בין התקוות, מלואו והכובתו? — הרי לפניכם הצייכי, שרכש לו את מדינתו בסוף חמלחמה. כמז צרות עברו עליו לא רק בשלש מאות השנים של תרדמתו. אלא גם לאחר שקם לתחיה! פעם היתה ידו עד העליונה בפוליטיקה של המדינה האוספרית ופעם הית הכל בעוכריו. ואף-על. פי-כן לא פסק אף רגע מהכין את עצמו כלפי הנאולה. המורה, שתנך על ידי ספרי למור פשריומיים פי-כן לא פסק אף רגע מהכין את עצמו כלפי הנאולה. המורה, שתנך על ידי ספרי למור פשריומיים אינשריים דורות של שונאי-אויספריה, המשרתת והפועל, שעזבו את הכפר הצייכי וחדרו אל תעדות, ואחר. הבחיזות הגרמנים באו בנין בית עם. בית בפיי שנהפך עד מהדה לבית ספר רשמי, עד שבבוקר לא עבות אחד היה הכפר או תעירת בידי הצייכים — המירה, הפועל והמשרתת הצכיים

לא שאלו הרבה על המצב המדיני שבפארלמנמים. הז ואגורות-ההתישבות, שעזרו להם, הלכו בדרכם והפולימיקה, יותר משסייעה להם, קצרת את פרידתלוציותם. כי הפולימיקה יכולה רק לברוא תגאים ליצירה ולסכם את פרי≈היצירה, אבל היא אינה יוצרת בעצמה. העם הוא היוצר בחיי יום-אומו. בהתמכרותם של חלוציו המועמים ובהםשכת עבודתם ע"ד-ירי המרובים הבאים אחריהם, העם הוא היוצר ואוי לו לעם, שוִתּר על זכות היצירה למובת הצפיה לגאולתו על ידי הפולימיקה.

אילו היינו מבינים דבר זה. כי אז, ורק אז, יכולים היינו להעריך את החלפת סאןדרימו בצרק, בלי לחפריז על המדה, אבל גם כלי לזלול בה.

כי בזה אין שום ספק: החלמת סשן-רימו היא עובדה היספורית מן המדרגה הראשונה. מה שאף לא נועזנו להביע במלים בשנת 1897. בזמן הקונגרס הראשון. כשנסחו את הפרוגראמה הבאזילאית והחליפו את המלה "משפט־לאומים" במלה "משפט גלוי". שלא אמרה כלום. — כל זה נתמלא. הוכרנו בתור עם במשפט-לאומים. הוכרה זכותנו על ארץ־אבותנו. ועל המדינה היותר כבירה שבמדינות-אירופה הומלה חובה לעזור לנו בבנין ביתנו הלאומי. עד כמה שיכולים להתיחם לכל חוב זה ולבעל-החוב (אגודת־העמים) בספק. אין מי שיכול לחלוק על זה. שהפעם נעשה לכל חוב זה ולבעל-החוב (אגודת־העמים) בספק. אין מי שיכול לחלוק על זה. שאי-אפשר לה ביחס אלינו מעשה רב שאין כמוהו. יפה אמר אחד ממנהיגי התנועה הציונית. שאי-אפשר לה לאנגליה לחזור מהכרזת-באלפור. ועל אחת כמה וכמה אי אפשר לה לאנודת-חעמים. יתר על כן — לעמים עצמם. לחזור ממה שהוחלם בעיירה אימלקית ביום 24 לאפריל. שנת 1920. זהו ערכה החיסמורי הנצחי של החלטת מאן ברים. היא הכירה בזכותנו על־ארץ־המולדת של עמנו.

אך אין לערכב את הערך הנצחי בערך האקטואלי של ההחלטה. ערך נצחי, פירושו: שאולי עוד לאחר מאות שנים, אף כשישתנו פני-העולם לגמרם, יבואו נכדינו ונראו על מה שהוכר לעולמים בסאן-רימו, אבל כהו ערכה האקטואלי של החחלטה: במה היא עוזרת לנו עת ה לבנות את ארצנו? מה היא "התכלית" של ההחלטה?

על שאלה זו אי־אפשר להשיב ברגע זה, כשעוד לא עברו ארבעה שבועות מיום שהוחלט לקבוע את הכרות-בצלפור בחוזה השלום הטורקי. כי עתה צריך לבוא הצעד השני. היותר חשוב בשבילנו: ההסכמה בין נושאת-המשגראט, בריצניה, ובין ההסתררות הציונית בתור באת כתו של עם-ישראל (אם תשאר תחשתררות הציונית באת-הכח היחידית של ישראל או אם תוותר על זכות-הקדימה שלה לטובת הקונגרס העולמי של עם-ישראל.—דבר זה אינו בא בחשבונגו ברגע זה), רק כשברע את תוכן התסכמה בין אנגליה ובין הסתדרות הציונית, — רק אז נדע, כמה גדולה השפעתנו על עתידח של הארץ ואם באמת נהיה אנו הבונים אותה, כמו שהבטיחו לנו, רק אז נוכל לאמר, איזה ערך ממשי ותכוף לא רק נצחי יש להחלטת סאן>רימו. הסכמה זו. שהיא כעין חלק שני למאנדאט, לא תגמר, כמובן, ביום אחד. אך עוד קודם שהקבע בצורה אחרונה נדע, לאן מנשבות הרוחות: גורלם של זיא בומינים יותבריו יותנו זאת.

אך אם גם יעברו שבועות וחרשים עד שיגמר כל העסק הפולימי, אל-נא נשב עוד פעם בתבוק-ידים כמו שישבנו במשך שתי השנים האחרונות שבהן לא יצרגו אף פנה אחת חדשה בארץ. איך שיפלו הגורלות, הלא חזקה בנו התקוה, שארץ־ישראל תחיה שלנו בכל התנאים, ובכן חייבים אנו גם לעבוד בכל התנאים, ואף שעה אחת אינה צריכה לעבור אי-מנוצלת, עוד יש אפשרויות הרבה של עכודה גם בתנאים הנוכחים, שלא השתמשנו בהן; אך קודם כל צריכים אנחנו לדרוש תיכף-ומיר, עוד קודם הסרור המוחלם של גורל הארץ, אותו הדבר האחד והיחידי, שהוא חשוב לנו ביותר ברגע זה: את חירות - ההגירה לארץ - ישראל!

ועור פעם אני חוזר על דברי. הפוליפיקה יכולה רק לברוא את תתנאים החיצוניים, את מסגרת-העבודה. את התנאי היותר חשוב, העיקרי, במובן זה נתנה לנו החלטת סאן-רימו. ועתה חייבים אנו למלא את המסגרת של ההחלטה בעבודתנו. בעלית-המונים ובתכשרת הארץ לעליה. פרשת-הצפיה נגמרה. תתחיל-נא, סוף כ? סוף, פרשת-העבודה.

ואם אין אנו לנו. מי לנו?



# הוּמַנִיםִמוֹם יְהוּדִי יֹ).

#### מאח

# א. מ. ליפשיץ.

השאלה על צכיון בתי־הספר, יסודותיהם ועיקריהם עוררה את הרוחות בכל הארצות, והמפלגות מַדַּיינוֹת ומתעצמות במחלוקת זו, ועדיין אין פתרון, שהכל מודים בו. בהַפַּפּלנוּ בשאלה זו נעיין תחלה בתולדותיה, אולי עלולות הן לפרש לנו גם את מהותה ולעזור לנו לפתרונה.

ההומניסמוס בכית-הספר נולד יחד עם התנועהי שנקראה בשם זהי על פרשת תקופותי בחרוג אירופה מסטגרותיה ששמו עליה מוריה מדריכיהי עד אז היתה ההשכלה בעיקרה דתית: דעת הספרות הדתית היתה תכליתה. ספרות זו היתה כולה רומית. לשון זו שלטה בכנסיה הנוצרית ובבית-הספר. לשון זו, שבה שמשו בימים ההם לא הבינו היתהי אמנם, לשון הסופרים העתיקים; אילו קמו אלה מקברותיהםי כי אז לא הבינו מה שחו הכהנים והמורים. זו היתה רומית, שהסתגלה לצרכי במונים. העולם והאדם בתוך העולם נראו לאדם עצמו בחלום-קסמים מבעד למלית מוויה נצרות והזיה. אף את עצמו לא הכיר האדם אלא בתור חלק של קבוץ. האדם היחידי לא היה במציאותי המחשבה היתה משועבדת לכתבי לא רק כתבי-קודש: גם ספרי-חול וסופרי-חול היון שבירותם היתה מומלת על הרוחות. כשם שלא העו דעת הפילוסוף", הוא אריסטו. וכל דעת הכהנים כך לא ההין איש לחשוב שלא על דעת הפילוסוף", הוא אריסטו. וכל הפילוסופיה של זמנם — האסכולסטיקה — מוקדשת לפשרה בין המסורת הדתית ובין הפילוסופיה של זמנם — האסכולסטיקה — מוקדשת לפשרה בין המסורת הדתית ובין דברי אריסטו, לפי הפירוש שברשוהו האחרונים, אם גם יש שאגב פלפולם נתחדשו דברי אריסטו, לפי הפירוש שברשוהו האחרונים, אם גם יש שאגב פלפולם נתחדשו הדושים נפלאים במחשבה. לפי השכלתם בכלל היתה גם השכלת בית-הספר בעיקרה רק קריאה במקורות־מספף.

באה תקופת" הרינים אנם , ועמי-אירופה אמרו לחזור אל האידיאלים של

<sup>1)</sup> על השאלה ברבר הומאניסמוס וריאליסמוס בבית-הספר הרציתי בשנות תרע"ה — תרע"ו הרצאות אחדות בירושלים. בשנת תריע פרסמתי מאטר ב.השלח" (כרך כיב. עמי 24—41) בשם גנמנסיון עברי". שבחלקו הראשון מפלתי גם בשאלה זו או בחלק ממנה. בשים לב לזה, שאין בעברית מפרות מקצועית, הארכתי בכמה פרקים, שמקומם בספרי-מיתודיקה ושנגעתי בהם אגב הרצאה. השאלות הן היום אקטואליות בהגיע שעת סדור תכניות לבתי"הספר הבינונים, וועד-החנוך בארץ ישראל עסוק בזה.

העולם העתיק, רצו להחזיר עולם-פלאות לתחיה. כנגד השעבוד הרוחני העמידו את חירות היחיד, אמרו להחזיר את עשרת האנושיות השהורה לישנה. יש כאן גילוי-האנושיות שבאדם, שחרורה משכבות-הזיה, שבחו עליה. הסובניקטיביות של האדם נעורה בכל כחה. האדם היה לאישיות והכיר עצמו בתור אישיות. כך הרגישו עצמם בני־ישראל בשעתם כלפי האנושיות, וכך הרגיש עצמו היוני כלפי הברברים. ההומנים מום, פתוח האנושיות, השתלמות הרוח האנושית, התפתחות כחות-הנפש - זוהי התכלית, שאליה שאפו יחידי=סגולה. והעמים העתיקים היו להם למורי-דרך על ארחות המרידה בכנסיה. בהערצה שאין כמותה נאחזו בתרבות העתיקה, וההערצה הגדולה. ככל הערצה אמתיתי הביאה לידי מעשים גדולים וחרשים. שאיפתם היתה — להחיות את העולם היפה של היונים והרומיים. כי בו מצאו את הגשמת האנושיות המהורה. בסופרים העתיקים מצאו את איריאליהם האנושיים; ינקו מרוחם, למרו אל צרכי מחשבתם והרגשתם, חשבום לדוגמאות ליופי נצחי שאין לו תמורה ולמקור כל דעת והשכל. סלסלו כל שרידי הערצה הביאה לידי העבר, זייפו את פני ההוה, ויש שאף אנסו את עצמם ואת רוחם. ההערצה הביאה לידי חקוי, והחקוי הביא לידי תחיה. בימי פריחתה לא היתה הריניסאנס חקוי בלבד ולקש" לקומות, אלא תחיה אמתית, ולסוף – יצירה חדשה. זה היה מעשה רב: מלבד הכנסיה הנוצרית, שרק ברוחה ותחת כנפיה נתאחדו עד עכשיו כל עמי־אירופה. — מלבדה נולר עוד מדע רוחני חרש, שנעשה יסוד-חיים לכל משכילי-אירופה. בתי-הספר פתחו שעריהם ללמורי־חול. נולד מדע של חול. ספרות חול ורוח חול על־יד הנצרות ומדעיה. על־ידי חקוי חזרה גם הלשון הרומית העתיקה לתחיה ובְּטְלוֹ את הלשון השלטת אז. הרומית עד אז, בכל השתבשותה, חיה היתה, והם אמנם המיתוה ובשלוה משמוש תי כמו שמשכילינו בתקופת־ההשכלה המיתו כמעט את העברית ביצרם את .המריצה" ובכטלם את הסגנון הרבני. — והרומיים של ימי הריניסאנס לא הסתפקו בסגנון הסופרים העתיקים. מביניהם בחרו באחרי בציצרון -- לחקותו. להשתמש במליו ובבמוייו ובדרכי דבורו. שירה רומית חדשה אמרה "לפרנס את צרכי-הדור בצורות עתיקות. גם תוכן והומר מדעי למדו מן הסופרים העתיקים, אף החיים יצאו בכלים שאולים של שמות וכ:ויים עתיקים. אכל העיקר היה — שבא שינוי בדרכי-המחשבה ובאפני־ההרגשה ובתכונת-המשבות הנוצרית. הפילוסופיה העתיקה הרסה את כל בניני האסכולסשיקה ונפקחו עיניחם של בני=הדור לראות את תעלולי חהיברכיה הרומית. כל משכיליהם היו הולכים בדרך הפשרה וההסתגלות לעולם העתיק, שסופה יכול היה להיות מיתת-נשיקה לנצרות. אירופה המודרנית-החילונית גולרה אז. כל השכלת-אירופה מיוסדת על העובדין שיצר דור־פלאים ההוא, שהוכה בסנוורים, ובלי לראות את כל אשר סביבו הזניה כל תכליות-החיים, ובעוורון שאף לתכלית אחת — להַחְנָאַת העולם העתיק. הספרות העתיקה תוליך לאנושיות צרופהי והכרת העולם העתיק היתה לתוכן כל השכלה. ההשכלה ההומניספית נעשתה יסוד כל ההשכלה במשך דורות באין מוחה.

בהומניסמוס בתחלתו צפון, אם כן, נגוד לאסכולסשיקה ולדקדוקי=נצרות, וכנגדם שלח את חצי=לענו. מהר מאד קנה ההומניסמוס שלימה בכל ארצות=אירופה. בית־
הספר היה כולו רומי ולשון=ההוראה בו היתה רומית. על התלמידים היתה חובה לחבר
שירים וחבורים רומיים ולדבר בינם לבין עצמם רומית, והמדברים בלשונם נענשי. וידיעת
הרומית היתה הכרחית. הספרות היתה רומית וכללית־משותפת לכל עמי-אירופה.

פָּ מַר א ר ק ה קוה לעַלְמוֹת וֹלוֹכר־עוֹלם רק בזכות שיריו הרומים. והמשכילים בעם
הביעו צער על אשר שר ד אַ נ מ י את שירתו הגדולה באימלקית ולא ברומית. משפטי־
רומי שלפו בכל מדינות=אירופה, ולשון בית-דין היתה רומית, ובה נכתבו כל מעשי ביתדין. לשון המדיניים והפקודות והנאומים והכתובות היתה רומית, ואף לשון אגרות=שלומים
היתה רומית — והכל צריכים למשכיל רומי. והרומית הלא היתה והווה לשון הכנסיה
הנוצרית עד היום הזה.

בכל התנועה הגדולה. שַשְּנתה את פני אירופה. לא השתתפו בני־ישראל. ומכאן למעשים גדולים תוצאות. לפני הריניסאנם לא היה מרובה ההבדל בין השכלת-ישראל ובין השכלת־העמים. בארצות-הערביים היו ישראל שותפים בכל דבר חכמה והשכלה. וחלק כחלק עדרו בשדות הרוח. בארצות-הנוצרים היה החלוק העיקרי בלשון ההשכלה. שהיתה עברית לחכמי־ישראל ויגלחית" (רומית) לחכמי־האומות. כאלה כן אלה רכשו להם השכלה דתית, עסקו בביאורי־מקראות ובמדרשם. את דעת העולם והמבע רכש אדם מתוך החיים. אדם, שנסע הרבה והיה מעורב בין הבריות, ידע את העולם ויש שהרב עלה בזה על הכהן הרומי. רש"י לא יתבייש בדעת-העולם בפני בֶּרנהַארד הקדוש. כשחלה אירופה בחבליה של תקופה גדולה זו התכנסנו לתיך עולמנו. התקפלנו בנפשנו, ולא היה לנו חלק בריניסאנם ואחיזה בהומניסמום. הסבה לחזיון זה אפשר היתה דוקא בשלילה הצפונה בריניסאנם, שלא היתה שלילתנו; המרידה בכנסיה הרומית ובכהניה לא היתה ענין לנו. ואפשר גרמה לכך הלשון, שהרי כל עיקר החלוק היה כאן בלשון, והתחיה היתה הפעם גם כן לשונית, באה אם כן בנקודה המברילה בינינו וביניהם; השאיפה היתה להחיות עולם עתיק, שגם בשעתו וגם לאחר שעתו היה זר לנו.

גם לעברית היה חלק בריניסאַנס, וגם קצת יהודי־איטליה השתתפו בה. אבל חלקה מועם. לאירופה נולדו אז מדעי־חול ופילוסופיה חדשה, ולנו לא היה חלק בהם. ואז הונח היסוד לפרובלימה המצערת את כל הטובים בנו, הפרובלימה של גשירת גשרים על התהום העמוקה, המבדלת בין ההשכלה האירופית ובין היהדות.

מאז. מתקופת-הריניסאנס, היו כל בתידהספר, למן בתידהספר העממיים ועד האזניברסימות, הומניסמיים ורומיים. הנצרות עשתה שלום עם ההומניסמום; והין תקופות, שבהן נעשה ההומניסמוס מגן לכנסיה הקתולית מפני הרוחות המנשבות בעולם. בשניהם שמון נגוד כלפי יחוד הלאומים וכלפי הלשונות הלאומיות. הנצרות היא בעצם מהותה כללית. והאינדיווידואליות, שנולדה בימי הריניסאנס, בהגיעה לידי

גכהה. מביאה לידי קוסטופוליטיסטוס. אולם לאט-לאט עשתה הרומית שלום גם עם הלשונות הלאומיות, שבעזרת הרומית יצרו להן כלי-בטוי ומכשירי-מחשבה, ואלה חדרו לבית-הספר, כבשו את בית-הספר הנמוך לגמרו וקגו מקום גם בבית-הספר הבינוני, ולסוף — אפילו בבית-הספר הגבוה.

בסוף המאה הי"ח. כשנגלו השנויים והחלופים הגדולים. שנעשו בעולם=הרוח, ברעיונות וברגשות ובכל נפשיותם של בני־האדם, נולד בתור בטוי לזה ההו מנים מום ה ח ד ש. מוכן־השאלה לא היה עוד לשוני בעיקרו. ברור היה, שאי־אפשר לבני־דורותינו לשוב ולהיות רומיים עתיקים ושאין חפץ להחליף את לשונם בלשון הרומית; אבל רוח יון ורומי מועתק לרוח - ההוה צריך לחיות בבית הספר ובחיים. להשכלת הימים ההם היתה נשיה אֶסתִּימִית חזקה; שאפו להגשים יופי אידיאַלי בצורות ועל־ פי כללים נצחיים, שנתגלו בכל יפעתם בימי פריהת־יון. להשקפת העולם והחיים היה אז צביון קוסמופוליטי, מעין נגוד חשאי כלפי הלאומיות המתעוררת אז- רוח זו מלאה גם את רוח המשכילים אצלנו בימי ההשכלה הגרמנית. כל המגמות הללו בקשו להן כטוי גם בכית־הספר הבינוני, ששלט בו ההומניסמוס באין מעצור ושפַרשוהו פרוש חדש. הדרישה היתה מעתה: פתוח האדם כלו, פתוח נפשו וכל תכונותיה היפות. הַשְּלֵמה והשתלמות-האנושיות שבאדם כך פרשו את ההומניסמום. היונית, מאחר שהריניסאנס שאבה את רוחה בעיקרה מתוך תרגום רומי, לא תפסה עד אז מקום רחב בבית הספר: נקודת הכובד היתה בו בעיקרה הרומית. אפשר גרמה לכך שנאת בני־ איטליה, ארץ-מולדתה של הריניסאַנס, ליונים. עכשיו הטעימו ביחוד את ערך היונית. את האידיאלים הנצחיים ליופי ולאנושיות יפה מצאו ביון, שבה ראו אחד מן הגלויים הכי יפים של רוח־האדם. ההומניסטום החדש דרש מאת האדם להכיר את האדם. הכשר-הכרה מצאו ביון. ולפיכך יכלה גם ההיסטוריה לרכוש אז מהר מקום מרכזי בבית־הספרי ונתמלאה אז ביד רחבה הדרישה לקצוב זמן לראשית למודים פילוסופיים. אם היה זה מקרה או מסובב מתוך הסכות הללו — על־ידי ההומניסמום החדש זכו הגרמנים ועוד עמים לפריחה נהדרה וגדל הקציר הרוחני. שאסמה אירופה בה בתקופה. הנימנסיון ההומניסטי קבל בימים ההם את אפיו. שלא נשתנה בעיקרו עד היום.

ובתקופה ההיא נשמעו ראשונה הדרישות של השכלה ריא לים טית, שנולדו בעיקרן בנגוד להומניסמוס החדש. והתחיל אז פולמוס בין בעלי־שיטות, ונתפלגו למפלגות, והמחלוקת עדיין היא הולכת ונמשכת. מתוך ההתאבקות בין החולקים נולדו מגמות חדשות, ונעשו נסיונות חדשים, והמציאות האפילה על הנגודים הקיצוניים. בלי שנוי־שם קבל ההומניסמוס תכנים אנושיים ולאומיים חדשים ורוה רוח חדשה, והריאליסמוס החנוכי גבל לו גבולים מיוחדים בטפוסים מיוחדים של בתי-ספר.

כדי לפתור שאלות אלו צריך לברר את היסודות השיטתיים של בתי־הספר. בית־הספר הוא מוסד צבורי, וצביון צבורי לו. הוא עצמו — צבור קטן של

מורים ותלמידים, וצריך הוא לשמש לצבור, לאומה. זהו המטיל חובה על הצבור לספל ביסודו ובקיומו ונותן לו זכות לפלס נתיבותיו.

תפקידו הצבורי של בית הספר הוא להנחיל לדור יבוא את הקנינים הרוחניים של ההוה, את קניני=הצבור. ההוה מן העבר יְרְשָׁם ועלְּ־ידִי עבודת־רוח וחיים רכשם. רצון־הכלל הוא — לשתף את כל בניו בקניניו הרוחניים. מטבע קניני־הרוח, שירבו ויתוספו בנפש הרבים: "נר לאחד, נר למאה" — ומאורות-הרוח יתלבו ברבות הנפשות המקבלות אורם. מיטב תרבותם, מבחר נחלתם הרוחנית ימסרו דורות לדורות. שאיפת בית-הספר היא — להכשיר את תלמידיו, שיחדרו לרוף התרבות הלאומית והכללית, לנשוע בלבם את משאות־נפשה של האומה, לשכלל את עצמותם האנושית בצורה לאומית עלית, לעשות את כל הניכיו בנים מעולים לעמם. שימשיכו את עבודתו ההיסטורית.

כל תרבות חיה פרה ורבה כנטיעה, והיוצרים שבאומה הם נוטעי הנטעים על ערוגות מטע=הצבור. במסור בית־הספר את כל מורשת=העבר להוה, יכשירהו להיות כלי־קבול ליצירות היוצרים, שנולדו מתוך וכתוך קניני־קורשה. תכליתו של בית־הספר הבינוני היא -- להקנות לחניכיו השכלה, כלומר, אותו סכום של ידיעות, שיעשה את האדם בחוג ידוע ובזמן ידוע לחבר בחברת=המשכילים, – אותה מדה של מדעים, שהיא הכרחית בשעתה כדי להחשב למשכיל. השכלה – זוהי ההכשרה להבין את הצירה החיה של ההוה. בין יכודות-ההשכלה תקשב, לפי זה. דעת ההו הודעת מורשתד העבר החיה בהוה, כי בהעדרה אין הבנה שלמה ליצירות היוצרים. בתקופתנו לא יחשב למשכיל גם מי שאין לו מושגים כלליים במדעי־השבע עד כדי להבין את ההמצאות של גדולי הממציאים ואת יצורי-לבם של החושבים. וגם מי שלא יראה את יפוד ההתהוות בכל חיי-החברה ולא יכיר בשכבות הצפונות תחת שמח המעשים והדברים, שיסודם בעבר וסופם לעתידי ידיעה מתה אינה השכלה. ההשכלה היא חיים. היא תכלא את כל נפשו של האדם, תהא לחלק מעצמותו, תפריח את כל האפשרויות היפות שבו, תרבה את המוסריות בחייו ותשוה עליו הוד-אצילות בחברה. השכלת־זמננו מרובת־צדדים היא. מי שישתקע במקצוע אחד וכחפרפרת זו יחפור במקומו ויתכנם לתוך מאורתו. חכם יקרא, משכיל לא יקרא; אבל גם האיש, אשר כטיילים הללו ישוח בגנות" הרוח לרצונו ולא יקבע לו צורה במקצוע אחד, משכיל יקרא ויגיע לחריפות צְפָּה שתעַנג אותו ואת כל, אבל אין לה פרי. כי אם פרחים" בית הספר חייב להנחיל השכלה, אבל הוא חייב גם להכשיר את תלמידיו לעבוד אהר־כך במקצוע מיוחד, שבו ימלאו תפקידם בחברה. השכלת בית-הספר היא השכלת־חיים.

יש מקרים יפים, שבהם ישאפו ההורים והבנים למטרות נאצלות. יש תקופות של התפעלות כללית, שבהן תורה נלמדת לשמה, מורה עם תלמיד יעבדו למובת הכלל למטה מזה אם ישאפו לרכוש השכלה כדי לפתוח פתח לעצמם אל חברת-

המשכילים וליהנות מכל התועליות הכרוכות בזה; ולמטה מזה — אם ילמדו כדי להגיע לתכלית ידועה בחיים, למצוא ספוק לכחות נפשם בתפקיד ידוע או במלאכה ידועה. כל אלה כמטרותיהם השונות לא יאמרו, כי הם הם שבחרו את מנין הידיעות והלמודים, את בֵּירורם וסדורם. החברה המטפלת בבית=הספר היא שהמילתם עליהם חובה. כמוכם הזה, העומד על גשר וגובה מס ידוע מן העוברים, כך עומדת החברה על מעברות החיים, על המעבר אל בתי=מדרש גבוהים. אל מלאכות ואומנויות ידועות, ודורשה סבום של ידיעות. זהו קשר-המוכסים. שבני=אדם חייבים להביאו בצאתם מבית=הספר אל החיים. החברה קבעה אי-אלה למודים, שהם הפותחים שער לפני הדורשים זכויות יתרות בה. כשיסדה החברה בתי-ספר הוכרחה לבור תחלה בין הלמודים הנמסרים לדור יבוא, לבבר אלה על אלה. ולהכריע, אי-אלה מקצועות גלמדים בבית=הספר ואי־יבוא, לבבר אלה על אלה. ולהכריע, אי-אלה מקצועות גלמדים בבית=הספר ואי־יבוא לפי צרכי־חייו, לפי משאות־נפשו ולפי תכונות־מורשה. ובכל העמים ובכל ובור ביניהם לפי צרכי־חייו, לפי משאות־נפשו ולפי תכונות־מורשה. ובכל העמים ובכל הדורות הבדילו קנינים רוחניים ידועים, אשר לכל בהם חיי=רוחם, ואותם עשו עיקר בהשכלת־הדור. בכל דור היה מדע ידוע או קבוצת=מדעים, שבהם יסוד חיי־הרוח, מרכז כל הלמודים, וההתפתחות ההיסטורית היא שגרמה ועשתה ברירה זו, וקבעה את מיקרי=החנוך.

לא רחוקה מאתנו התקופה, שתורה ותלמוד היו כל השכלתנו. שאין עמה צורך בהשכלה אחרת. התלמוד היה ההשכלה ובן-תורה היה משכיל, ומדרגת־ההשכלה נמודה במדת דעת-התורה. ראשית־השכלה היתה ידיעת חומש ורש"י, ועצם ההשכלה החברותית היתה דעת דף תלמוד ותוספות. למעלה מזה — ידיעות מיוחדות לרבנים לתכמים ולראשי=ישיבות. המשכילים של הדור ההוא שעו בתורה תמיד. בה שוחחו ובה הגוי ומי שידע תורה ארח לחברה עם בני־תורה. היצירות החיות של חכמי-האומה היו במקצוע התורה: או דרוש ואגדה לשעשע את הנפשות ולבמא הגיוני־רוחם. כספרות יפה בימינו, או פלפול של הלכה. כספרות מדעית בתוכנו. וחתורה היתה תורת-חיים. סדרי־החיים של הקהל והיחיד היו כתורה, והמסחר והמלאכה וכל דין ודברים נדונו בדיני התורה; המשפטים הם סדרי־החיים, צורות-החיים—ובני־ישראל חיו את חייהם לפי משפטי־התורה. היא היתה המסגרת לחייהם, היא היתה חייהם. כל שאיפותיהם הנאצלות ומחשבותיהם התרומיות היו מושרשות בתורה. ועדיין היום יש שדרות בעם, הנאצלות ומחשבותיהם כמצב זה, ובית־המדרש הישן עדיין קיים כצורתו וכדמותו.

אצל המצרים היו הכהנים המשכילים היחידים. וכל מדע היה בבחינת מסתורין. ספרים קדושים אחדים (ספרי תומ-הרמס) היו תוכן-ההשכלה, ובהם עסקו ואותם הורו לתלמידיהם. לצרכי הפולחן הדתי נצטרפו עוד מקצועות, שבהם היו, אמנם, נצני־מדעים. ביחוד הושם לב למתימטיקה ולמוסיקה, שנחשבו על המדעים הקדושים, באופן שנצטיינו כהני-מצרים בימיהם בידיעות הללו.

אצל הה ו דים מקרא הנדות, פירושם ולמודם. דקדוק לשונם וצורותיהם, הם מרכז הלמודים, ועל-כן – אופי לשוני להשכלתם. מתוך העמקה בווידות צמחו שיטות הפילוסופיה ההודית, שיש בהן עמקי מסתורין, רזי־הגיונות ומרחבי־הרגשה. מתוך סגנון מחשבה מיוחד. לצורך עבור-שנים נצטרפו התכונה והמתימטיקה לשכלל את השכלת־משכיליהם.

השכלת ה סינים היא דעת סכום של ספרי-מורשה, שידיעתם תפתח את כל השערים לכל מדרגות-החברה.

גם אצל היונים היה מרכז־ההשכלה הומירום ועוד שירת סופרים ומשוררים אחדים. אבל אל אלה נצמרפו כמה הכשרות גופניות, כגון התעמלות ומוסיקה, וכמה מקצועות רוחניים, כגון רימוריקה ומתימטיקה, וגולת-הכותרת — הפילוסופיה. בכל אופן היו ביון גם למודי־חול והיה כאן רבוי גונים וצדדים.

ברומי היתה דעת היונית יסוד כל השכלה.

בימי הבינים היתה הרומית מרכז-הלמודים עוד לפני תקופת-הריניםאנס ומה גם אחריה. וההומניסמוס החדש רוצה לשים במרכז-הלמודים בבית-הספר את הלמודים ההומניסטים. ומביניהם ביחוד את הלשונות הקלאַסיות. לפי הַסְבֵּר ההומניסטום. תכלית בית-הספר היא: פתוח האדם על-ידי הכרת-האדם. הכרתרנפשיותו הכרת פעולותיו בעבר ויכלתו בהוה, הכרת מקומו בחברה ובעולם, התקשרותו בחברה צמיחתו מתוכה וגידולו בתורה ודעת חוקותיו וזכיותיו בה. האובנֶקמי הכי חשוב ללמוד הוא האדם. את האדם נכיר מתוך גלויי־רוחו ומשם נלמוד לדעתו. אין להכיר את האדם מתוך מערכת כללים ונסיונות, מתוך סכימה של נוסחות; אפשר רק לקלוט את הרוח ודעת רוח-האדם מתוך יצירות-רוחו. על התלמיד להכיר את התרבות האנושית, את מהות-האדם. את עצמו. אין גדול לאדם מרעת-עצמו. ועל-כן דורש ההומניסמום החנוכי מן החברה לבחור בלמודים ההומניסטיים ולעשותם מרכז כל הלמודים למודים הומניסטיים הם אלה המלמדים להכיר את האדם ואת רוחו, את חיי-הרגש וחיי-המחשבה, והם הם הלמודים הנלמרים מתוך האדם, שהם פרי רוח-האדם, שבהם רוחו מתגלית ומתגלמת: לשון וספרות, היסמוריה כללית ולאומית, תורת הנפש וההגיון; בעיקרם למודים, שהמדעים הבלשניים וההימשוריים יצרום ושהם נחשבים על סוג מדעי - הרוח. בית-הספר ההומניסטי ישתדל לנסוך מרוחו גם על כל שאר הלמודים. בשאפו למצוא תמיד את נקודות-המגע שביניהם וכין האדם. מלבד למודי הבלשניים הקציע בית-הספר מקום למתימטיקה, לגיאוגראַפיה, שתלמדנו להכיר את מקום פעולותינו, את העולם, ובלעדיה אין ללמוד דברי-ימי-עולם; וגם ללמודים הריאליים הוא קובע מקום עד כמה שהם גדרשים להשכלתם הכללית של התלמידים. הלמודים הריאליים הם אלה שילמדונו להכיר את ה"דברים" שמחוץ לנו ושדרך חקירתם והכרתם הוא הנסיון: פיסיקה, בוטאַניקה, זואולוגיה וכְּמִיה. מענה עיקרית של ההומניסמום היא — שאי אפשר לתת לכל הלמודים חלק שוה בבית-הספר. כלי למודים מרכזיים לא יהיה גון מיוחד לכית-הספר. לא יהיה צבע

כללי אחד לו. רוח-התלמיד תמשך לכמה צדדים ותקרע לקרעים, בית-הספר יבלבל את דעת תלמידיו במקום להניח את דעתם, יוליך תועה תחת לנהל בדרך כבושה, בנתיבות-עולם. על-ידי כך לא יסתדרו הלמודים ברוח-התלמידים, לא יהיו לקנינים אורגאַניים, העול יכבד על רוחות־הצעירים, ולא תהיה השתתפות עַרה בלמודים.

הלמודים ההומניסמיים. דוקא באין לרובם תכלית מעשית, ירגילו את התלמידים ללמוד תורה לשמה. ירגילום לפעולה אידיאלית. שאין תועלת פרטית בצדה. אף הלמודים הריאליים נלמדים כאן רק לשם הכרת-העולם ומקומו של האדם בעולם. ולא לשם הנאה. בית-הספר הבינוני אינו בית ספר מקצועי. צריך הוא לתת השכלה לתלמידים ולבלי ללמדם "מקצוע".

ביחוד יגדל בבית הספר ההומניסטי ערך הלמודים הלשונ יודל בבית הספר רוח האדם במלים ובכללים, היא המצע למחשבת האדם ולהרגשתו. רוח־היחיד תבקש גילוי וגאולה בלשון; והלשון היא הקנין הכי חשוב של הרבים ובין הרבים תוצר. היא — אספקלריה לרוח-העם ולתולדות-רוחו. שפוני המלים ילמדונו לפעמים תולדות תקופות שלמות ומסבות־תרבות וגלגולי מאורעות רוחניים במלה אחת. ובלשון ימסור דור לדור את הקנינים הרוחניים, מה שהוא מעצם-מהותו של בית=הספר. בית־הספר תכליתו — הספר, הבנת הספר. אף למוד לשון זרה יעזור להבנת רוח האדם ולהבנת רוח-לשונו. הדקדוקי כלומר, דרכי-הלשון בכללים ובהפשמות. יעלה את הרגשת הלשון לידי הכרה ויבראה במקום שאינה. ערך מיוחד בשביל ההשתלמות הרוחנית יש ללמודי הלשון עַקַב ה.עגול הבלשני" המציינם: הכללים יתבררו מתוך השמוש, והשמוש יקבל ברורו מתוך הכללים; כל צורה, כל נשיה וכל משקל וכל מלה יבואו ללמד על ... עצמם ועל כלל המשפט, שבו הם רצופים, משמעות המלה מתפרשת מתוך המשפט, ויש כאן מקום להבחנות דקות בין ההוראה הקבועה של המלים ובין הוראתן העראית באותו משפט. והמשפטים עצמם פשומם נלמד מחוך המשך הכתובים. יש כאן המון פעולות הגיוניות, שאין מְשלן במקצוע אחר. שתחַנה לרוח עַרוֹת מיוחדת ברצוא ושוב מן הכלל אל הפרשים ומן הפרשים אל הכלל, בבירור והרכבה, בהפרדה וחבור. ועל= כן גדול כחו הפורמאלי של הדקדוק להשלמת-הרוח בדרשו העמקה מדויקת. והמעות בו עלולה להגלות ליודעים מיד. יש גם ערך מוסרי להוראת הדקדוק בהרגילו את האדם לדיוק זהיר.

הלשון היא מפתח להבנת הספרות, להבנת היצירות הגדולות של רוח האדם. בספרות תדבר אלינו רוח דורות שעברו; כל שאר שרידי-העבר דורשים פירוש בלשון; לא כן הספרות, שבה ידברו אלינו הדורות בעין. את כל הגבולות, שיצר רוח-האדם בכל התקופות ובכל העמים, יכיר התלמיר, יקשיב לקול־דבריהם דיראה גצורות ברוחו שלא חזה מימיו. ספרותו הלאומית תטע בלבו אהבה לעמו ותנחילהו את כל היקר והיפה אשר לעמו. ספרות דורות שעברו תראה לו כבמחזה את הדורות ההם.

דעת תורת-הספרות ותורת־הסגנון, שנקנות מתוך הסופרים המובהקים, תתן לאדם קנה במדה לגבי יצירות הספרות החיה, תתן לו השכלה ספרותית, שהיא יסוד ההשכלה של זמננו. מתוך הקריאה בסופרים הגדולים יקנה אדם את השלימה המלאה בלשון, את הכשרון לבמא רעיונותיו כמו שהם ולפרש את כל הגיון=לבו והרגשתו. כשרון-הבמוי הוא לעתים גם כשרון=המחשבה, הבמוי לעצמו — גם הבמוי לאחרים.

הלמודים ההיסטוריים תכליתם להקנות חוש היסטורי. הם מרגילים את האדם לראות את המעשים בהתפתחותם ולראות בדברים את התהוותם; לדעת שרשיההוה בעבר, יסוד המוסדות החברותיים בקדומי-העם. תולדות המציאות החברותית ודרגי
השתלמותה מעבר להווה. הסתכלות היסטורית מציינת ביחוד את העולם המודרני. בה כלולה
הערכה היסטורית באמת-מדה היסטורית, שתדון את כל המעשים והעושים מתוך הבנת זמנם
וחוגם; ובה גלמוד לעמוד ביראת-הכבוד לפני הדברים, שנתהוו יתו ההויה וההתהוות עליהם.
למוד ההיסטוריה פותח לפני התלמידים שערי ספרות שעברה, שהיא מובנת רק מתוך
ידיעת-תקופתה. על-כרחנו גלמדת ההיסטוריה בבית-הספר רק בקצור. קריאה במקורות או
בקמעי-מקורות, הכרת תקופות ידועות בהרחבה על-ידי קריאה בספרים המיוחדים, תרחבנה
את הידיעות. בית-הספר נתן הבנה בהיסטוריה, נתן הבנה היסטורית — ודי לו בזה.
פרטים צפונים לחוקרים ולחכמים.

פילוסופיה ההמניסמים החדש. אחר בך פנו כליהם משם. הסבה העיקרית היתה מפני עד ימי ההומניסמים החדש. אחר בך פנו כליהם משם. הסבה העיקרית היתה מפני שקשה היה על מסדרי-תכניות ועל שלטוני בתי הספר להכנים ראשיהם בין ההרים הגדולים, שמא ירוצו את גולגלתם; ובפילוסופיה החדשה אין שימה שלטת, שיאמרו עליה, כי היא זאת, שלה אפשר למסור את השלימה הרוחנית בבית-הספר. והפילוסופיה גובלת בדת, ונרתעו מפני ההכרעה בשאלות העומדות ברומו של עולם, שהן ענין לריב דתות וכתות. ואז גם היתה תקופה קצרה, שבה ירד כבוד-הפילוסופיה בעולם. אבל בזמן האחרון שוב יש דרישה להחזיר את למוד-הפילוסופיה לבית-הספר הבינוני, לתת לתלמיד הכשרה, שיוכל אחר-כך לבקש צורה מסוימת להשקפת-עולמו, לבל יהיה מחוסר-הבנה בשאלות הכי חשובות לרוח-האדם. לכלל פילוסופיה עצמה לא הגיע עדין גילם של התלמידים. יש להקנות כאן מושגים, שאין היום הבנה מושכלת בלעדיהם "). ה גיא ו גרא פיה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך ה גיא ו גרא פיה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך הגיא ו גרא פיה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך הגיא ו גרא פיה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך הגיא הבינה בישלות בלעדיהם להבים הבינה ביש ביה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך הבינה ביש ביה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך הבינה ביש בינונים בינונים

הגיאוגראפיה משמשת עזר להיסטוריה ומשמשת לעצמה, ולפיכך עומדת היא בתוך בין הלמודים ההומניסטיים והריאליים. היא מלמדת להכיר את

<sup>1)</sup> בגימנסיות באויס מריה נלמדת פרופידיבטיקה (הכשרה) פילוסופית 4 שעות בשבוע, בווירם מברג — 2, בסאכסן — 2, בבאדן — 2, בצדפת — 6, בבל־גיה בבחי-ספר אחרים — 6 — 12, בפורטונאל — 6, באיטליה — 6 שעות. לפי גיה בבחי-ספר אחרים — 6 — 12, בפורטונאל — 6, באיטליה — 6 שעות. לפי רוב מסזר השעות נלמדות כאן תורת-הנפש, חורת-החגיון ותולדות-הפילוסופיה, או גם תורת ממוסר. ויש שקוראים גם קטעים מספריהם של גדולי-המחשבה. בפרוטיה מוטל על המורים וונית וגרמנית לקרוא קטעים מספרי-הפילוסופיה.

גי־החזיון לתולדות העמים, משתדלת ביחוד לגלות את הקשרים שבין האדם והעולם ומחזקת את הקשר שבין אדם וארצו. תחלתה בלמוד-המולדת, וארץ-המולדת היא מרכזה כל ימי-בית-הספר. אחת מתכליותיה העיקריות היא — להרגיל את תלמידיה בקריאת מפות, ועליה להקציע זמן גם לימודות-התכונה, להכרת השמים וכוכביהם.

מקצוע עומד בתוך בין מקצועות שונים היא גם המתימטיק ה. גדול ערכה לעצמה ויסוד היא למקצועות אחרים. מעשית היא ותועלתה גדולה בחיי=יום־יום, ועוסקת היא בהפשטות ובכחה לפתח את המחשבה.

מלבד זה הקציעו בתי-הספר ההומיניסטיים גם מקום ללמודי המבע. הספרות הכללית דורשת היום ידיעה במקצועות הללו.

למודים הומניסשיים הם, אם כן. בעיקרם למודים בלשניים=היסשוריים. מביניהם צריך לבור למוד אחד ולשימו מרכז ועיקר בבית־הספר, וסביבו יתרכזו ויסתדרו הלמודים. בית־הספר ההומניסטי, בהתאם להתפתחותי מימי הריניסאנס ועד הנה, עשה את למוד הלשונות הקלאסיות יסוד גדול ונושא=ההומניסמוס. בית=הספר של היום הלא הוא המשך של בית־הספר ההומנוסצי הקודם. שהיה כולו רומי. דורות־המורים לא מתו בבת אחת, אלא דור חי בתוך הדור הבא אחריו, והמסורת הישנה לא פסקה בשום פעם. הרומית היתה כל ימי-הבינים לשון ההשכלה והמשכילים לשון החכמים והחכמה. לא רב הזמן, שהיתה לשון המדינה ושרי=המדינה, לשון הדין והדיינים, ועבודת עורכי=דינים היתה לכתוב קובלנות ובקשות דוקא ברומית. ועוד לפני זמן קרוב בערך היתה הרומית לשון: ההוראה באוניברסיטה ולשין-החקירה, שבה נכתבו ספרי-מחקר. והשפעת הלשונות העתיקות עדין לא פסקה. יש פנות בחיים הרוחניים, שבהן עדיין הרומית שלמת במקצת. האוניברסימה מתקשמת בה עדיין ויוצאים עדיין ספרים ואפילו עתונים מדעיים ברומית. ועדיין היא לשון הכנסיה הרומית, כלומר, לשון התפלה לחלק גדול של בני־אירופה. יש מקצועות שאין לעסוק בהם מקבעם בלי ידיעת הרומית והיונית. המשפשים של כל ממלכות־אירופה מיוסדים על המשפשים הרומיים. המוסדות החברותיים והמדיניים של זמנגו יתפרשו רק ליודעי העולם העתיק. השרמינולוגיה המדעית, שהיא כלשון כללית לחכמי-אירופה, למעלה מעל ללשונותיהן בהבטיחה הבנה שוה ושלמה לחכמי כל האומות במושגים היסודיים של כל מדע. מרמינולוגיה כללית זו לקוחה ברובה מיונית ומרומית. ההיסמוריה והפילוסופיה מצריכות את ידיעת הלשונות העתיקות, שבהן יש מקורות חשובים למקצועות הללו. רבים חושבים לאידיאל גדול לשוב עוד פעם אל לשון מתווכת אחת לכל חכמי-אירופה ומוצאים אפשרות לכך בהשלטת הרומית מחדש.

לשונות אלו נלמדות, אם כן, מחמת השפעתן בעבר וערכן בהווה, בגלל הקשרים שבין התרבות הנוכחית ובין התרבות העתיקה. התרבות האירופית מתבססת על התרבית היונית והרומית, ולמען הבין את עצמם, את מקורות תרבותם, לומדים עמי־ אירופה יונית ורומית. המפתח לידיעת תרבות היא הלשון של תרבות זו.

מלבד התנאים האלה, שבראה התפתחות בתי-הספר, ומלבד השענות מתוך התפתחות התרבות. יש עוד טענות כפי הטוענים: שהן נשמעות במלחמת-הרעות: ביון ירומי נתגלה רוח־האדם בצורה עלית; חירות ויופי התגשמו ביוונות. קצב ועוז ברוחדרומי העולם העתיק היה עולם שלם, ובשתי הספרויות העתיקית יכיר התלמיד אנשים מקורים. שאָפִים מעור אחד". מלבד זה גדולה טבעיותן של הלשונות העתיקות, בהיות הוראת מליהן מטשית. קרובה לשרשן ומוכנת על נקל. לדקדוק הרומי מיהמים כח מיוחד לפתוח ההגיון הלשוני. דקדוק זה, בכלליו הקצובים, בקשיו המדויק ובהמשך מאמריו המורכבים, מאַמֵּן את המחשבה להשוות ולהפריד, להרכיב ולהבדיל תדיר. הלשון היונית פותחת את שערי ספרותה, שהיא יסוד כל חנוך ספרותי, כי בה מקור ראשון לכל הצורות הספרותיות השולטות היום; וליפי=יצירותיה אין חליפות. אילו לא למדו התלמידים יונית אלא בשביל הומירוסובשביל אפלטון ואריםטוי דִים. הומירום אין יפיו מורגש אלא במקורו, ואינו מובן אלא ליודעי עולמה והוא אב' כל אָפּיקה. כל מה שעתיד להתחדש ברעיונות האנושיים כבר נמצא יסודו באפלמון ואריסטו'; זהו הים הגדול. שממנו באה ואליו שבה מחשבת-האדם. מלבד כל אלה היה תמיד מספר כתבים, שידיעתם חובה על המשכילים; ומאות בשנים כתבים אלה לאירופה הם יוניים ורומיים; סופרים יוניים ורומיים אחדים, וספרי האיוונגליוניים. הספרים ההם הם חלק יסודי בתרבות העמים החדשים ואין לההליפם ולהמירם באחרים בלי לספן בנפש־התרבות. ולמרות החולקים המרובים נתקיימו הלמורים הקלאַסיים בבתי-הספר הבינוניים באירופה, ועדיין הם נוטלים רוב שעות הלמוד בגימנסיות (

יש ארצות באירופה. שבהן אין אדם מערער על למוד הלשונות העתיקות: ביון אין הולק על הוראת היונית העתיקה, וכשאמרו השלטונים לתרגם את האיוונגליון יונית חדשה. לצורך מדיני. כדי להַפָּבֵּד מן הכנסיה היונית הכללית, צווהו ביחוד הצעירים, ומחאתם הועילה לבטל את ה-גזרה"- וכל העמים הרומניים לא יחדלו מלקבל שפע מאם-לשונותיהם — מן הרומית, שהיא נחוצה להבנתן העמוקה.

וכך ההומניסמוס החנוכי באירופה הוא הומניסמיס קלאסי ועדיין הוא שליט בבית-הספר הבינוני. (עוד יבוא).

<sup>1)</sup> מספר השעות בשבוע, המוקדשות לשתי הלשונות ולעברית בגימנסיות של ארצות שונות: בפרוסיה 25-רומית, 36 יוונית, 6 עברית. בבאיריה: 66 רי. בסכסן 77-73 רי. 44-40 יווי. 6 עי. בבאדן: 73 רי. 36 יוו , 8 עי. בקסן 86 יווי. 4 עי. באדן: 73 רי. 36 יוו , 8 עי. בקסן 86 יווי. 4 עי. ווירם מברג: 81 רי. 40. יווי באלואסילותר: 71 רי. 36 יווי. באונס חריה: 73 ריו. 28 יווי. באונגריה: 49 רי. 19 יווי. בבאזל: 61 רי. 30 יווי. בלואנה 190 שי וומית 30 יווי. בבלגיה: 53 רי. 35 רי. 35 רי. 37 רי. 37 רי. 38 יווי. ביון: 77 יונית. בקצת ארצות-גרמניה נלמדת עברית בחור ברוסיה: 42 רי. 33 יווי. ביון: 77 יונית. בקצת ארצות-גרמניה נלמדת עברית בחור למוד תיאולוגיה. זוהי ירושה בן ההומיסמום העתיק: ומתקיים למוד זה לתועלת מקצוע תלשונות המזרחיות באו נברסיםה, שעל-ירי כך נצרך בכל נימנסיון סודה בעל־מקצוע.

# רַבִּי הֶרְשֶׁלֶה הַצְּרוּר

(רשימה)

מאת

י. דושמשן.

.8

נוע תנוע העיירה!

ר' הרשלה הצרוד יתפלל כשבת־נחמו בבית־הכנסת הגדול עם משוררין!
הראשון, שבשר בשורה זו, היה ר' עזריאל השמש, יהודי פזיז ופטפטן, כף־
הבוחשים של העיירה. הוא היה בביתו של הגבאי ר' נח בשעה שנתקבלה הידיעה,
ומיד שנס את מתניו ורץ בכל מאמצי־כחו אל ר' זָּרִיג הקצב, אחד מן התקיפים
שבעיירה וירידו של הגבאי, ומסר לו בקוצר-נשימה את החדשה המעניינת. ומובן
מאליו, של אחר זמן מועט לא היה אף תינוק בעריסה, שלא ידע את הדבר.

כנופיות. כנופיות עמדו יהודים מאז הכוקר של ערב-שבת ברחובות העיירה ודברו בהתלהבות במאורע החשוב. כל אחד הראה את בקיאותו בחזנות והרגיז ממנוחתם את החזנים השונים, שהיו מפורסמים בכל תפוצות־ישראל. אחד הרים על גם את ה.אברך" מווילנה והראה באותות ובמופתים שהוא אחד ואין שני לו; השני קלם ושבח את ניםן בֶּלְיָר, שהיה פאר הזמרה העברית ושהיה מפליא לעשות ביאמירה שלו. אחרים בטלו את שני החזנים האלה גם יחד ורוממו עד שמי-השמים את ה-בחור' הידוע. שהצטיין בקולו הטחוק מרבש וידע-לעשות מעשי=להטים בקולו הנפלא. ובשביל לחזק את דבריהם, התחילו שרים באמצע הרחוב. האחד שר "כבקרת" של הבחור, השני "וכך היה אומר" של ניסן בלזר, והשלישי – "יעלה" של האברך מווילנה • ותקם ערבוביה של קולות וסלסולים, של אנחות וגניחותי של רבקות והתפעלות, עד שלא שמע איש את קול-רעהו. ביחוד הרעיש עולמות נחמן באס, בחור צנום וקלוש, בעל דמיון ונפש מתפעלת. אחד ממשורויו המושבעים של ר' שאול בעל־התפלה, שמתפלל זה עשר שנים ,מוספים" וּינעילה" בבית־הכנסת הגדול. נחמן באַס היה מתגאה מאד בבאס שלו והיה מתיחם בבטול גמור לשאר הקולות. קצת ותרן היה רק ביחם לסופראנו, משום שלו גופו היה סופראנו בילדותו הוא היה מדבר רמות ונשגבות על שאליאפין וולאסוב ועל כל הבאסים שבעולם; וחוץ מזה זכה בעיניו באטיסטיני. אף-על-פי שהיה באַריטון. מנין לו כל המומרים האלה - לא ידע שום אדם, שהרי מעולם לא עוב נחמן את עיירתו הסטנה. אכל דוקא מתוך כך נהגו כו כבוד ודעתו היתה תמיד המכרעת בכל מה שנוגע לשירה וזמרה. נחמן כאם זה נהם עכשו בבאם שלו והסה את כל המדברים. - מה יודעים אתם ? מה מבינים אתם ? - התרגש נחמן באם: - כל אותם

החזנים שמניתם הם כאין וכאפס לעומת ר' הרשלה הצרוד. מילתא זומרתא — ר' הרשלה! חוז שכוה! כלי שכוה בונונים שלו—נופת-צופים! האמירה—לעילא ולעילא! לפנים היה לו לר' הרשלה כאם עמוק וכשהיה מתפללי היו באים שרים ורוזגים להתענג על קולו הנפלא. ושר העיר בכבודי ובעצמו לחץ את ידו ואמר לו: בראבו ! מספרים עליו, שר' יצחק אלחנן ז"ל ברך אותוי שיוכה להתפלל בבית-המקדש ושהוא גופו יזכה לשמוע את תפלחו...

קריאת המיה פרצה מפיות כל השומעים.

קי או היה שהוא צרוד? — המיל ברוך הספקן פתאום לתוך הכנופיה. ברוך היה מלמד וידוע בעיירה למקשן, למפרך. למבמל ומלגלג. על שפתיו היתה תמיד תלויה השאלה: "ואתימא אפכא ?" – כלדבני העירה היו מפחדים מפניו והיו נמנעים מלבוא עמו בשיחה. אך נחמן באס היה רודף אותו תמיד באַף ובחמה.

ומה שהוא צרוד? — חזר ברוך הספקן בנצחון, לאחר שהרגיש ברושם, שעשתה שאלתו על הקהל : האַ, וכי אין בזה פגם?

צרוד ? -- זקף עליו נחמן באַם זוג של עינים וכמעם שעשאהו גל של עצמות ---צרוד! אִי, שומה בן פרהצור! מה לך אצל חזנים ושירה. כלך לך אצל הדרדקים שלך! צרוד! הידעת, חושים שכמותך, שלר' הרשלה היה באם שכזה, שמיום ברוא אלהים שמים וארץ עוד לא היה באם כמוהו. באטיםשיני עצמו... יודע אתה מי זה באַטיםשיני? יני יודע את הַבַּסְמְרִינִים שלך, —בשל ברוך הספקן את מתנגדו בלעג ---

ממציא שמות של עשרת בני=המן ומכה בהם על ימין ועל שמאל!

הוא אינו יודע כלל מי זה באמיסטיני ! – נעלב נחמן באס ופרש את ידיו אל הקהל: - אמרו לוי אנשים טוביםי בארו לוי מי הוא מומר גדול זהי שאינו נופל בפרסומו משאליאפין וולאַסוב...

כל הקהל נחן בספקן עיני־חמלה על שאינו יורע את המזמר המפורסם; אף-על־פי שכמעט אף אחד מהם לא שמע את שמעו בלתי היום.

– דעו לכם י נחם נחמן באם והסב עיניו בבטול מן הספקן, שבשעה שר' הרשלה היה מרים קולו בשיר, היו נעות אמות-הספים של בית-הכנסת. מובן מאליו, שכל החזנים קנאו מאד בקולו של ר' הרשלה וטכסו עצוה, כיצד להפטר ממתחרה שכזה. מה עשו? — עמרו והזמינו אותו למשתה והשקוהו מין סם, ומאז אָבּד את קולו. אך למורת-רוחם של מקנאיו לא הופחת מגדולתו של ר' הרשלה אף כחוש=השערה. כי באם, אף=על־פי שנצטרד, באם הוא. אדרבה, כאַסו הצרוד עושה ר' הרשלה נפלאות- דוקא צרידותו היא שעמדה לו להתפרסם בכל העולם כולו. יודע ר' הרשלה לעשות מטעמים נפלאים בקולו הצרוד...

נסתתמו כל שענותיו של ברוך הספקן והוא מצא למוב לפניו להסתלק מתוך הקהל. אך זמן רב עוד שמע את קולו התוסם והנוהם של הבאם דולק אחריו: צרודו צרוד!

גם בכית-הכנסת הרכו לדכר באותו בוקר בר' הרשלה הצרוד. עשופי שלית ותפלין עמדו חובבי־הנגינה ושוחחו ביניהם על החזן הנפלא. השמש היה מתפרץ פעם בפעם לבית-הכנסת בחפזון גדול. זורק מלים בלתי-מובנות — וממהר לברוח כשהוא שעון סלים מלאים כל מוב. בקושי גדול עלה להציל מפיו. שר' הרשלה יבוא אחר הצהרים ושהגבאי לצא בעגלה ביחד עם הקצב לקראת האורה. התפלה בכוקר זה היתה חטופה מאדי, הרבה יותר חטופה מתפלת מעריב שאחר נעילה. כריכה, נשיקה, קידהי רקיקה — ונגמר. והרבה עבודה היתה מוטלת אז על התינוקות — לכרוך את התפלין ולקפל את הטליות של אבותיהם. הכל מהרו אל מחוץ לעיר לפגוש את ר' הרשלה. העיירה כמעט נתרוקנה מיושביה. כל מי שרגלים בריאות לו רץ אל מחוץ לעיר. הילדים הקטנים נתלו בראשי־האילנות והשקיפו משם על הדרך המוליכה אל התחנה, וגם הזקנים נזדיינו במקלותיהם, נמשכו אל מחוץ לתחום-העיירה וישבו על-יד דרך, מצפים לקראת בואו של החזן המפורסם. בעיירה נשארו רק הנשים והבתולות להכין לכבוד השבת. רוצות היו אף הן לצאת לקראת החזן ולראות את התכונה הרבהי אבל מה לעשות והן מוכרחות לבשל. לאפות ולמגן. מאושרים הם התכונה הרבהי אבל מה חפשים לעזוב את הבית. במה זכו לכך, רבונו של עולם?

ובין הגברים היו רק מועטים: שלא נתפעלו מכל הענין. בעל־הקריאה, אדם קפדן יירא-שטים, ישב בביתו ו"עבר על הסדרה" במנוחת לב גמורה ואחר נטל את צפרניו כחוק. גם שאר "כלי הקודש" לא עזכו את המחנה ועסקו בקבלת־שבת. אף הבלן נשאר על עמדתו הוא צריך היה להסיק את התנור ולהרבות בהכל בכית-המרחץ לככוד האורחים. ולא יצא לקבל פני ר' הרשלה גם ר' שאול בעל-התפלה. זה שנה שלמה, שיש לו סכסוך עם הגבאי, ובמשך כל אותו זמן הגבאי רודף אותו. הוא נשבע פעם בחמתו, שיזמין חזן הגון על חשבונו — ובלבד שר' שאיל לא יתפלל. ולפיכך, כשנודע לו, שר' הרשלה נוסע בדרכו לווילנה. שלח אליו שליח מיוחד והבטיח לו שכר הגון. ובלבד שיבוא להתפלל. לכל הפחות. שבת אחת. ור' שאול שרוי בפחד. לבו מנבא לו, שהעמוד יוקח ממנו אף להבא. והוא נוטל את צפרניו מתוך מרירות ואינו מרגיש כלל. שחתך מתוך פזור-נפש באצבעו עד שפך דם. אשתו של ר' שאולי בתיה לאה. טשתתפת בצערו של בעלה. לבה מלא כעם על רשע-מרושע זה. על הגבאי- אך מה יכולה היא. אשה חלשהי לעשות ? -- והרכה אגלי=דמעות נשרו מעיניה לתוך הפשטידה של שבת. וכשהיא רואה את הדם הנגר מאצבעו של בעלה. היא חוטפת פתאום את המגרפה. עולה על כסא, מסירה מזוית-התקרה קורי-עכביש. שמה על הפצע וכורכת מטלית של בד לבן על האצבע בעוד היא נמנעת להביט אל. בעלה היא אומרת סתם, בעלמא: "צריך להזהר בסכינים. הם חדים כחלפים!" –

בצהרים הופיע ר' עזריאל נטרד ועיף, כולו שופע זעה. כובעו שמוט הצדה ושולי־
קפוטתו מבודרים לכל רוח. הוא רץ כחץ מקשת לבשר לאשת-הגבאי ולאשת-הקצב,
שהחזן נוסע ועוד מעט ויבוא. אחר התחיל לרוץ לשאר הבתים, מקום שם יתארחו
המשוררים. להודיע גם שם, שר' הרשלה קרוב. לאחרונה קפץ אל שרה האלמנה,
אמו של נחטן באס, להודיע גם לה, שהבאס של ר' הרשלה יהיה סמוך על שלחנה.
הנשים הקיפו אוהו בשאלות, שיספר להן, שיתאר להן את האורחים היקרים, את קבלת=
הפנים. ועוד. אך ר' עזריאל השתמט מתשובה, נפנף כידיו וצעק מתוך מרוצה:
- הנחנה לי! אין לי פנאי! רבונו של עולם, מה הן רוצות ממני?

ואף על-פי-כן עלה בידי אשתו של הקצב להודעי שר' הרשלה הוא יהודי זקן, שפרקו נאה וזקנו הלבן יורד על חזהוי שמטפחת אדומה כרוכה על צוארו ושהוא "צרוד כהכותל". ש"קבלת-שבת" לא יתפלל, משום שהוא עיף וחלוש; שבנו, בחור יפה ואדמוני בן ארבע עשרה שנה, הוא כלי יקר. תפארת המשוררים, ושבגרונו. לפי דבריו של נחמן באם, יושב מלאך-אלהים ומצלצל בפעמוני כסף; שהבאַם הוא יהודי כבן ארבעים, נחמן באם, יושב מלאך-אלהים ומצלצל בפעמוני כסף;

אדם גוץ ובעל כתפים רחבות ותבלול לו בעינו הימנית; שנחמן באסנצמד אליו כעלוקה, רוקד סביבו, מכבד אותו בסיגארות, הזמינו לשבת, וכשהם שניהם פותהים פיהם לדבר, ירעם הרעם והארץ תבקע לקולם; שהגבאי חלק אה המשוררים ביי בעלי-הבתים החשובים; שהחזן עצמו<sup>ז</sup>יהיה סמוך על שלחגו של הגבאי ושבנו, הסופראנו הגפלא, יהיהאורחו של ר' זליג הקצב, וש... ושל ר' שאול... אך, יהי-נא הדבר בסוד, לר' שאול לא נתן אך משורר אהד...

יותר לא יכלה אפילו אשת=הקצב להציל מפי השמש, כי היה נהפז לרוץ. ומובן מאליו, שלא היו רגעים מועטים — וכל הפרטים האלה, ביחד עם הסוד, גודעו בהוספות שונות לכל מי שנשאר בעיירה.

וכמה טרחה העיירה ביום ההוא לכבוד האורחים! כל היום אפו ובשלו וטגנו. וריח-ניחוח היה נשא באויר עד למרחוק. ביחוד רבה התכונה בבתי הגבאי והקצבי שני גבירי-העיירה. השמש ר' עזריאלי העתון החי של העיירה, רץ בלי הרף בשליחויות שונותי ואף על-פי שהיה טרוד מאד, הספיק לתאר בפרוטרוט את פרשת המאכליםי שהוכנו לכבוד האורחים בבתי-הגבירים. לפי דברי ר' עזריאלי היו שם רק ל"קדוש" דובשניות של אגווים ורקיקים של ביצים ולביבות מטוגנות ולחמניות רקוחות מבית ומחוץ במרקחת ועוגות של גריסין משובצות שקדים וכעכים תְּפּוּחִים ותופינים שרויים בחלבון טרוף; ויין ויי"ש ושבר וֹלִימוֹנָדה וֹ,"קוֹם" מלבד גופי המאכלים: בשר ודגים וקורקבנים ופשמידות וגרגרות ממולאותי ומי מנה מספר לכל מיני הפירות לקנוח-סעודה: התפוחים והאגסים והשופים והדובדבניות, ועודי ועודי ועוד. קצורו של דבר: לפי דעתו של ר' עזריאלי שהיה בקי בהלכות מאכל ומשתה מתוך שהיה שמש ושליח בכל שמחה בעיירה היתה זו סעודת שלמה בשעתו, מעדני=מלך!

גם נחמן באם הכין מכל טוב לכבוד אורחו. מדי רגע היה רץ לחנות לקנות דבר־מה וכמעם שהציג ככלי ריק את אמו האלמנה. הוא לא ידע ממש במה להנות את אורחו. היה מרקד כנגדו ומשמש אותו ביראת־הכבוד. מלתא זומרתא – באסו של ר' הרשלה! הוא בחר לו ביצים מריות, הכין לו החלב־צפור", נשא את כליו לבית־המרחץ. שרְתוֹ ברחיצה, נדף לו הבל והצליף עליו בממאמא של זרדים. והבאם קבל את הכל באהבה ונהם לו מתוך שביעת-רצון גמורה באוקמאַבה היותר נמוכה של באסו: תודה! תודה! — ולשמחתו של נחמן לא היה קץ.

٦.

בשבת בבוקר נהרו המונים, המונים לבית־הכנסת הגדול לשמוע אל הרנה ואל התפלה. בכל המנינים ובשאר בתי-הכנסיות התחילו מתפללים עם השכמה ונזדרזו לנמור את התפלה. כדי שלא לאחר את השחרית של ר' הרשלה. בית-הכנסת היה מלא מפה לפה וגם בעזרת־הנשים היה גדול הדחק. ר' הרשלה עמד על הבמה מכונס בשליתו הצהובה מרוב שמוש ועשרת-הכסף כסתה אתחצי פניו. מימינו עמד בנו הסופראנו משמאלו — הבאַס ומסביב עמדו בחצי־גורן עגולה שאר המשוררים. כולם בשליות בשנות על כתפיהם ובכפות-משי מרובעות על ראשיהם.

בקוצר־רוח צפה הקהל עד לאחר "נשמת". ובעל "פסוקי דומרה" ידע את אשר לפניו ודאה כעל כנפי־רוח בתפלתו. כי על כן היה תאב אף הוא לשמוע את תפלתו של ר' הרשלה. לאחרונה כיים בהכרזה: "היושב על כסא רם ונשא !" — והפנה את

השלח 220

ו עשיתי שלי אני את שלי עשיתי !

אז קם ר' עזריאל והקיש על סדורו שלש פעמים, למען דעת, שהתפלה העיקרית מתחלת אך עתה. באותה שעה התחיל ר' הרשלה מכעכע ומתקין את גרונו, ומן הקהל סייעו לו אחדים בשעולים, כמזרזים אותו להצהיל את קולו. אחר פתח ר' הרשלה את פיו והכריז: "שוכן עד מרום וקדוש שמו!" — ומכאן ואילך התחיל קורא בהטעמה פשוטה את פסוקי־התפלה. את מקומות=החזרה, מקומות הש"ץ, אמר לבדו, בלי עזרת המקהלה. והאמירה היתה בנוסח רגיל ומקובל, בישוב-דעת ובמתינות, כאדם המרצה את טענותיו בכטחה גמורה. לא נשמעו בתפלתו לא סלסולי-נגינה ולא זמירות סבוכות, אלא תחנונים והתחמאות לפני אב־הרחמים. אולם קולו המרוסק והסדוק היה רועד וצרידות צורמת את האזן היתה מחרחרת בתוך גרונו הזקן.

הקהל לא היה מרוצה כל עיקר והתחיל מושך בכתפיו באייםבלנות. מחליף מבטים תמהים, מולל באצבעות ומתלחש. אחרים ירו חצי-לעג בנחמן באם, שהרבה לקלם את ר' הרשלה, וברוך הספקן נעץ בו את עיניו הירוקות והחדות יבלעג שנון, כאומר: איה איפוא פיך? — אך נחמן באם עמד על-יד הבמה במנוחה גמורה, לא שעה אל הספקן, לא שם לבו לרמזי-הלעג ותלה את עיניו בבשחון ובאמונה באלילו שעל הבמה. ואולם אף הגבאי עצמו הראה אותות איירצון ולא מצא מנוחה לנפשו. הוא התרומם פעם בפעם ממקומו וחזר וישב תחתיו — ושוב קם, פגע במבשיו של הקצב ושניהם כאחד משכו בכתפיהם בתמיה ופרשו בידיהם בהתרגזות: נו, נו! הבחורים והאברכים כסו באגרופיהם את פיותיהם וחנקו את צחוקם, שחלחל בגרונם לשמע קולו הצרוד של ר' הרשלה. גם בעזרת-הנשים שלמעלה הורגשה תנועה. הורמו קצות הוילונות ונראו פני הנשים, שמבקשות פתרונים מבעליהן שלממה. והשמש ר' עזריאל עמד על הבמה כעל גחלים לוחשות, השקיף ממרום במבוכה ולוה בעיניו את הגבאי בהכנעה כהה, כממתין לפקודה, ובפניו נראתה כעין הצמדקות: "ואני מה, כי תלינו עלי?" — רק ר' שאול בעל-התפלה היה משמיע מדי רגע שעול רב-ערך, תלינו עלי?" — רק ר' שאול בעל-התפלה היה משמיע מדי רגע שעול רב-ערך. תלינו עלי?" — רק ר' הצול בתל-התפלה היה משמיע מדי רגע שעול רב-ערך. מצליף שביבי-לעג על הגבאי ובת־צחוק של נצחון מרפרפת על שפתיו...

ועל הבמה עומד החזן בהרכנת-ראש. נשען על זרועו האחת, ומוסיף להרצות את דבריו לפני המקום; ומקהלת-משורריו עומדת על ידו, בלי פצות פה, בלי הנד עפעף. כל אחד שקוע בסדורו הקמן. ואין איש נע ואין איש זע. כאילו הוכו כלם בשתוק- אברים ונסתלק מהם חוש-השמע.

פתאום מדעזעה המקהלה. החזן רמז לבנוי הכן —לבאס, הבאס — למינורי השינור לאלטי ונהימה מכוונת וחשאית, כנהימת-גלים רחוקה, נשמעה על הבמה. לאמי לאט צף ועלה על גלי־השירה קולו הצרוד והמרתת של ר' הרשלה. הוא פונה אל משורריו ושואל: "פועל=גבורות?"—ומחוף הנהימה מצטללת תשוקה קצרה וברורה: "כי הוא לבדו!"—ושוב מקשה החזן: "עושה-חדשות?" לאמור: מי הוא זה ואיזה הוא, היכול לעשות חדשות? והמקהלה עוגה לו בטון. שאין להרהר אחריו: "כי הוא לבדו!" — לאמור: לשאלה מה זו עושה? גלוי וידוע: "כי הוא לבדו", רבון- לעולמים הוא כל יכול! — ור' הרשלה הולך ומונה. הולך ושואל: "בעל-מלחמות? העולמים הוא כל יכול! — רק הוא לבדו!" — רק הוא לבדו! עד שהגיע ר' הרשלה ל"אדון-הנפלאות" ועמר מלשאולי ועמרה המקהלה מלענות, וכל המת-הגלים החרישות נעלמה מתאום ותהי כלא היתה רק בתלל-האויר נשאר תלני עוד המת-הגלים החרישות נעלמה מתאום ותהי כלא היתה רק בתלל-האויר נשאר תלני עוד

הד.הנגינה...

כן יש אשר תעבור פתאום רוח קלילה ביער עבות, תניע את צמרות=העצים, תרעיד את תלתלי-הענפים, תלחש איזה רז ממיר — ופתאום קע!ם ואיננה, וכל היער עומד תוהה ומצפה בלב פועם וחולם לגשם-נדבות, שעוד מעט ויתך משמי־שמים ארצה... בבית-הכנסת השלך הס. רגעים אחדים עמדו המתפללים בראש נטוי אל הבמה. וכתום השירה הקצרה התחילו כולם מנענעים ראשיהם לאות=רצון. תלונתו של הקהל שככה פתאום ובמקומה נולדה תקוה לשמוע עוד נצורות וגדולות מאלו.

אך ר' הרשלה חוזר וממשיך את תפלתו בנוסח רגיל. הוא רק מדגיש ומפרש ומישב פסוקים ושם בפי הקהל דברי אלהים חיים מובנים ומחנורים, קלים ונוחים. הנה גם שמונה-עשרה והנה הקדושה -- והכל באמירה פשומה. בלי השתתפות המקהלה. שעומרת שוב על עמדה כתמונה חיה, באין אומר ודברים. והקהל מחכה מצפה, משתאה לדעת מה מתרחש שם, על הבמה. אך הנה חזרה ונזדעועה המקהלה. החון מתחיל: ממקומך. מלכנו, תופיע: --- והוא פורש את כפיו ושואל את רבון-העולמים: אויה. אב רחום וחנון. מתיי מתי תמלוך בציון ? - והמקהלה מתחלקת לכתות, כתות האַלְמים והסופראנים. תינוקות אלו, צאן-קדשים. עוזרים על-ידו ומצטרפים אליו בשאלה הנצחיתי מתחננים ומפללים בהבל-פיהם המהור: הוי, הוי, אב=הרחמים. "מתי תמלוך בציון ?"— וקולו של הסופראנו, בנו של ר' הרשלה, רוכב על גבי הקולות המצלצלים. מרקיע שחקים. דואה על כנפי-נשרים מתחמא ומחנן קולו, קול-פלאות: "מתי ? מתי ?"-והנה -- הם! הבאסים והשינורים מפייסים את התינוקות: שובו למנוחתכם, בנים: "בקרוב בימינו. בקרוב בימינו !" – ור' הרשלה משתמש בשעת-הכושר וקורא בכל מאמצי-קולו הנחר: רבונו של עולם, "לעולם ועד תשכון, לדור ודור ולנצח-נצחים!"-רק לא גלות שלישית! אל תעובנו עודי רבין-העולמים! --- והשאלה הולכת ונשנית, והתשובה חוזרת ומבמיחה, עד שלבסוף מהנשבת דעת-המשוררים עליהם והם מתפיימים לאט, לאט קולם הולך ונחלש, הולך ונרגע, כבכית תינוק המפוים על-ידי אמו. ור׳ ה אה הוא נרגע ומפוים, ומלא אמונה ובטחון הריהו הולך ומתאר את תמונת-העתיד ומגלה סוד כמום לתינוקות: "ועינינו תראינה מלכותך!... לא רחוק היום! כולנו נזכה לראות את הגאולה!... ור' הרשלה נאנח מתוך נחת — הקב"ה שמע בלי ספק את תפלתו. והוא ממשיך בעונג את פסוקי-השירה ומקלס לשוכן בערבות עד סוף תפלת-שחרית. ואז הוא מפנה מקום לספר-התורה וביחד עם המשוררים הריהו יורד מעל הבמה. הם יושבים לנוח קצת: עוד רבה הדרך לפניהם...

הפסקה קטנה. קוראים בתורה: הקהל מביט בהערצה אל ר' הרשלה, היושב וטעיין בפרשת-השבוע. בחשאי וביראת-הכבוד משוחחים היהודים ביניהם ומקלסים את ר' הרשלה בכל לשון של קלום: "אך זהו חון! אך זוהי תפלה! ישוב-פסוקים זה! פירוש-מלים זה! הפלא ופלא! קץ כל בשר!" אין איש עוזב את בית-הכנסת, כולם רוצים ליהנות מזיו-פניו של ר' הרשלה. הנה מכבדים אותו בשלישי, את הכאם בששי ואת בנו של ר' הרשלה, את הסופראנו הנפלא — במפטיר. והקהל נהנה: כך נאה להם, זכו לזה באמונה. הגבאי משפשף את ידיו בנחת, רומו בשמחה לקצב; הלה מצטחק לו בנעימות — אף הוא שבע-רצון מאד. ופניו של נחמן מבהיקים מאושר. הוא אינו זו מן הכאם, מתלחש עמו ולוחץ את ידיו. וברוך הספקן חמק, עבר—מתורא הוא להפגש עם נחמן באס. רק פניו של ר' שאול בעל-התפלה חפו. עננה

שוכנת עליהם. הוא כבש את פניו בחומש ורק לפעמים הריהו סוקר בזהירות את ר' הרשלה...

והקהל הולך ורב. הדחק בבית-הכנסת מתרבה. האויר מחניק. הכל עומדים צפופים וגרחקים אל הבמה. דלתותיו של בית-הכנסת פתוחות לרנחה וגם החצר מלאה קהל רב. שום איש לא נשאר בביתי הבתים נתרוקנו וסוגרו על מסגר. הכל תאבים לשמוע את החזן הנפלא.

הם! השמש מקיש בשלחן. נגמרה קריאת-התורה. החזן ומקהלת-משורריו חוזרים ומופיעים על הבמה.

ייקום פורקן מן שמיא!" פותח החזן בתפלה לשלום כל העוסקים בתורה — והולך ומפרש את המלים הארמיות — והקהל מבין ונהנה- אך הנה הגיע ר' הרשלה ל.אב הרחמים", להזכרת נשמות הצדיקים, שמסרו את נפשם על קרושת השם. כאן הגיע ר' הרשלה למרום גבהו. זה היה מרכז-תפלתו ובזה הראה את כחו וגבורתו. והמקהלה אף היא הראתה נפלאות: זו היתה משפחה שלמה, קשורה ומאוחדת עם אביה החון, גוף אחד, לב אחד ונשמה אחת. הנה התחילו האלטים והבאסים מסיחים לקהל צער ישן: "החסידים והישרים והתמימים!" והסופראנים והשינורים מחרים, מחזיקים אחריהם. חוזרים על דבריהם בהרמוניה עצובה וקובלים אף הם: אמנם כן – החסידים והישרים והתמימים : --ור' הרשלה מתנער כארי פצוע ונופל לתוך שירתם בזעקה נחרת, זעקת עם שלם, שקולו כבר נחר מצעוק אל אביו שבשמים על דם-עבדיו השפוך. וסשוע הוא ר' הרשלה מעומק-לבו: הוי. הוי. רבון העולמים! "קהלות=הקודש, שמסרו נפשם על קדושת-השם!" – ופתאום צף ועולה קולו של בנו הסופראגו ושואל שאלת־ נעלב, שאלת דווי וסגוף, שאלת עם גרדף על לא עול בכפו: רבונו של עולם! "למה? למה? למה?" – ורי הרשלה מתרגש עוד יותר": הוי, הנאהבים והנעימים בחייהם ובמותם לא נפרדו! --- וכאן חזרה ובאה שענת המקהלה: "החסידים והישרים והתמימים! ושוב בוקע ועולה קולו של הסופראנו, נשא עד שמי-השמים העליונים. בוקע רקיעים, משתמח לפני כסא הכבוד ושואל את הקדוש ברוך הוא: "למה? למה? למה?" – ור' הרשלה אינו יכול עוד להתאפק וזעקת נקם מתפרצת מלבו: "וינקום לעינינו נקמת דם עבדיו השפוך!" — וכל המקהלה כאיש אחד דורשת נקם: "ונקם ישיב לצריו!" – נקמה! נקמה :.. ובוקעים הקולות ועולים מעלה. מעלה מרחפים בשמי-מרום מתלבמים כיונים ומבקשים תשובה. ופמליה של מעלה במדעזעת, ומלאכים יחפוון, עומדים כתות. כתות. ובחיל ורעדה מצמרפים הם לשועת ישראל הנעלב ודורשים נקם... הם! הם! הקרוש-ברוך=הוא נענה להם, הוא רואה בצער-עמו, נפשו קצרה בעמלו של ישראל והוא שם בפי ר' הרשלה תשובת-נחומים, תשובה נצחת: הרגעו, בנים! --: "כי דורש דמים אותם זכר, לא שכח צעקת ענוים!" -- והמקהלה נרגעת ושבה למנוחתה: ההוא אמר ולא יעשה ? ודַבֶּר — ולא יקימנה?!...

זיע ורתת עברו בבית־הכנסת. העם מבין. הוא רואה את הקולות ואת הדברים. הפצעים הנושנים נתגלעו והתחילו שותתים דם; כל לב התחיל דופק. כל עין התחילה דומעת. הנה נשמעה אנהה עמוקה ואחריה — מלים מקוטעות: "אוי לי, אני מתעלף אני גווע ממתיקות!" — זה היה קולו של יוםי שואב־המים יהודי פשום, עני ואביזן, ממופל במשפחה גדולה. ר' שאול בעל־התפלף עמד נשען אל עמודו, ראשו נתבא

בין כפות-ידיו וגופו רעד לפרקים; בעל-הקריאה, אדם יבש וקפדן, שהיה עומד תמיד כפסל-שיש על מקומו בלי פנות ימין ושמאל, — עכשיו אף פניו הירוקים סְפְּנִים אל הבימה. ונחמן באַם עמד בפנים חוְרִים עלייד הבימה ומבע את עיניו בעיני ר' הרשלה, מוכן ומזומן לבוא בעדו באש ובמים. מכל צד ועבר נשמעו אנחות וגריפות-חומם. והנשים בעזרה הרעישו עולמות — בכו ויללו מרה. עד שמצא השמש לנחוץ להקיש בעמוד ולחתרים כלפי מעלה: "נשים, הם!" — אך שומע לא היה לו. הנשים כך דרכן של נשים — עוד הוסיפו להתיפח ולגנוח. באותה שעה דחף ר' הרשלה את באַסו לאמר: קום אתה ופגע בהן! אז קם הבאם והרעים בקולו האדיר: "מבקשים את העולם לשבת במנוחה!" — ובין־רגע השלך הם בכל בית-הכנסת. רוחו של הקהל שבה אליו, המתפללים הרימו את ראשיהם, הבימו אל הבאַס ובת-צחוק שכנה על כל שפה. בעזרת-הנשים נשמע פתאום צחוק חנוק של עלמות. והבחורים אף הם לא יכלו לחתאפק: "איזה קול, רבונו של עולם! רעם ולא קול!" — רק הילדים הקמנים הבימו בתמחון בפני אבותיהם הרמובים מדמעה ושאלו בתמימות: "אבא, מה לך כי תבכה?" — והאבות חייכו מתוך דמעות והחליקו את לחיי־בניהם בחבה: אין דבר!...

בחזרת הש"ץ שרה המקהלה את הקדושה. אלא שמעכשו היתה השירה יותר משעשעת, יותר נוחה. האַלשים והסופראַנים רקדו ,קדוש, קדוש" ושרו בהרמוניה: "מלוא כל הארץ כבודו!" — ואז עמד שוב בנו של ר' הרשלה, הסופראנו היפה והערב, המקשן המושבע של המקהלה, ושאל שאלת=תם: רוצה הוא מאד, מאד לדעת: איה מקום כבודו ?" — ומפני שלא מהרו להשיב לו תשובה, חזר על שאלתו בקצת תרעומת, כאומר: אבא. מפני=מה אינך עונה ? רוצה אני לדעת — "איה מקום כבודו ?" אי חייך ר' הרשלה ודחף את הבאַם. והבאם ענה תיכף ומיד אף הוא בבת־צחוק, כמו שעונה גדול על שאלה תמימה של תינוק: בוא ושמעי חביבי, וחקוק זאת על לוה= שעונה גדול על שאלה תמימה של תינוק: בוא ושמעי חביבי, וחקוק זאת על לוה= "בבודו מלא עולם!" —

הקהל נמוג מנחת ומכל צד נשטעו הערות: "טוב מאד! נופת צופים! דבש וחלב: צפיחית בדבש! —"

ור' הרשלה גומר את הקדושה לבדו, בלי עזרת־המקהלה, כאילו נתכון בזה להשהות את שעם הנגינה הקודמת בפי הקהל. ואחר הוא חוזר לפרש את הפסוקים, לרכך את המלים הקשות, להנעימן ולהמתיקן ולעשות מטעמים לקהל. ועוד פעמים אחדות השתתפה המקהלה בתפלה: ב"תכנת שבת", ב"רצה" ו"בשים שלום" — והכל באותו הנוסח, בנוסח של שאלות ותשובותי של ישוב פסוקים ופירוש־מלים קל ונוחי ההתפלה סוף-סוף נגמרה.

הקהל היה מאושר ולא היה קץ ללחיצות-הידים ולברכות המאליפות, שנתכו על ראשיהם של החזן ומשורריו. כל אחר מצא לנחוץ להביע באיזה אופן את שביעת-רצונו. אחדים בהתלהבות ותשבחות ואחרים-ב"ישר כח" בלבד. גם הרב הזקן, בכבודו ובעצמו. הודה לר' הרשלה ולחץ את ידו בחבה. הנשים שכחו כל בושה: הן סלקו את הוילונות לגמרם, אכלו בעיניהן את החזן ואת המשוררים והמטירו עליהם מבול של בנות-צחוק ותנועות חן. וברוך הספקן התחיל פתאום מקלם ומשבח את ר' הרשלה ותקון בזה לפיים את נחמן באם ולהראות, שהוא, ברוך הספקן, מודה ומתודה. שמעה במשפטו. אך נחמן באם עשה את עצמו כאינו שומע ולא כבֶּד אותו אפילו במבט אחד.

224

לאט, לאט עזבו המתפללים את בית־הכנסת. כולם הביטו בקנאה רבה אחרי בעלי־הבתים, שמוליכים את החזן ואת דמשוררים לבתיהם. ביחוד קנאו בגבאי ובקצב. וכבוד גדול נעשה לו ו' הרשלה. שכל הקהל, אף־על־פי שהיה רעב וצמא, לוה אותו עד ביתו, ברך אותו ב"שבת־שלום" ורק א: הלך איש איש לביתו.

.1

יום־השבת עבר על העיירה במעדנים וברננים. בכל בית, שבו התארח אחד ממשורריו של ר' הרשלה, היה השלחן ערוך בכל מיני משעמים ושיר וזמר לא פחקו שם בכל שעת־הסעודה. המשוררים היו מוכרחים לחזור על פרקי־השירה של אותו יום ולהוסיף עוד מנגינות מתפלות שלש הרגלים והימים הנוראים. ובני־הבית, מקשן ועד גדול, עזרו על־ידם והראו אף הם את כחם בשירה.

גם בשאר הבתים, שלא היו בהם משוררים, היתה מורגשת שמחה יתירה. הרושם הנעים של תפלת ר' הרשלה לא נמחה כל היום; ובעלי־הבתים. כמוב לבם, פזרו תהלות ותשבחות לבעלות־הבית על התבשילים הערבים ועל החמין הצמומקים יפה. ובעלות־הבית. הנשים הצנועות והכשרות, היו מסמיקות מרוב נחת ודוחות את המחמאות בענות־חן. לא בזכותן, כביכול, עלו התבשילים יפה, אלא בזכותו של ר' הרשלה. ובכל מקום הושרו, מלבד הזמירות של שכת, הנגונים היפים מתפלתו של ר' הרשלה. והנשים אף הן היו מתערבות בקולן הדק בשירת־הגברים. לפעמים היה פורץ גם סכסוך קמן על דיוק המסירה של הגגון, אבל עד מהרה היו מתפייםים ושרים יחד בהתפעלות עצומה.

ובביתו של הגבאי היה השלחן ערוך כיד=המלך. חבל, חבל, שר' הרשלה אינו יכול למעום מן היינות המשובחים. לעומת זה רשאי הוא ר' הרשלה למעום מפשמידה ומעוגה זו – כל זה קל ונמוח בתוך הפה, מוכן ביחוד לכבוד האורח היקר. הגבאי אינו זוכרי אימתי היה מובע בים של תענוג כמו ביום הזה. הוא היה מרגיש את עצמו מאושר אילו היה רוצה ר' הרשלה להתפלל בעיירה זו בימים נוראים". הוא, הגבאי, לא ירתע לאחוריו משום הוצאות וישלם, הם מלהזכיר בשבת. כפי אשר ישית עליו דר׳ הרשלה. ובנוגע לר׳ שאול בעל־התפלה אין לו לר׳ הרשלה מה לחשוש. הוא, הגבאי, יסדר את הכל על הצד היותר טוב. והרי ר' שאול עצמו יְנַתַּר על חזקתוי היות שהקהלי לאחר ששמע תפלה הגונה כזו, לא יוכל להסכים, שר' שאול יתפלל בימים הנוראים. — הלא? הגבאית! מה דעתה? — בלי ספק! בלי ספק! היא טעמה היום טעם גן־ערן. היא מוכנת לוותר על שנים אחדות מחייה, ובלבד שתוכה לשמוע את תפלתו של ר' הרשלה בימים הנוראים! יואל־נא ר' הרשלה ויסכים, וה' יברך אותו בחיים ארוכים ובשלום! היא מזמנת אותו לביתה. יקבעו לו חדר מיוחד וארוחתו תנתן לו על שלחגם. הרי עיניו הרואות, שאין הם חסרים, ברוך השם, כלום. השם יתברך ברך אותם בכל. רק בנים חשך מהם. ר' הרשלה יוכל לאסוף אל ביתם את כל המשוררים ולשיר כאות נפשו, איש לא יפריע... ור' הרשלה מודה מאד, אלא שאין הוא יודע. חושב הוא ללכת לווילנה. קהלה גדולה. עיר ואם בישראל. לא יתכן. אולם אין הוא דוחה עדיין. הוא עוד יראה, יתיעץ במקהלה שלו. עוד חזוז

גם בביתו של הקצב היתה רבה השמחה. עקרת-הביתי אשה שמנה ובעלת פּנים ירחבים עם סנמר כפול, הגישה מדי רגע לסופראַנוּי לבנו של ר' הרשלה, ממימב

המאכלים. ואף הקצב עצמו היה מזרז אותו לרגעים ומשדל אותו בכל לשון של שדול.
שיאכל וישתה ואל יתבייש: ירגיש־נא את עצמו כמו בביתו! בניו ובנותיו ישבו
כשתילי־זיתים על־יד השלחן, אבלו בתּאָבון גדול את המאכלים הערבים והבימו בקנאה
אל הנער המשורר. ורבקה'לה, נערה יפה כבת חמש־עשרה, היתה מעיפה לפרקים
מבט גנוב על הנער הנחמד ובלחייה העגולות היו פורחות שושני־חן. ההורים הרגישו
במבוכת־בחם והחליפו זה עם זו מבטים רבי־רמז. ובמחו של הקצב חלף רעיון נפלא:
מה מוב יהיה לאָרס את רבקה'לה לנער־הפלא הלן, לכלי יקר זר. הוא גם מוכן לתת
ה' מאות רו'כ נדוניה! ומיד אחר הסעודה נמלך באשתו בענין זה. והיא — לב־האם
שבה רעד מגיל — היא מסכמת בכל לב! הלוואי, רבונו של עולם! מי יתן וזכתה
לאושר כזה! — ודמעות חמות, דמעות־שמחה, התחילו זולגות מעיניה הקמנות...

ונחמן באס אף הוא מעניק כיד רחבה לבאסו של ר' הרשלה. ואמו של נחמן, ברוכה תהיה לו, מביאה לרגעים מן המצבח משעמים שונים ומחייכת בחן לאורח הנכבד. היא מבקשת אותו, שיאכל וישתה ויהי-נא לו לרפואה. והבאם מודה בנהימה וטועם מכל מאכל וגומע מכל משקה מהלל את התבשילים ומשבח את היינות. וכשוב לבו הריהו מספר נפלאות על ר' הרשלה. אָה, אילו היה ר' הרשלה רוצה להתפלל כאן "ימים נוראים", היו גיועים ממתיקות! צריך לשמוע, כיצד מסדר ר' הרשלה את ה.עבורה"! מה יש לומר! --- נראית בעליל כל עבורת הכהנים. בית-הכנסת נהפך אז לבית־מקדש קשן. לא לחנם ברך ר' יצחק אלחנן את ר' הרשלה, שיזכה להתפלל בבית־המקדש. הם ודאי שמעו זאת, הדבר ידוע לכל! אבל ר' הרשלה נוסע מכאן לווילנה, והוא הבאם, מזמין אותם לבוא לשם לימים הנוראים. הם לא יתחרטו... ונחמן באַם רועד לשַמִּע דברי הבאם ומחלים בלבו לעזוב את ר' שאול בעל-התפלה ולנסוע לווילנה. הוי, כמה היה רוצה להכנס אל המקהלה של ר' הרשלה! ימליץ־נא עליו הבאַם הנכבד לפני החזן והוא, נחמן, אסיר-תודה יהיה לו כל הימים! -- והבאַם הנכבד מקמט את מצחו – קשה הדבר, כמעט מן הנמנע: ר' הרשלה קפדן הוא בבחירת משוררים וצריך להיות מושלם בשביל למצוא חן בעיניו. אולם הוא ישתדל-באסו של נחמן מוצא חן בעיניו. ינסה=נא לקחת "דו", ב'רד-נא ממנו עד יסול". לא רע! אפשר לעשות ממנו כלי של חומר מוב, אפשר לעשות ממנו כלי ... אָה, עדיין אין על מה להודות! הוא עדיין אינו מבמיח כלום. הוא יכול רק להשתדל והוא מקוה שיצליה, כי על כן נמלך בו ר' הרשלה תמיד. אך מי יכול לדעת?

דופקים בדלת. — מי שם ? — אני! — אַה, חיה-ברכה! בכקשה. בכקשה תשבינא!... זוהי שכנה שלנו! — תודה! אינה רוצה להפריע. היא סרה רק לרגע. יש לה בקשה קטנה: אפשר יואיל האדון הבאַם לבחון את קולו של בנה זה. יש לו קול מצלצל ושמיעה טובה. די לו לשמוע איזו נגינה פעם אחת, שיהא יודע למסור אותה לכל פרטיה ודקדוקיה. — האדון הבאם מחייך מטוב־לב: אדרבה, נשמע. ישיר נא הילד דבריכה. מה הוא יודע לשיר, פעוט זה? — שירה דוד'לי שירה אל תתכייש. הוא ביישן גדול! שירה דוד'ל: יהבן יקיר לי אפרים", או "עץ־חיים היא"... — הְס. לא רע! לא כן נחמן? — ש לו מָצוֹ־סופראַנו לדרדק זה. אלא שהַרֶנִיםמר שלו קטן ביותר והטונים הגבוהים הם בחזקת פּאַלצָּט; אף־על־פּי־כן לא רעי כלל זכלל לא רע!... כן, אשה טובה! יש לו איזה קול, אך הוא עריין רך, אל יובה לשיר. אפשר רע!... כן, אשה טובה! יש לו איזה קול, אך הוא עריין רך, אל יובה לשיר. אפשר שברבות הימים יתפתח אצלו קול הגון!.. — חיה־ברכה מודה מאד ומבקשת סליחה על

שהמריחה את האדון הבאס... שבת טובה! — שבת טובה — שנה טובה! — הָה-חָה-חָה! תמיד באים אליו לבחון קולות! הרבה קולות כבר בחן בחייו! כן יש קולות יפים לאחינו בני-ישראל, אלא שאינם מעובדים די צרכם. חבל! חבל!... שוב דופקים! לא. נחמן, בבקשה! הוא עיף מאד ואינו יכול עכשיו להתעסק בזה עוד-אחר-כך, לפנות ערב. רוצה הוא עכשיו לנוח. שנה בשבת תענוגי חה. הה, חה הלא יו...

הם! העיירה חבוקה בזרועות=התנומה. היהודים עיפים, חשים קצת בראשם. הם התרגזו היום דים. צריך לנוח קצת... "הוי, מפליא, לאט לכם, אל תקימו רעש! תנו לנמנם!" — והמפליא' יוצאת החוצה, מתישבת תחת העצים. מספרת ספורים ואגדות על ר' הרשלה ומשחקת בחזן ומשוררים. "לפעמים באים הילדים לידי ריב, ואז נפתח החלון של אחד מן הבתים, נשמעת גרירת סנדלי־בית ופנים אחוזי־שנה נראים פתאום בחלון ונוזפים בקרינים: "הסוי שקצים, אינם נותנים לעצום עין! הנני אליכם!" — הילדים נבהלים, משתתקים, והפנים הזועפים מסתלקים ונעלמים באנחה. הילדים מבימים עיד זמן-מה אל החלון, ממים אוזן" אם כבר נרדם הנוזף — וחוזרים לסורם.

לא ינום ולא יישן רק ר' שאול בעל-התפלה. דבר־מה מוצץ בלבו ומדריכהו מנוחה. גם בשעת-הסעורה ישב אבל ונוגה על־יד השלחן ולא יכול לגעת במאכלים. אשתו ישבה על-ידו והחרישה. אף היא. בתיה־לאה, היתה היום בבית-הכנסת. והיא מוכרחת להורות. שר' הרשלה הכהה לגמרו את זיוו של בעלה. אולם אין היא רואה עדיין שום סכנה בדבר ר' הרשלה יסע מכאן ובעלה יכהן במשרתו כקדם, על אפו ועל המתו של הגבאי, הרשע-המרושע. יש לה במחון בשם יתברך. יהודים בני-רחמנים לא יעשו עולה לבעלה, לא יגולו את חזקתו ממנו. לא כן ר' שאול. הוא שרוי בפחד ולבו מנכא לו רעה. אולם הוא משתדל לגרש את המחשבות המרות שבת היא מלזעוק! והוא פותה בזמירות של שבח: "ברוך אל עליון, אשר נתן מנוחה!-אבל קולו מתחיל רועד והוא מפסיק פתאום. קם ויוצא לחדר השני – הוא חש מאד באצבעו! ומיד הוא שב ובת-צחוק אנוסה מרפרפת על שפתיו החורות. הוא מתנצל לפני אשתו: "איני בקו הבריאות חש אני בראשי", ממהר לגמור "את המעודה ושוכב לנוח. אך גם בשכבו אינו מוצא מנוחה. הוא מרגיש את עצמו כה חלוש, כה עלוב. זה עשר שנים והיהו מתפלל כאן. עשר שנים! האמנם יהא הקהל כפוי-מובה! הוא חושש מאד – הגבאי תקיף גדול הוא ומושל בקהל ביד חזקה. אדם זה כמה הוא עולב אותו! לא מצא לנחוץ לשלוח אליו אפילו אחד מן המשוררים! אח, אילו היה כאן בנו בנו שבאמריקה ! לפניו היה יכול להסיח את צערו והוא היה יכול לריב את ריבו. אך עתה הוא יחידי בודר. ואשתו-הלא רק אשה היא ומה יכולה היא להבין בענינים כאלה ? — הנה היא יושכת בחדר השני וקוראת לה במנוחה ב-צאינה וראינה" ישלה. הוא חושר בה, שאף היא מבכרת את ר' הרשלה עליו. — לבו מתמלא רחמים על עצמו, הוא הופך את פניו אל הקיר ועוצם את עיניו...

זמן מרובה שוכב ר' שאול למעצבה, גם ולא גם, ופתאום הוא קופץ ממטתו ונגש אל החלון.

תנועה בחוץ הקהל נוהר אל בית־הגכאי. הנה הולך נחמן באַם עם באסו של ר' הרשלה. הם עוברים על־יד ב'תו ונחמן אף את ראשו אינו מפנה כלפי חלונו של בעל־התפלה, שהוא, נחמן, משוררו כפוי־טובה זה! הרי ר' שאול לקח אותו למשורר

כשהיה עדיין פרחח ונקרא נח-קה וקולו היה אז כקול האפרוח. ובמשך עשר שנים מפל בו ר' שאול, למד אותו הרבה שירים, עשה אותו לאיש. עכשיו — הריהו בועם בו. העל זה לא ידאב לבו ? — הנה נחפז ר' עזריאל. הוא תמיד נחפז, אפילו בשבת. ר' שאול רוצה לעכבו. לחקרו, לדעת פרטים, אך מיד הוא נחם: אינו רוצה להַראות בקלקלתו לפני השַמש. אַה! הנה שכנו עכבהו. הוא שואל לחדשות והשמש מסרב, מסרב ומספר בכל זאת: שהגבאי משתדל להשפיע על ר' הרשלה. שיתפלל גם בימים נוראים"; שאף הקצב עוזר על־ידו. אלא שר' הרשלה עדיין מפקפקי מסרב; שר' הרשלה שאל את הגבאי, מפני-מה אין רואים את בעל-התפלה. ושהגבאי ענה, שר' שאול אינו בקו-הבריאות; שהקצב לוטש עין על הסופראנו. בנו של ר' הרשלה, רוצה לקחת אותו לחתן לרבקה'לה שלו. ויש אומרים, שהוא מבטיח לתת אלף רו'כ גדוניה; שנחמן באַם רוצה להמנות על משוררי ר' הרשלה, והבאַם הבמיח לו להשתדל; בדבר שָּׁי שֶׁי. אך ר' שאול אינו שומע עודי דבר־מה נקרע בלבו. הוא צונח על כסא לפני החלון וקורא: .בתיה לאה! בתיה לאה! — אין קול ואין עונה. איננה! אנה הלכה? הגם היא שם, בין המון הנשים הצובאות על ביתו של הגבאי?-ור' שאול נאנה. הוא כובש את פניו בין שתי כפותיו ושפתיו רועדות: ברד! בדד!-יבחוץ — רמדומי־ערב. זה עתה שקעה השמש ושמי-המערב בוערים באש־ארגמן. נהרי נחלי אש שושפים ועיברים על פני הרקיע, וביניהם מתלבטות צורות שונות נבלעות ומאוכלות, ואחרות באית במקומן ואף הן מובעות בים־הלהבה ועד מהרה תעלמנה והיו כלא היו. ועיני היהורים נשואות אל מראה-התבערה אשר בשמים. ולבם באשי מצער ומרחמנות על הרשעים, שעוד מעם וישובו שאולה ושבו להתענות באשי הגיהנום, במדורי=התופת...

לאם. לאט יורדים צללי-ערב, הולכים הלך וכהה, הלוך והתעבות, ונחים על פני העומדים על־יד בית־הגכאי ושומעים בחרדה את שירת המקחלה. שמשתפכת בצער ויגון, כקינה עגומה על פרידת שבת המלכה, על סלוק הנשמה היתרה. ויהודים נאנחים. בעיניהם מתחלת לפעפע דאגה מרה. דאגת-החול. עננת-עצב מלימה את כל העיירה ומעיקה על נשמתה. ומתוך העננה בוקעת ועולה ומחלחלת באויר תלונה חרישית, נגה, מדכאת, שכאילו היא קובלת ואומרת: "הנה כי כן מהרה השבת לחלוף! כך חולפים הימים, השנים, כל החיים!..."—

# הַמַּתְּכוֹת וְהַמַּחֲצְבִים בְּאֶרֶץ־יִשְׂרָאֵלּ.

(מוף) \*).

מאת

### ר״ר מ. זאַגורודסקי.

۵.

#### המחצבים.

על המתכות אנו צריכים לדון לפי המבנה הגיאולוגי של א"י המשוער על־ידי חוקרים.
שרובם עסקו בחקירת ארצנו דרך אגב ובאופן שטחי, ולפיכך מוטלות כל מסקנותיהם
בספק. לא כן הדבר בנוגע ל מחצבים: אלה על-פי רוב גלויים דם. גלויים היו
לאבותינו וגלויים הם לנו. בכריַתם והציבתם היו עוסקים תמיד בארצנו ומתעסקים גם
היום. ומציאותם מתאמתת גם לפי ראות־עינים וגם לפי ההשערה, שארצנו היא כולה
קרשונית. התאור, שגתתי למעלה מן היצירה הקרטונית בארצות-אירופה, נותן רשות
להחלים, שאוצרות המחצבים, הנמצאים בכל שאר הארצות מאותה היצירה, נמצאים
גם בארץ שאואל. ודבר זה מתאמת גם להלכה וגם למעשה.

בחקירת=המחצבים בארצנו עסקו רבים. כי חקירה זו קלה היא בערך ואינה דורשת עבודות נמשכות שנים ומצריכות התאמצות יתרה והוצאות גדולות (מלכד, כמובן, חפירות של שמן־אכן). אבל ביחוד עסק בחקירה זו בלא נק נה ורן, גיאולוג גרמני, שבקר את ארצנו פעמים אחדות והשתמש גם בידיעות של אחינו היושבים בארץ זה כבר. בלאנקנהורן כתב ספר מיוחד, שבו הוא מבאר ומפרט את כל הידוע לו על המחצבים בארצנו. ולפי ספר זה, שנכתב בשנת 1902, אנו נותנים בזה ציור קצר מן המחצבים היותר חשובים. וראוי להעיר, שהמחבר הגרמני יְדע מה לגלות ומה לכסות, ויש שהוא מגלה מפח ומכסה מפחיים; ודברים הרבה אף לא פרסם כלל בדפום וגלה רק לשולחיו: הרי לא היה במוח, שאם יראה בדפום את מקום מציאותם של הנפט או החמר בדייקנות יתרה, יבואו דוקא הגרמנים וישתמשו בהוראותיו. התורות המופשטות והדעות העיוניות נְתְּנוֹת להגלות לרבים ולכל העמים, אכל המדע השמושי והחקירות, שיש בהן משום נצול ורוח, באים רק בשביל צבור ידוע ועם ידוע.

<sup>\*)</sup> עיין "השלח". הכרך הנוכחי, חוברת אי (למעלה: עמי 45 -- 50).

לפי בלאנקהורן, נמצאים אוצרות של מחצבים שונים בארץ־ישראל בסביבה הקרובה והרחוקה של ים-המלח או במי הים ההוא. לפי זה, יש מחצבי-יבשה הקרובה והרחוקה של ים-המלח או במי הים מתדרים לפי ערכם בקרוב בסדר זה: שמן-יש מחצבי-היבשה מסתדרים לפי ערכם בקרוב בסדר זה: שמן-אדמה או פָּטרוּל; חֵמר נקי (אספאַלט או כופר); סיד מזופת או רוויי-חמר; זרחניות קרטוניות; מְלָחִים מרוכזות (שיש בהן אחוזים מרובים של חומצת הזרחנית); זרחניות קרטוניות; מְלָחִים לְיִאִים (Abraumsalze), שקיומם מוטל עוד בספק; נפרית נקיה; מלח סדומית או מלח־מכרות; מִחְסֵץ-הַּכְרוֹם (כרוֹם-אוֹקמיד).

המחצבים שבמים (מי ים־המלח) הם: הכלור האשלגי והכלור המאגנסי; הברום המאגנסי; היוד האשלגי.

משתי קבוצות-המחצבים שרשמנו מעניינת ביחוד הקבוצה הראשונה, קבוצת מחצבי - היבשה, ועליה נדבר ביחוד בפרק זה.

- 1) נושאי=המחצבים ההם הן השכבות הגיאולוגיות האלו: 1) ה ד ול ו מית מן היצדה הצינומינית, שנמצאת לרגל המורד המוצק שבמערב=הים (ים-המלח); דרומה לעין-גדי נמצאים בשכבה זו מלחי חומצת המלח וחומצת הגפרית: גפרית-המאגנסיה לעין-גדי נמצאים בשכבה זו מלחי חומצת המלח וחומצת הגפרית: גפרית-המאגנסיה Mg S O, כלור המאלג Mg S O, כלור המשלג KCl, המלחים האלה נפרשים (מוזעים") החוצה מתוך השכבה, ומזה אפשר ללמוד, שבתוך ההר או בעמקו (בשרשיו) מצויים מלח האבן והמלחים הלואיים למלח זה (אלה הם המלחים המלוים את המלח הרגיל, שמשמש הומר-חציבה: כדי לחצבו מרחיקים ומשליכים הצדה את המלחים האחרים; ומזה שמם בגרמנית אבראומואלצע", ובעברית ("לואיים"). מתוך סדקי הדולומית הזו במקום שכבות הדולומית באות לפעמים גם שכבות שונים שבסביבת=החוף: מְצָּרָה, ואַדי-הח מ ר (הכופר) הנקי. חזיון זה מצוי במקומות שונים שבסביבת=החוף: מְצָּרָה, ואַדי-הח מ ר (הכופר) הנקי. חזיף המזרחי. ויש מקומות בשכבה זו, שהאבנים בהם מחודרות ורוויות זפת. בישומיות הן וצבען חום הוא, כצבע הפחם העפרורי החום; אלו המזופתות נמצאות בואַדי=אום=בגע"ק.
- שניה בערכה היא היצירה של הציגון התיכוני, שנקראת בא־צות-אירופה הַקְּמְפַניוֹה". מעניינת היא אותנו במדרגתה המכילה מינסיד מנומר, גבסי מיני סיד מזופתים (בימומיים) זגם מינסיד. שמכיל אבני־צורי כל אלו הן יצירות, שהן ידועות באירופה בשם שרמוני־לֵידָה, קרטוני באקולימים צְפְחַת־הרגים. כל השכבות האלו עשירות מאד במאוכניות: מיני חלחולים או פוראַמיניפרים מיני רכיכות או מוליסקים, מיני דגים מהתפרדותן של בעלי־החיים ההם נוצרה הזפת (השמנונית) של הקרטונים המזופתים, בוודאי משיירי בעלי־החיים ההם נוצרה גם חומצת־הזרחן בזרחנים השונים המבעיים. חבור השכבות האלו וקבוצו למקום אחד יוצר את כל הגַּבְלוֹת (Hochplateaux) התחתוניות לאורך כל החוף המערבי של ים־המלח (מרבר־יהודה) זגם את התחתוניות לאורך כל החוף המערבי של ים־המלח (מרבר־יהודה) זגם את

הגבלה של מזרח־הירדן. בכל מלוא־שמחן, אכל ביחוד בצפון, נמצאים כאן חַרְבִיצים של סיד זפתי ושל זרחניות. והתרביצים פעם הם בני ערך גדול בכמותם ובאיכותם ופעם — פחותי-ערך, כי קטנים הם.

גם במצרים עשירה השכבה של הצֵינון התיכוני או ה.קמפניות' באותן הזרחניות. בשנת 1886 נגלו תרביצים הרבה מחומר זה — הזרחני — במדבר הדרומי של הארץ, — ומיד התנפלו עליהם חברות אנגליות והתחילו מנצלות אותם לפובת החקלאות. אבל מחצבי־הזרחנת שבמצרים עניים הם בחומצת-הזרחן, לעומת זה עשירים הם ביסוד זה החמרים המכילים את הזרחן, שנמצאים במזרח-הירדן, וכמות האחוזים של הזרחנתי הכלואה באבני־הזרחן שבארץ-ישראלי היא היותר גדולה שבאבני כל העולם; ובשביל זה כדאי גם להעלותן לאירופה ולעבדן שם. במצרים נמצאות רק הזרחניות הקיפוניותי שבהן אולי אפשר להשתמש בפנים הארץי אבל לא כראי להעלותן לחוץ-לארץ, כי קטנה כמות-הזרחן שבהן ויצא שכר המלקוח בהפסד ההוצאות להובלה ולעבוד. — בדרום החבל ההוא בסביבת ים־המלחי נראים לפעמים "גידים" ירוקים בתוך שבכת הקיפון של הקמפניות. הנידים מסולסלים ומפותלים הם, ומכילים הם בתוכם את מחמץ הכרום.

3) הרְבָדִים השרשוניים מן התקופה הרביעונית (הקְּווּאַרְמִירּ בסביבת ים=המלח ובעמק-הירדן מכילים בתוכם במקום אחד מפקעת (קונגלומיראַט) אחת עשירה בחמר. מפקעת חַמָּרִיה, שהיא כולה חול וחצץ מודבקים יחד בחמר נקי, שכמותו בתוך המפקעת מגעת עד ל - 20 מכל באבן. מוצא יצירת האבן הזו. כמו שאפשר לשער, הוא מהתפרצות הפשרול ממעי־האדמה בזמן רעידת=הארץ בתקופה קדומה.

שכבות-הטינסיד הקרטניות שעל חופי ים-המלח עשירות הן לפעמים ב ג ב ס , ובמקומות הרבה מצויות בהן גם פקועות של גפרית נקיה. נוצרו פקועות הגפרית ההן על־ידי התפרצות מעיינות מעמקי-האדמה. מעיינות, שהכילו בתוכם מימן־גפריתי.

את הפָּמרוֹל נְּדוֹ בשני מקומות בסביבת ים־המלח; המקום האחד הוא במערב והשני במזרח. ומעניין הדבר, ששני המקומות האלה נמצאים בדיוק אחד מול השני. קשה לגישת אל שניהם; יותר נקל לגשת אליהם בסירה או ברגל דרך החוף מדרום, אבל לא ברגל דרך החוף מצפון. לרוחב הים; ממזרח למערב, עוברת בקרקעיתו רצועה כעין עמק צר וארוך או כעין תעלה מחוף אחד למשנהו; על שתי קצות התעלה הזו נמצאים, כנראה, שני המעיינות ההם של שמן-האדמה 1). כל השכבה

ו) כשם "נפט" ירו" במסחר חומר אחר, לא הפטרול או שמן-הארמה. אבל לשם הקצור נשחמש גם אנו לחלן בשם זה.

העשירה בנפט היא, כנראה, שייכת כולה לרצועה התיכונית ההיא, שהיא בקמפניות המדרגה היותר עשירה במאובניות. אילו היו עושים קדוחים (הפירות לעומק) לחפוש המפט, הדבר קרוב לודאי, שהיו מוצאים את הנוזל היקר הזה בכל החוף המזרחי והמערבי של עמקיהים, החל מן הקצה הדרומי של יםיהמלח ועד יריחו, זאת אומרת. בכל השטח העשיר בחמרים מזופתים או בופתנים. ביחוד היו מצליחים בקדוחים בקרבת שני המעיינות הנזכרים 1). כדאי להתחיל בקדוחים מתחלה בסביבת המעיינות הללו ורק אחר־כך יש לעבור גם אל הקצה הדרומי־המערבי של הים, במערב הריסדום, ואל הקצה הצפוני־המזרחי של הים, מפני שבשני המקומות האלה נגלו ממעמקים הפךשות זפתיות, שמעידות על הנפט שבנבכי־האדמה, וגם מפני שבמקומות אלה נמצאים מעיינות מלוחים, שאף הם משמשים סימן לנפט.

מי ים־המלח יורקים לפעמים מעצמם את החמר למעלה ולפעמים נפלט האספאלט באופן זה בכמיות גדולות, מתרומם הוא מקרקע הים, בוודאי מנקע או סדקי שעובר את כל קרקע הים לאָרכוּ דבר זה מוכח מתצפיה זו: על פני המים רואים לפעמים לאורך כל הים קו רחב של קצף לבן, שהוא מעניין מאד במראהוי קו זה נראה עד למרחוקי ובודאי מתאים הוא לסדק שבקרקע"הים מתחת לארץ 2).

מציאת-החמר בתמידות, בצורת־מחצנים. ידועה ביחוד רק בשני מקומות. אבל בשני חופי־הים אפשר למצוא עוד מקומות אחרים, שהחמר מצוי בהם. באחד משני המקומות הללו. במפקעת החמרית שביצירת-השרטון, בקצה הדרומי־המערבי של הים, כבר מוציאים לערך 1,000 מטר מעוקבים של חמר משבח, שמחירו בוודאי מגיע עד חצי מיליון מארק (על-פי המחירים של שנת 1902).

אפשר להוציא את החמר גם על־ידי קדוחים בעמקי=האדמה. את המפקעת החמרית הנזכרת אפשר לעַבּד בגלוי. אבל בסלע נמצאים עוד אוצרות=חמר. וצריך יהיה לכרות בו ולחפש אחרי עקבות=החמר גם במעי־האדמה. כי בכל הנקעים שבסלע נגלים עקבות־החמר.

בהר אַל־סֶבָה (מצָדה) אפשר היה לסדר מכרות פנימיות, כמכרות שבכל הארצות העשירות במחצבים: אבל בא־ק־ישראל עדיין לא נחקרו התרביצים של ההמר לא מצד מיבם ולא מצד כמותם וגדלם.

גם בחוף המזרחי של ים-המלח כאילו החמר מבצבץ ויוצא מתוך הסלע, כדרכו בחר אל-סבה; אפשר שהמקום נמצא בקרבת מעין-הנפט. שדברנו עליו לפני זה.

<sup>1)</sup> את מקומם של שני הפעיינות אין בלאנקנהורן רושם בדיוק מטעם שרמזנו עליו למעלה.

<sup>2)</sup> על רצועת∘הקצף כתבו תיירים שונים ושערו עליה השערות הרבה. תיירים אדים ראו גם במרומי-היקיע רצועה לבנה מקכלת לרצועת-קצף זו. וזה גם גרם לספקות ופקפוקים בהשערתו של בלאנקנהורן.

השיד החַמֶּרי (אַספאלם־קאלק׳ בגרמנית) נמצא בכמויות גדולות במדבר־ יהודה בכל היצירה של הצינון התיכוני (הקמפניות), לאורך האזור המקביל ליכ-המלח ולעמק-הירון; ביחוד מרובה סיד זה בסביבת ההר .נבי-מושה". אפשר להכיר אותו בנקל לפי צבעו החום-השהור במקום השכר. כמות הזפת באבן משתנית מאד במקומות שונים. בינבי־מושה" הכמות היא עד 25%, תרביץ גדול נמצא שם, שכמות-החמר שכו הוא מן ₀ 10 עד % 25. אפשר לשער. שסיד המרי זה יתאים במקרים רבים לרצוף הרחובות בחמר (כותשים את האכן לאבק ואכק זה נשפך ונרמס או גכתש ונלחץ לשם רצופם של רחובות־העיר), אבל לשם זה צריך יהיה לעשות עוד הרכה נסיונות. גם בהרטוב, על אדמת המושבה, מצויה בעומק של 15 ממר שכבה של סיד חמרי זה; באש הוא ביער בשלהבת כהה קטנה. לפי דבריו של בלאנקנהורן, — שאליו שלחנו דוגמה ממהצב זה. — אף יצירה זו מתאמת לרצוף־ רחיבות. בהסקת המכונות של המחנה ושל בית-הבד אין בעלי-המחצב משתמשים באבן זו, כי, כנראה, עניה היא בחשר ומכקדת היא על דשון התנורים. בלא שרון בדרך מירו שלים ליפו — מצוה שכבה זו בעומק של יותר ממאה מְטרים. בשני המקרים נגלתה שכבה זו בזמן הפירת־בארות. יש מקרים, שהשיד הוא כל-כך עשיר בחמר. עד שאפשר גם להוציא חמר נקי ממנו. וכדאי להעיר, שכל בתי המסחר בחמר, שהתקיימו בברלין, היו מביאים את כל צרכיהם המרובים מאד בחמר־לכבישים בערים הגדולות — מאי שליה ומאי סיקיליה; והרי הסיד החמרי הנא משם הוא תמיד פהית מכן  $20^0_{\ 0}$  חמר, ועל-פי רוב הוא בכמות החמרי ההמרי

על הזרחניות המרוכזות לא כתכו התיירים עד בלאנקנהורן. הוא היה הראשון והיחידי, שגלה אותן וכתכ עליהן במאמריו ובספריו. המקום, שבו נמצאות הזרחניות המרוכזות הללו, ידוע רק לו לבדו. נמצא הוא, לפי דבריו, בחבל־ארץ עשיר בגשמים על פני הגבלה של עבר־הירדן מזרחה, בגובה של 900 ממר על פנידהים. האבן המכילה את הזרחנת מכסה את כל הגכלה ועליה עוברת דרך של ארחות גמלים. את הבחינית הראשונה של הזרחנים הללו עשה חימאי אחד 1). אבל בבחינתו של חימאי זה היה חסרון אחד: הוא לא הגכיל בדיוק את כמות החרסית שבאבנים הללו. מפני כן נמסרו האבנים לבחינה אחרת, למימחה לזרחנים, ד"ר צל שנר, הללו. מפני כן נמסרו האבנים לבחינה היה מוכח למים הלונית בחימיה הגרמנית והלז מצא, שההרכבה של אבני הזרחנת היא מוסף 83,68 של תוְרַחַת־סידונית (מריקאלציום פוספאט), ומחמץ־החמרן ומהמץ־הברזל (שניהם נקראים בחימיה הגרמנית בשם "עפרוריות חרסיות") מצויים בהן רק בכמות קשנה של 1,120 !

זרחניות פחות עשירות בזרחנת הן הזר חניות הקרטוניות. רבדים של

<sup>1)</sup> שמו ז אַ כ ס ה. והוא כתב בכתב-העתי 1897 /ZDPV. מאשר בשם: ,חומר להכרת ההרכבה החימית של המחצבים האבנים והשימות של אַרְעְרִישׁראלי.

חומר זה באים לסירוגין עם רבדי השיד הזפתי בכל הקמפניות של מדבר-ירודה וכמותם של חמרי־הזרחן היא יותר גדולה מכמותן של הזפתנים. אלשנר הנזכר, החימאי לזרחנים, עשה כעשר בחינות מן הקרטינים ההם ובכולם מצא פחות או יותר זרחנת. אפשר להכירם בחיצוניותם לפי שיורי הדגים המרובים שבהם. ביחוד שדרות (חוליות־השדרה) וקופרוליטים. גם הקרטון הורחני וגם הסיד הוְפְתִי שניהם עומדים גלויים בתרביצים גדולים ואפשר לעכדם בגלוי במחצבים, בלי צורך במכרות תחתיות (בעמקי־האדמה). המקום העיקרי נמצא על־יד הדרך מירו שלים לירי חו. לא רחוק מחצוְ־אֵל חַרורה. בקיר אחד של הדרך, בשכבה, שעָּכִיה כשבעה מטרים. מצא בלאנקנהורן שלשה רְבָדים של סיד זרחני, שכדאי, לדעתו, לנצלם: רובד אחד עביו כחמשים מאנטים. הרובד השני עָביוֹ כמטר אחד והשלישי — כחטשה־עשר ס"מ; בסך־הכל עָבִים של שלשת הרבדים הוא 165 ס"מ. סיד זה מכיל הִוְרַחַת-סידונית לערך מן 47 עד 50 אחוזים ומחמצי הברזל והחמרן — 2/51 אחוזים.

הקרטונים הזרחניים והסידים הזרחניים של מערב־הירדן יכולים להתחרות בזרחנים מאותו המיב. הנמצאים באלגזיר ובגפסה, שהרי אלה שבארץ־ישראל נמצאים בקרבת מקום=ישוב סמוך לירושלים- הזרחנת. שאמרנו עליה למעלה, שהיא מרובת האחוזים של חומצה זרחנית, היא מן המין האפשימי ויש בה  $^{0}$  88 של זרחנת סידית (זרחת- הסיד) ורק לערך  $^{0}$  1 מן המחמצים המשושים (מחמץ־הברזל ומחמץ-החמרן). זרחנת זו יכולה לשמש חומר מסהרי חשוב מאד בתעשית הזרחניות, אם, כמובן, תתאמת ההשערה, שבמקום זה יש תרביצים אחדים, יותר גדולים בכמותם- אבל כל התעשיה של הכנת זרחנית תשתנה כולה אם רק ימצאו מברות של זרחניות כאלו בקרבת מסלת=הברזל דמ ש ק - מ כ ה, שהיא קשורה כנמלים שבחוף הים־התיכון.

מכינים את הסיד הזרחני בפלורידה שבאמריקה, כי האבן שם עשירה היא בזרחנת והעבודה כדאית היא: המלקוח של חומצת-הזרחן גדול הוא. אבל כמה הרפתקאות עוברות שם על תעשיה זו ומה קשה שם הדבר! קודם כל, צריך לגלות את הרובד הדריש לעבוד מתחת שכבה עבה של עפר; אחר־כך צריך להרים ממעמקים את החרסית המכילה בתוכה את הזרחנת; צריך לרחוץ, לשדוף, לנפות את החומר, ואחר=כך להביא את החומר המעובר אל מסלת־הברזלי שלפעמים דחוקה היא מילין אחדות מן המכרות. הזרחנת הארצישראלית לא תדרוש רהיצה שרפה זנפוי: צריך יהיה בוודאי אך לנקות מעם את החומר הבא בצורת רגבים גדולים, כי כל האבנים המעובדות הן בצורת סלעים. הוצאות-העבוד תהיינה לפי זה די קשנות מוצרים הוצאות-העבוד תהיינה לפי זה די קשנות מודרים בצורת הוכל בצורת הוצות הוצות הוצות הוצאות-העבוד תהיינה לפי זה די קשנות מודרים בצורת הוצות בצורת הוצות הוצות

לפי הנראה מתאור קצר זה. נמצאים אוצרות של מחצבים מועילים גם בקרב עפרות-ארצני. אבל אלה לא הועילו עוד לאנושיות במשך האלפי שנים; ואף עכשיו
עדיין הם עומדים ומצפים לשחרורם מנבכי-האדמה. דרוש לשם זה" הון רב, אבל
ביחוד אהבה לארץ ורצון גדול להועיל גם לתעשיה שלה. אלה הם האוצרות הנסתרים,

שהיו סמויים מן העין או שתועלתם נודעה רק בזמן האחרון (הזרחניות כדשן לאדמה, ביחוד לאדמות־ארצנו. שהן עניות ברובן ביסוד זה). האוצרות הגלויים, שהשתמשו באחדים מהם גם אבותינו, מועטים הם: המלחי הגפרית החמר והגבם. הגפרית והמלח היו ידועים לרע לאבותינו. כי בכל מקום, ששם נמצאים שני הגופים האלהי האדמה "חולה" היא ואינה מגדלת שום צמח מועיל — כל זמן שאין רוחצים אותה במים רבים אדמה "מלחה" כזו מצויה בשמחים גדולים בקרבת ים המלח, וגם הגפרית לפעמים פורהת על פני האדמה ההיא. גם המלח וגם הגפרית הם סימנים של עזובה, כי בארץ תרבותית. בארץ של ישוב צפוף, "מרפאים" אדמות כאלו: במצרים רוחצים אותן שנה-שנה וזורעים עליהן אורזי ואחר האורז בא צמח תרבותי — צמר-הגפן, התלתן או הדגן.

הציור בתורתנו מתאים הוא מאד למציאות: "הדור האחרון וגו' והנכרי, אשר יבוא מארץ רחוקה, וראו את מכות הארץ ההיא ואת תחלו איה אשר, חלה ה' בה: גפרית ומלח שרפה כל ארצה. לא תזרע ולא תצמח ולא יעלה בה כל עשב" ואמרו: איך זה היה הדבר הזה: הלא כל ככר־הירדן היה "כגן ה', כארץ מצרים"? "יספרו להם. כי נוסרו יושבי=הארץ ונתשו מעל אדמתם, והושלכו אל ארץ אחרת, ותיים הארץ, ותהי לערבת־מלח (דברים. כ"ט. כ"א – כ"ז). השמחים, המתכסים מלח וגפרית ילכו ויגדלו אם לא נחוש לעזרת ארצנו ולא נשתמש במי-הירדן המרובים להועלת-חופיו. אם נתן למים להתנדף חנם ולא נשתמש בהם לצרכים תרבותיים, להבראת־העפר, לנקויו מן הגופים המזיקים, לרחיצתו ולהכשרתו לגדול צמחים תרבותיים. מן המלח ומן הגפרית הנפרשים על פני הארץ בקרבת חופי=הירדן ובסביבת ים=המלח אין שום תועלת ליושבי-הארץ. מלח זה אין לו בכלל ערך וגם הגפרית אינה מצויה שם בכמויות מרובית כל־כך, עד שכדאי יהא למפל בה. אין זו הגפרית המצויה בקרבת הבאלקאנים שבאיםליה, בפומארולים, ואין לה ערך הלבלי=לאומי.

לעומת זה יש ערך גדול ל מ ל ח ה ר ג יל . בעבודו התעסקו אבותינו (מכרה=מלח")
והכנת המלח מן המים הרוויים היה באותו אופן, שמכינים אותו גם עתה במקומית הרבה
ילמשל, ב ק ר ים . בקרבת פ י ר י ק ופ , על האגמים המלוחים, ב א י פ א ט ו ר י ה י
בקרבת הלימאן, ועוד). על ים־המלח ועל הערבה השוממה כבר דבר י חזק א ל . אם
מי=הירדן אינם מבריאים את הים הזה — כי באמת מי=הירדן עוד מוסיפים כל מיני גופים
מיהכותיים ומחצבים שהרי הם מביאים לו יום-יום חומר מים רבים עם כל מיני מְלְחִים
נמסים בהם מן המעיינות המיניראליים המקיפים את חופיו — אז נחל חדש, היוצא
מירושלים נחל מים בריאים ומתוקים ישפך אל הים ההוא "זבאו הימה, אל הימה
המוצאים ונרפאו המים" וביחד עם זה תרְפא כל הסביבה וגדל בה כל עק־מאכל.
ומפני שגם המלח הלא נחוץ לקיום־האדם, על־כן "בצאתיו וגבאיו (של ים-המלח, אלה

זוהי באמת התעשיה היחידה (מכה-מלח), שכראי לדבר עליה במצכנו כיום. שאר התעשיות עדיין הן מומלות בספק גדול; שהרי גם מחצבי-החמר. שנמצאים עכשיו בידי בידואים (ערביים אחדים חופרים אותה, מוציאים החוצה ורוחצים במי־הירדן — ומרויחים בזה אילו גרושים ליום) צריכים עוד למוד וחקירה. לפנים בווראי היה החמר גלוי (נועמק-השידים בארות-בארות חמר"), אבל עכשיו כמותו הגלויה הופחתה עד מאד ודרושים קדוחים וחפירות יקרים כדי למצוא את החמר הממון והנסתר.

גם תעשית-ה ג ב ס עומדת ומצפה לימים מובים מאלה, כשתשוב אירופה לקדמותה ונוכל לבנות כבשונים ולהמציא לה חומר זה מארצנו; בפנים־ארצנו אין לו לגבס ערך חשוב.

אַנִי – כּהַוּ־חָצִּיוֹ קַלּ־הַבָּב. קַלִּילֵּ־צַעַד בִּין כַּרְפָּרִי־נֶפֶש. הַנּוֹסֵךְ יִוֹן־נְעוּרִים עַלּ ראשו יְעֵינְיוֹ לַּתְּהוֹם יְתוּר־פְּעָטִיוֹ... הַפַּרְקִיד חֲלּוֹמוֹת כִּנְחָשִׁים. הַפַּרְקִיד חֲלּוֹמוֹת כִּנְחָשִׁים. הַפַּרְקִיד חֲלּוֹמוֹת כִּנְחָשִׁים. הַבּוֹנִים עָצִי-זָרָה בַחוּצוֹת...

יְפַּת־עמֶׁק מְנְיֵּת־הַוְחַלּוֹמוֹת וַעֲדֵבְה יְּדֵב בּוֹזִי־תֵבֵל ! אַך יוְדִעי נִילּ־צִּדְקַת־הַשִּׁכְּחָה בָּה יִקְרָאוּ כִּבְשַׁפְּרִיר־שֶׁטְיִם... בָּה שִׁכְרוֹן־כּוֹכָבִים בְּלֵילּ־יַלְדוּת. הָה הָר מַעְיְנִי־אֹמֶן עַלִּיזִים. הָה בְּנִי יָבָּר שׁוֹחֵק עַלּ קְבָּיִים...

אָנִי – פּהֵן־חָּלּין קַלּ־הֵבְּבּּ הַנּוֹצֵר אֶת סְנָלַת־הַחָלוֹמוֹת וּמְשֻׁבְּצָה בְּכָלִילּ פְּנִינִי־צַעַר מֵחֶשְׁבָּת לְּבָבוֹת שַׁכּוּלִים... בְּרְדָתִי עֲצוֹם-נֵב אֶלּ הְּחוֹמִי ? – זֶה אָחִי הַשׁוֹכִן בְּעַב־הֶעָתִיד. אָלּ-נִעַר, הַתַּן רוּחוֹת־בּלֶּקר ! אַלֿ-נִעַר,

רחובותו תריף.

# מֶבֶר וּכְנַעַן.

מאת

## ד"ר נחום סלושץ.

מאמר ראשון: האמורי והכנעני.

.8

#### האמורי.

בראשית ישבו בארץ־ישראל שבטי עמים שונים, שהיו שייכים לסוג האדם הקרמון מן התקופה הניאוליתית, שאֶת עקכותיו מצאו החוקרים בכל ארצות הים־התיכון 1). בני־האדם הקדמונים הללו התגוררו במערות. השתמשו בכלייאבן והיו שורפים את מתיהם. החפירות. שנעשו בימינו בגזר, לכיש, תענך ושאר מקומות בארץ-ישראלי הביצו אור ידוע על ארחות־חייהם ועל הזמן שחיו בו, שנמשך עד לערך ראשית האלף השלישי לפני סה'נ. יש משערים, כי שבטי הרפאים, הומזומים ושאר העמים הלועזים. אשר שרידיהם נשארו עוד בארץ בימי ככוש בני־ישראל. היו התושבים הקדמונים האחרונים הנותרים בתקיפה ההיסטורית. כמודכן נעלה כמעט מעל כל ספק, שתושבי־ המצרים הראשונים היו שונים בגזעם ובתרבותם מבני־שָם, שבאו אחריהם. המצרים הקרמונים מן האלף השלישי לפסה"נ והלאה קוראים לכל הארץ. שהשתרעה מנחל-מצרים ועד הלבנון, נשם חרו, שם, שהוא מתאים לעברי "חורי", כלומר, יושבי־ המערות  $^2$ ). והנה עד היום אנו פוגשים בארץ את המערות הרבות והעצומות $^2$ בהרים; וכיחוד רבו כמו רבו בארץ־אדום או שעיר החורי. ומערות מעין אלו נמצאו בכל ארצותיהם־התיכון. ובהרי־האַטלאַס במאַרוקו חקרתי קבוצות של מערות קרמוניות, שהרבה מהן מקיפות ששח של עיר שלמה. כולה חצובה בסלעים, עם מסדרונות מחברים ביניהן ועם חלונות עליים ותחתיים. בצפונו של מדבר־צחרא (סהרה) המריפולאית נמצא חבל של יושבי־מערות, שנקרא בשם .ע'ריאן" או ארץ-המערות <sup>3</sup>).

יין: ד"ר י. קלוזנר: הארם הקרמון, ווארשה תרים, עמי 130 איין: ד"ר י. קלוזנר: הארם הארם הקרמון, ווארשה הים, עיין:  $(2 \times 130 - 211.)$ 

מצאתי גם יהודים שוכנים בכפרים מיוחרים, שבתיהם חפורים פתחת לאדמה, Un voyage d'Etudes Juives en Afrique עיי ספרי

בסוף ימי התקופה הקדמונית ההיא. כלומר, בסוף האלף הרביעי. התחילו בני־
שם נודדים ויושבים באוהל לנסוע בארצות הקדם (המערב ובקשו לרשת משכנות לא־להם.
אין את נפשנו להכנס כאן בעובי־החקירה של המחלוקת בדבר מוצא התרבות הבבלית־
האשורית הקדומה. שחכמים רבים מיחסים אותו לבני שמר ואכד ולא למשפחת
עמי־שם, בעוד שחכמים אחרים הוכיחו. להיפך, כי מבני־שם מוצאה (בר אחד בר אחד נתברר עתה: כי המלכים הראשונים. שמלכו בשנער, כבר הרחיבו את
גבולות ממשלתם עד קצות הים האחרון או המערבי. על סרגון הרא שון, שמלך
באכד (לערך שנת 2600), מסופר. כי "עבר את קצות המערב וכבש את כל הארץ
ויאמר לעמים לדבר בשפה אחתי וגם שבויים הביא משם" (").

בכתובת שומירות אחרת נאמר, כי "הכניע סרגון את ארץ מבוא השמש כולה, כי האלהים נתנו בידו את ארץ מַרְתְ  $^{4}$ ), את ירמות ואת גובילה (גבל  $^{9}$ ). עד יער הארזים והרי־הכסף". כדברים האלה מספר גם נורם - סיון, בנו של סרגון הראשון, שמלך אחריו ).

והנה השם השפירי "מרתו" הוא בלשון אישורית "אַמוּיְר". ואין ספק בדבר, כי ס־גון כבר כביש את ארץ - הא מורי עד הל בנון (עד "יער־הארזים"). מהעת ההיא והלאה נודעה כל ארץ־המערב לבני ארץ־נהרים<sup>6</sup>) אז בשם ארץ־האמורי, שהיתה למס עובד למלכי בבל ואשור במשך כאלף שנים.

השושלת השמית הראשונה, שנוסדה באכד, לא האריכה ימים, כי עלו עליה מלכי־עילם והכניעו את כל ממלכות ארץ=נהרים. ימי=גדולתם של מלכי=עילם ארכו מלכי־עילם והכניעו את כל ממלכות ארץ=נהרים. ועל-כן ניכרה השפעתם על כל התרבות הקדומה של עמי־אסיה. אף על פי שהוברר הדבר, כי העם, שישב בעילם, היה מבני-יפת וקרוב בגועו לעמים האיראניים. זכי השמות, שבהם נקראו מלכי-עילם, הם זרים ללשונות=שם (כודור-נהונדי, כודור־מביג), הנה יש לנו סימנים מוכיחים, שתרבות עמי-שם השפיעה על מלכי-עילם ועל המפלגות העליונות השפעה גדולה מאד, עד שנחשב

Les Hébréo=Phéniciens, 1909. : ועיי ספרי: , בנסעם מקדם". ועיי ספרי: , בנסעם מקדם". (1 בכלל במים מהשערות בכלל במים או אבל כאן נמנעתי מהשערות בכלל

<sup>2)</sup> ידועה המחלוקת שבין א ופירט וה לוי על הלשון השמירית. מאספירו מכריע ביניהם וחושבי, שהתרבות השמירית היתה פרומו־שמית, כלומר, מתקופה שקדמה להתהוות הלשון השמית המקורית. וכזו היא גם זעתי. אם נקבל דעה זו, יהיו תושבי קדמת-אסית — אולי גם המצרים והברבוים – מבני-שם קרומים בתקופה, שעריין לא התפתחו בה הלשונות השמיות בצורתן ההיסמורית.

געיון על זה ספרו של K ing. Chronicles concerning early Babylonian Kings. עיון על זה ספרו של (3) שם שמירי לאמורי. כמו שנזכיר לחלן.

כ) בתובות-היתדות, שנוגעות למלכים הקדבונים האלה. נתבארו ע"י הומיל והיבאו בספר דה" למלכי-אשור של קינג הגוי (1. 113 ff.).

אני מברול בין ארם-נהרים שבמקרא. שהיא ארץ מיתנ' או ארם כשנ' עברי הפרת ובין ארץ הנהרים, שהיא מיסופוטמיה ביונית.

עילם בכתבי-הקודש לבכורו של שם בן נח

אחד מן המלכים האחרונים של השושלת העילמית הוא אביו של כודור מבוג, שהוכה ע"י חמורבי שלך בכל. דומה, שהוא הוא כדרל עומר מלך-עילם, הידוע מכתבי הקודש, כי על כודור במבוג נאמר מפורש בכתובות. שמשל בארץ מרתו', היא "מת (ארץ) אמור" (האמורי). עובדה זו מקיימת את יסודו של הספור שבספר בראשית על המלחמות, שנלחמו מלך בעילם ובעלי בריתו בארץ -ישראל בימי אברהם העברי.

לא כאן המקום להתוכח בדבר היחם שבקשו למצוא בין השם חמורבי ובין השם אמר פל מלך-שנער, אף-על-פי שעתה נודע הדבר. שהאשורים כתבו את השם הזה בפ' (חמורַפי). לא באות ב' 2). אבל חשוב מאד הדבר, שהזמן, שלו מיחסים, כה"ק את הופעת-העברים הראשונה בתור קבוץ מדיני. מתאים לזמן, שבו נשתה גבורת עילם וההגמוניה עברה לשושלת שמיית. שהיתה קרובה כל־כך בתרבותה, ולפי-הנראד, גם בגזעה ובלשונה, לעברים הקדמונים.

קרוב לשנת 2000 נוסדה ב"ארץ=הים" או בדרום נהרים על גדות הים הפרסי ממלכה שמית גדולה, שהראתה את פעלה המדיני ואת השפעתה התרבותית על כל הדורות הבאים. החכם ווינקליר, אשר כרוב לתוצאות המדעיות המסשיות. שהביאו חקירותיו בארצות-הקדם. כן רבו ההשערות התלויות על בלימה המיוחדות לו, היה הראשון, שחפר במעבה=האדמה וגלה את עקבות ממשלת השושלת השלישית". כמו שקוראים לשושלת זו 3. אחריו הוכיח קינג 4). שהמלך הששי של שושלת זו כבש את עיר = בבל וישימה לעיר-מלכותו, ומאז חתחילה גדולת בל בתור ראשית ממלכות-הקדם.

תוצאות-החקירות מוכיחות לנו, שהכובשים השמיים האלה היו קרובים בלשונם ובדתם לבני-שם המערביים. השמות המיוחדים למלכיהם דומים לשמות העבריים והארמיים הקדומים. כגון עמי-צדוקה (עמי-צדוק), אבישע או אבישוע, שמשי-אלונה (שמשיאל) או שומו-לא-אילו. שם שהוא דומה לשם ערבי. וכי השמות האלה היו זרים ללשונם של בני־בבל השמיים הקדמונים -- על זה תעיד העובדה, שבכתכי־ היתדת אנו מוצאים את תרגומם בלשון אשורית. הנה כי כן נקרא חמורבי בשם "כמתו רפשתום", מה שמוכיח, כי בעברית צריך לקרוא את השם הזה עמירב דוקא; כן

<sup>1)</sup> כראי להזכיר בזה. כי עיר-המלוכה של עילם היתה שושן הבירה. שהיא ירועה מימי מלכי-פרס, על התרבוח השמיית של עילם עיין ספרו של האב שייל: -Mémoires de la Dê légation de Perse, V, 1

<sup>2)</sup> על חמורבי-אמרפל ואברהם ותחברה ספרות שלימה. עיין מספירו, אדוארד מייער וד. ה. מילר, שתרגם את קובץ-הרונים של חמורבי גם לעברית.

<sup>.</sup>Hugo Winekler, Geschichte Israels, II. 30 :יעי (3

<sup>.93 - 113</sup> קינג בספרו הנזכרי חיאי עי 113 (4

 $(1^{-1})^{-1}$  או עמיצדק או ביתום כיתום או תרגמו תרגמו את השם "עמיצדק או תרגמו את השם השם "עמיצדק או עמיצדק או תרגמו את השם השם האודים או עמיצדק או תרגמו את השם האודים או האודים אודים אודים אודים אודים אודים או האודים או הא

וכאילו אין די בשמות העבריים בלבד כדי להראות. שמלכי־שנער הקדמונים האלה היו יותר קרובים לבני־עבר מאשר לבני־אכד ושמר. בא ווינקליר והוסיף עליהם מספר מלים, שגלה בחפירותיו. ומלים אלו מוכיחות, שהכשדים הללו השתמשו בתור ספנים ויורדי־ים במלים ובטויים, שהם דומים לאותם של שפת־כנען המאוחרת 1). הכם גרמני זה נפל על מציאה זו והתאמץ להוכיח, שהכשדים הללו כובשי-בבל היו באמת מגזע הכנענים, שהרי לא לבד שכבר דברו. לדעתו, בלשון כנענית־עברית בתקופה קדומה זו 3), אלא שאחדים משבטיהם אף עלו על ארץ האמורי, כבשו אותה והביאו אליה את תרבותם ולשונם ואת סחרם וספנותם. והם הם אבות הכנענים והפיניקיים, שמשלו בארץ-כנען אחר־כך.

יסוד כנגד השערה זו יצאו חכמים שונים והפכו את הסדר- הם טענו, שאין יסוד להשערה, שהכנענים מיסדי מלכות־בבל עלו לארץ־כנען ונאחזו בה, אלא שנהפוך הוא:

שבשי האמורי, ששכנו בין הרי הלבנון והחרמון מימי קדם-קדמתה. מצאו שעת־
כושר בתקיפת ירידתה של ממשלת־עילם לעלות על בבל ולתפשה. וראיה לדבר הם
מוצאים באילו כתובות, שהן מקיימות את דבר ישיבתם של בני-האמורי בכבל. למשלו בימי
המלך השלישי לשושלת־חמורבי נזכרו בכתובות שמות "מרי אמוררואום", כלומר,
אנשי-האמורי", שישבו בכבל 1. כמו-כן בקשו ומצאו, שבכתובת אחת קוראים לחמורבי
בשם "מלך-האמורי" מתם ובקובץ-החוקים שלו קורא המלך הגדול הזה ל ד ג ון בשם
יוצרו ובוראו; ולפי דעת חכמים שונים, מוצאו של האל ד ג ון הוא מארץ-המערבי
בלומר, מאחת הערים של חבל-הים 5.

לדעת החוקרים האלה, הציפו האמורים ושבטי מדבר־סוריה את ארץ ארם-נהרים זשמו קץ לשארית־התרבות של השמירים, בהמשילם בה את התרבות השייכת לבני־שם ה מערבים, כלומר לאמורים, לעברים הקדמונים ולבני-יקטן.

היוצא מכל החקירות וההשערות האלו הוא כי בראשית האלף השני התפשטה תרבות שָּמיית קדומה במלוא רוחב כל ארץ-הקדם, מקצות עילם וכשדים זעד הים האחרון, ותשלח את נטישותיה עד ל ו ד או מעון 6) ועד איי=הים ממערב.

משפחה (משפחה Vide'y in ended ki dred: משפחה במתו השם כמתו השם (משפחה) בעוד ש.כמתום כיתום" היא a just kindred (משפחה צדיקה). בעוד ש.כמתום כיתום" היא

עיי וויגקלר, שם, והכתוב: "וכשרים באניות רגתם" (ישניה, מיג, וייד).

<sup>3)</sup> כאילו אפשר לה ללשון מדוברת, שתאריך ימים במשך כשלשת אלפים שנה בלי שתשתנה בפי העם המדבר בה. כמו שנוכיח לחלן, נזכרו העכרים זמן מר בה קורם הופעת השם בכנטו" נוצמו.

קינג בספרו: Sumerian and Acadians. נוטה אף הוא לדעה זו. והחכם האמריקני קליי הקדיש זה מקרוב לא מורי וממשלתו נאסיה ספר שלם.

<sup>5)</sup> דגין היה ראש האלים של ערי הפלשתים.

לוד הוא, לפי כתבי-הקורש, אהר מבני-שם. עד תקופת - הומירוס נקראה לידיה (6 בשם "מיאוניה" או "מעוניה". ואין ספק בדבר. שהתרבות של בני-שם הגיעה ליונים באמצעות

הדבר: שהתפאר בו סרגון הראשון: שעל-ידי נצחונותיו "היו כל הארצית האלה שפה אחת". ונוסיף לזה — גם כתב אחד — הוא כתב-היתדות, — נתאַמת בזמן קדום זה. ואף המיתולוגיה. המשקלים והמדות וחזון-העתים 1) היו אחדים בכל האדצות שבין החדקל ובין הים האחרון".

החכם קינג מחלים, שאחד-עשר מלכים משושלת-חמורבי משלו בכבל ובארצות המערב וימי ממשלתם איכו 368 שנה. אבל רק בימי-חמורבי הגיעו לגדולה, כי הצליח חמורבי לפרוק את עול מלך־עילם מעל צואריו (בערך שנת 1980) ושם את בבל לבירת בני־שם. הוא קנה לו שם-עולם בכתובות, במעשים מדיניים ותרבותיים חשובים וביחוד בקובק-החוקים הנעלה, שנתגלה בימינו והוא מעיד על המעלה העליונה במוסר ועל המקיריות הגדולה, שנתיחדה בה התרבות הקדמונית ההיא.

התקופה הראשונה של מלכות-בבל מתאמת לדורות, שבהם נתפשטו שבטי הבידואים הגודדים בכל קדמת-אסיה מדרום ומצפון. הרבה מהם אף החרידו את גכולות-מצרים, עד ששֶם א מ ני מ ח ת ה ר א ש ון, מיסד השושלת הי"ב ומחדש גדולת-מצרים, את לבו להגן על גבולות ממלכתו מפני ה ש ו סים, הוא השם, שנקראו בו הגודדים השמיים בכתכ-המצריים.

בעת ההיא (לערך 2,000) ברח האציל המצרי. סֵינוחים לחבל ארץ סואיץ ופגע בשבטי נודדים שמיים, שהבקיעו עד ארץ-ישראל. ספור המעשה הזה. שכל תכנ מתאים לארחות-החיים של העברים הקדמונים מימי אברהם ולוטי הוא עדות נאמנה על קדמות הספורים המובאים בספר בראשית (ב

ובימי סָנוֹ סָר מּ (סֵיזוסטרים) השני (בערך 1920) באו ל"ז אנשים מבני-אחיה, ונשיא־ההרים בשם אבי שוע עמהם, והביאו מנחה לפרעה. צלמי דמות השמיים האלה, תלבשתם והכרת=פניהם, דומים בכל לקלסתר=פניהם של הבידואים והעברים בתקופת המאוחרת. ועל-פי מה שנראה להלן, מופיעים בתקופה קדומה זו גם ה"חבירי" או העברים הראשונים שנשכרו בתור שכירי-צבא בחיל מלכי-בבל, בגליל עיר חרן, עיר-מולדתו של אברהם.

לימי־ממשלתו של בית־המורבי הושם קץ על־ידי תנודה של עמים כובשים, שהתחילה מצפון להרי קוקז, ארמניה ומורום בראשית האלף השני ושהיא מקבלת לנדירתם של שבטי בני-שם, שקדמה לה, והיא שהציפה את ארצות השמיים בדרום ובמערב. עוד בימי שמשודיתנה מלך־הכשדים עלו החתים, שזכרונם בא

ה ל ו ד י ם: המיתולוגיה. המרות והמשקלים. לוחות־הזמנים וגם עבודת-היוח. בנגוד לשמש.— כל אלה מציינים את התרבות הזאת.

ו) הוא היה מיוסד על חשבון הרשי-הלבנה . כי עבדו מלכי-אכד הקדמונים לירח (סין באשורית), בנגוד לעמים הכובשים האחרים, שהיו עובדים לשמש.

<sup>22</sup> עיי מספירו עמי (2

אז ככתב בפעם הראשונה 1), מהרידא רים על איד ם בנה רים, החריכו את בכל ולקחו את פסילי־אלהיה עמהם. וכך נחלשה מלכות-שנער ונתפרדה החבילה, שחברה יחד את ארצות=הנהרים ואת ארצות סוריה וארץ-ישראל במשך כאלף שנים רצופות, היא התקופה. שהניחה את חותמה השמי המקורי על הארץ ועל תושביה לדורי-דרות. אחת מן התוצאות הישרות של התרופפות בבל היתה. שעלה סניסר מסיזוס רים השלישי מלך מצרים באמצע המאה הי"ם על ארץ-ישראל העזובה והמפורדת לחלקיה; ובזה התחילה ההתנוששות הגדולה, שנמשכה במשך אלף שנים אחרות כין תרבות במצרים ובין התרבות השמיית. ואולם זו האחרונה השכילה לעמוד על נפשה ועל עצמותה ואת מקומה ותכונתה לא הניחה.

בכל אופן הוברר עכשיו, שבכל משך ימי התקופה הקדומה ההיא לא בא זכר שם ה כנענים בשום מקור היסטורי ולא נקראה עוד בשם ארץ-כנען זו הארץ. שאנו קוראים לה בשם ארץ-ישראל.

(פרק שני יבוא).



ו) קיצג, בספרו הנזכר, ח״ב, עי 22.

## י. ל. פֶּרֶץ

(רשימה של בקורת).

מאת

#### דיר א א ַקבַ ק.

י ל פרץ היה יליד זא מושץ, עיר של חסידים בפולין. לפני שלשים-ארבעים שנה עוד היתה היהדות בערי-פולין בעצם-תקפה. דורות דורות כפתוה וחבשוה ברצועות של מנהגים ומסורות. בין דפי אותו "אורח־חיים" הבלה שהחסיד הזאַמושצי היה מתפלל בו. היו משתמרים הכתמים הצהוכים של דמעות אביו ואבי־אביו; אותה מנורת-החנוכה עם אריות-הכסף המחזיקים ב-לוחות', שהיהודי הזאמושצי היה מדליק, אותה כוס-הכסף, שעליה היה עושה קדוש והבדלה. אותו ה"הדס"י שהיה משמש ל"בורא מיני בשמים", היו נוצצים ומבהיקים עוד מבעד לזכוכית ארון־הספרים של הסבא נ"ע... ויחד עם המסורות העתיקות של היהדות היתה עוברת מדור לדור בערי-פולין. גם-כן כעין מסורת קודרת, הדלות היהודית, -- שפלות-החיים. כפיפות-הגוף ונטיכות הרוח... אולם לפני שלחנו של ה.רבי", ב., שטיבל". בשעה ששותים "תקון". או סתם כשהיה יושב בחברת "אנשי-שלומו". — היה החסיד שוכח את עניו ומרודו, את רעבונו ומחסורו. שם היה נתון בעולם של התפשמות-הגשמיות. של התלהבות והתעוררות... החסיד היה יודע, שה, שמחה במעונו", שאֶת הבורא-יחברך אין עוברים אלא מתוך חרוה. מצד אחד—נשמתו של החסיר היא כצפור בכלוב, שבויה. בעולם צר של היי־שעה, של דאגות פרוטה. של פרנסת קב־חרובין; ומצד אחר עולם של נסים ונפלאותי של התעוררות־הנפשי של דביקות. בין שני עולמות מתלבמת גשמתו: בין אור וחושך, בין קודש לחולי בין חיים של בושה וכלימהי של רעב וכפן, ובין חיים של "עליה", של "זמירות" ו"רקודים"...

פרץ נולד בתוך סביבה זו. ב שְנִינְת זו גודל וחונף. וחסיד זאמושצי נשאד פרץ כל ימיו. עד יומו האחרון התלבט בין שני עולמות, ויותר נכון: שני עולמות התרוצצו בנשמתו. הדפים היפים והדקים ביותר. העמוקים ביותר שביצירותיוי הם אלה שכתב אותם ה חסי ד שבו. אפשר שהם קוסמים ביפים הדק והנוגה ובחריפותם המשכרת, אפשר שהם חזקים ועמוקים, דוקא מפני שהטראגיקה שבהם מרובה מאד. כי טראגיקה יש בכל מקום שהנשמה אינה "מעור אחד". בכל מקום שמרכז=הנשמה נשתמט מהקפו ונלחם בהקפו. כשיש לה לנשמה מטרא אחרא" ומלחמה לה עם "מטרא" זו...

: פרט קטן אחד ומעניין מאד

מרי. ח. ואַ גורודסקי, ירידו של פרץ, מספר אָפיזודה זו: מר זאגורודסקי התאכסן אצל סרץ בעוד שזה היה עורך-דין. פרץ לקח אותו פעם אחת עמו כשנסע אל כפר רחוק אחד למעון בבית דין של הכפר לאחד מן האכרים הנשפטים. "בצאתנו מז א מו שץ — מספר מר זאגורורסקי — החל פרץ לרקום ברטיונו ולספר לי ספור, וילך וימווה וירקום וישזור, ולאט לאט צוד צדני אותי ואת כל חושי בי, ואסחף ואתקשר בספורו, אשר הלך והסתבף, הלך ונמשך בשלל-צבעים, בחליפת-גבורים. בתעצומות-רגשות ומלחמות הנפש, ולא התבוננתי, כי כה עבר עלינו הדרך ואנחנו כבר בכפר. ובשמעי את מענות פרץ לפני השופט, חדודו וחריפותו ויושר הגיונו הפרזיי, לא האמנתי, כי זהו בעל-הדמין, בעל-החלומות, אשר לקחני אתו בהרקיעו לשחקים" ללוח אחיאסף, תרס'ב).

יש בני־אדם. שנשמותיהם הם כבתי־התפלה הגותיים, שאין אור־השמש נכנס לתוכם אלא דרך זכוכיות מגוונות בשלל־צבעים. פרץ היה איש כזה...

חבל, שאנו יודעים מעט מאד מראשית־התפתחותו של פרץ; כמעט שאין אנו יודעים ממנה כלום. עדיין לא נתפרסמו פרטי-חייו בזאַ מושץ. ספרויותנו – העברית החדשה והז'ארגונית – עדיין הן מצוינות במדת הצניעות ביחם אל הסופרים: אין הן נוהגות לחטט בחייו הפרטיים של הסופר, הן גזהרות מלפסוע על מפתן־חייו שמאחורי הקלעים ולראות את האדם באוהל... המי" הוא מפל, ה״מה" הוא עיקר אצלו.

שמאחורי הקלעים ולראות את האדם באוהל... הימי הוא שפלי היימה הוא עיקר אצלו. אפשר שכך נאה להן. אך החוקר הספרותי, המבקש לקבוע את החזיונות הספרותיים במסגרת-הסביבה. המבקר המבקש את המצע הפסיכולוגי של היצירות הספרותיות. יצשער הרבה מאד על צניעות זו. שאינה סימן לבגרות...

מתחילים אנו להכיר את פרץ מן ה"יודישע ביבליאטעק" ואילך, כלומר, את פרץ המשכיל.

פרץ יצא אל הקהל בתור משכיל עברי. משכיל — הוה אומר: מפום! משכיל — הוה אומר: תקופה שלמה בהתפתחותנו התרכותית; הוה אומר: הסתכלות בעולם ידועה! לא בתוך העם ולא מחוצה לו עמד המשכיל, אלא למעלה הימנו. מגבוה שלה אמריו אל הבוערים בעם, זאת־אומרתי אל העם כולו, להשכילו. ובלי שום רגש של כבוד אל הצורות ההיסטוריות של החיים הפנימיים של העפ, אל הוד־הקדומים של המסורת. כל מה שלא מצא כדומה לו שם, אצל הגנורים והחזקים". כליה גזר עליו. בבחינה כל מה שלא מצא כדומה לו שם, אצל הגנורים והחזקים". כליה גזר עליו. בבחינה ידועה היה זה הצרפתי של המאה הי"ח, מזמנו של וול מיר ודידרו. אף האֶנ-ציקלופדיסטים היו "משכילים". המשכיל הלך אל העם בראש נאור ובלב מצומק ויבש. הרבה דעות וכוונות מובות. — ומעט מאד אהבה וכבוד אל העם, וכיחוד אל ההמונים.

אולם פרץ היה משורו עוד קודם שפרסם את יצירותיו הגדולות. וגם בתור משכיל היה משכמו ומעלה גבוה מכל בני־תקופתו- הוא התנשא עליהם ברוחב הבנתו ההיסטורית. שהבין את חיי־העם, ובהכרתו, שהכיר את הנטיות העמוקות הקבועות בנפשו- הוא מדבר על העם בחום־נפש, והעיקר — באהבה-

"התכנית שלנו. כתב פרץ בימים ההם. היא השכלה; אנו רוצים להשכיל את העם;
לעשות את השומים – בעלי-דעת. את החשוכים – משכילים; את הולכו־הבמל ושואפי-הרוח
עמלים; אנשים מועילים וושרים. שנחנים מיגיע כפיהם. ועבורתם מביאה תועלת גם לאחרים.
"אנו רוצים להשכיל את העם וכותבים כזיארגון. מפני שיש לנו שלשה מיליון נפש.

שמבינים רק זיארגון. אולם אין הזיארגון קדוש לנו. לבנו נומה אחרי אלה. שרוצים להחליף את הזיארגון באיזו לשון-מדינה חיה", וכוי: עוד יותר מחזיקים אנו בדעתם של בעלי ,שפה ברורה" במדה שהם מציגים להם למטרה הפצת הספרות העברית ותמיכת סופרים, וכדומה. משאלתנו היא. שעמנו כולו ידע עברית כדי שהתניך לא ישכח ממנו... התניך הוא אוצר־אמונתנו, לאומיותנו והמוסר שלנו! מן הצורך הוא להשתדל, שהתניך ימצא לא רק בארונו של כל יהודי. אלא גם בידו, בלבו ובמוחו.. אנו רוצים בחיי-נצח, והנצח לא ימנה ולא ימדד. מתחלפים הומנים: משתנים הימים והלילות... אולי עוד יום-מחר צפויים לנו נסיונות חדשים. רק התניך, רק הוא לבדו יכול ליתן לנו כח, אומץ-רוח" וכוי.

"וביחור יש ללשון-הקודש עוד ערך חשוב בשבילנו. הפרט אינו נקודה יחידה ובודרה בעולם. הרי אינו אלא עניבה אחת בתוך הרשת הפרושה על שטח ידוע של אדמתנו. רשת זו דרו היא. האדם הוא חוליה בשלשלת אין-הסוף, שנטשכת מאברהם אבינו עד סוף כל הדורות. מי רשאי לומר, שהוא קשור בעם? — מי שקשור בתוך כל עניבות הרשת הפרושה בכל העולם ומכיר את השלשלת הנמשכת מאברהם אבינו עד תיום הזה.

"הלשון העביית. שכל היהורים בכל הארצות יודעים אותה. היא הרצועה. שמחזיקה את הגלגלים שלא יתפזרו. הדבק היחידי, שמאהז את עצמותינו הפזורות.

הלשון העכרית היא גם מחזיקה את הטבעות בתוך הזמן. היא מקשרת אותנו אל משה. רבנו, אל הנביאים, אל המשנה. אל הגמרא, אל כל כוכבינו הגדולים. שהאירו בשמינו!

הלשון העברית מקשרת אותנו אל אלה שבנו פיתום ורעמסס: אל אלה ששפכו את. דמם על חומות־ירושלים, כמו גם אל אלה שצעקו "שמע ישראלי מתוך מדורות-האש.

לשכוח את הלשון העברית, זאת אומרת: לשכוח את התורה, לשכוח את הנביאים, לשפוח את דברירימינו להנתק כענף מעץ, לרקוב זמן־כה — ולהעלם׳...

"לזיארגון אין שום תביעה למלא את מקום לשון-האם בבית יהותי. מקום זה ממלאת וצריכה למלא לשון-הקודש. לזיארגון אין תביעה למלא תפקיד של מחנך. תפקיד זה שייך לעת≈עתה ללשון-המדינה איזו שתהיה. הזיארגון אינו אלא אומנת. אין כוונתו אלא ללמד ללכת ותחלת הדבור... ואחר-כך − הרשות בידכם לגרש את האומנת. או להקציע לה. מתוך הכרת≈פובה. מקום אצל השלחן (כילדונג, יובילעאומס אוימגאבע).

בצארגון זה בלשון-האוטנת, כותב פרץ על-כרחו; אנום על פי-הצורך להשכיל את העם. הוא מפרסם מזמן לזמן קובצים ספרותיים, כותב מאמרים פופולאריים על החלירע. על סוציולוגיה. ספורים בעלי תוכן פובליציסטי וסתם ספורים שנדנציוזיים, שנתוכם רצוף מוסר-השכל". לאותה תקופה שייכות יצירות כמו די ששריימל" ,מופר", יל"ג בעופר י "עולם־התהו"ו ועוד. כדי למצוא נתיבות אל לב־העם צריך, קודם כל. להביאו לידי שנוי־ערכין גמור. צריך, קודם כלי לשלח יד באבטורישט של הרכנים, ה למדעם" ויודעי־הספר". שפוסעים על ראשי-ההמין; צריך למגר את האַבטוריטט מכפא־הרבנות. בעולם יש דבר יותר חשוב, יותר תקיף מן הדינים היבשים של ה"שלחן הערוך". והוא — החיים עצמם. צריך להחזיר ליהודי את זכותו על חיים חפשיים, על אהבה חפשיתי על הצחוקי על ההוללות ועל השמש המופקרת לכל בן־אדם; צריה לתבוע את זכות ההמון הנכנע והמושפל תחת ידם של היחכמים" והיילומדים" ! • • • ודבר זה ידע פרץ להביע בפתום כזה, בהתלהבית-חסידים כזו במרץ וכעוו־של־בטוי כזת! כרעם עבר ה"שמריימל" ברחוב־היהודים. בצינעה היו קוראים אותו; במסתרים היו פתכנסים קבוצות-קבוצות. לשמוע לקראתו פַאמפּלַט משונה זה. שהשיל ארם בנשמות הצעירות. השבית את מנוחתן, עורר בהן הדים אטומים של מחאה... אם הפרליטריון שלנו זקף בימינו את גבו ובהכרת ערכו הגאה יצא לכבוש את מקומו בחיי החברה היהודית. - הרי אין זה אלא תוצאתה של התפתחות פניטית ארוכה. שאֶת דחיפתה הראשונה אנו מוצאים ב"שמריימל". בפילימון הקמן מוסר" אנו שומעים מחאה עזה נגד האפימרופסות, שדעת הקהל נמלה על חייו האינמימיים של הפרט בלי נמילת האחריות על זה. זוהי קריאה לבת־ישראל הצנועה. האסורה ברצועות הנמוס הדתי, המוסרי, ועוד יותר מזה — בנמוס המקובל. המותנה, — לקרוע את הרצועות הללו, להתפרץ מאפימרופסותה של דעת הקהל, שבקשה לדכא ולהחניק בקרבה את חמרת החיים ואת ששון האהבה... ובלי מגמה חברותית לא נכתבו, כמובן, גם יצירות מעץ "באָנציע שווייג".

ובאותו זמן היה פרץ המשכיל, המחנך, המשנה-ערכין, המפיץ דעות חדשות בז'אַרגון— סופר עברי הוא השתתף ב״השחר", ב״הבוקר אור", ב״האסיף", חוציא קובץ של שירים ליריים "העוגב", קובץ ספרותי בשם החק". ביתו היתה-הספרות העברית. הספרות הז'אַרגונית היתה — המשרד, לשכת הנהגת ״העדה הלשכה, ששם נשא את משרתו בתור עובד עממי...

וכאן אנו נתקלים בסתירה נפשיתי בחצאיות פניטית. שפרץ בקש אחר-כך לתקן — ולא עלה בידו.

פרץ היה חסיד. אחד מן היסודות החשובים בחסידות הוא -- ההמוניות, ה דים וקראַ מיות - ב, ששובל" של החסידים אין כותל-מזרחי. אין פני". בשיחותיהם אינם יורעים להשתמש בלשון "אתם"- ובשעת-חדוה, כש עושים רקוד" יד ליד. שכם לשכם, כשהלבבות דופקים בהלמות אחת, כשזנשמות מתלקחות ללהבה אחתי -- אז משששים התחומים החברותיים, אין נקלה ונכבר, אין עשיר ורש. כולם בנים הם לה' ול.רבי׳ יחיה... עורק דימוקראַטי זה פעם כחזקה בעמקי-נפשו של פרץ. והמשכילים העבריים לא היו דימוקראַטים כלל וכלל המשכילים והסופרים העבריים יצרו קבוצה ירועה בתוך העם, קבוצת-האינסליגנטים. יתר על כן: הם התבדלו למעמד מיוחד בתוך אוכלם בהעם. מעמד מובדל משאר המעמרות. עם הרבנים והחרדים מצד זה הלא עמרו תמיד בקשרי־מלחמה; וההמונים מצד זה לא הבינו אותם, פחדו מהם, לא האמינו בהם, ולפעמים בצדק. הרי זה היה מעין מעטר של אריסטוקראמיה רוחנית, שאיראפשר היה להכנס אל תוכח אלא בקושי גדול. אמת, קושי, שבא לא מבפנים, אלא מחוץ. אבל סוף-סוף היתה הספרות העברית תמיד בבחינת "כותל מזרחי". תמיד היה המון גדולי שלא היתה לו דריסת-רגל אצל יכותל" זה - - ואולם החסיד אינו אוהב בשבעו את השני" ואת היכותל" שלו! אוירן של ההשכלה העבריתי של הספרות העברית היה מלא אורו חירות. אבל קר היה. — ונפשו של החסיד צמאה לחום. להתלהבות, לרביקות !... המשכיל והשופר העברי היו מן המועמים המעולים, שהתנשאו מעל ל ה מרובים, "עמי־הארצות", -- והחסיד, ש"השמחה במעונו", אוהב דוקא את ה״חברותא" ואת ״ברב עם״ !...

זוכרים אתם את חהלום, שראה תלמידו של הרב מברים ק, באחת מיצירות-פרץ היותר שלמות, היותר עמוקות: בין שני הרים ? — הרב מברים כהג והוליף את תלמידו לפלמין גדולים ורחבים, האחד גדול ונהדר מחברו, עד לאין סוף. ואוד יקר יצא מכתליהם. אבל ריקים היו האולמים, בלי נפש חיה. רק הרב ותלמידו לבדם. וקרים היו הכתלים המאירים, קרים עד לקפוא ביניהם. פחד גדול נפל על התלמיד וגעגיעים עזים תקפו אותו. געגועים ליהודים, לחברים, לכל ישראל! מלתא זושרתא אפילו יהודי אחד לא ראו :. — אל תתגענע לאיש! — אמר הרב מברים כ

פלמין זה רק לשנינו לבדנו הוא :... גם אתה עתיד הנך להיות רב בבריסק !... אז נבהל התלמיד עוד יותר. . — רבי ! — קרא — : הוציאני נא ספה. איני רוצה להיות שרוי כאן ביהידות. רצוני להיות עם כל ישראל!. ולימים, לאחר שהתלמיד ברה מישיבת-רבו והיה ל,רבי מביאלה. אירע, ש,שני ההרים", הרב מבריסק וה,רבי" מביאלה. נודמנו יחד. ועל שאלתו של הראשון, למה ברח מישיבתו. מה היה חסר שם ? — משיב מי שהיה תלמידו, שאויר היה חסר שם לנשמתו. תורתו היתה רק בשביל המאושרים המועמים יודעי-התורה. ,אולם אמור נא לי, רבי, מה יש לך בעד כל ל = ישראל ? בעד חומב-העצים, בעד הקצב. בעד בעל-המלאכה ? מה יש לך בעד היהודי הפשוט !... וביחוד בעד היהודי החומא ? מה יש לך, רבי, בעד אלה שא ינם , ,לומדים" ?" — "

אותם הגעגועים. שגרשו את הרב מביאלה מהסתפה בנחלת הרב מבריסק, בפלטין הקרים שלו, אותם הגעגועים (דע גם פרץ. שתי נשמות התרוצצו בו: נשמת-חסיד ונשמת-משכיל. והראשונה נצחה. לבו נמשך אל תחתיות העם, אל "עמי=הארצות", אל בעלי־המלאכה, אל היהודים ה"פשומים", אל אותן השדרות, ש " ב אָ נ צי ע ש ווייג" נושא בתוכן את כובד-חייו בלי תלונה, בלי מחאה, אפילו בלי תרעומת בלבי כופף את גבי, ומקבל את מכות"גורלו בנפש אלמת, עד שהוא געלם כצל...

והסופר העברי נעשה מכותב מאמרים פופולאריים וספורים טָנדָנציוזיים בז'אַרגון

משורר יהודי בלשון "יהודית"! ---

על פרח-האהלה (aloès) מספרת האגדה, שפעם במאה שנה היא פורחת פתאום בין־לילה; כחץ מקשת היא פורצת מגבעולה בכח עז, מרקעת שחקים — ומתפתחת בבת־אחת. אולם לשון אינה כפרח-אהלה זו. עד שז'אַרגון, שמותר לגרשו מן הבית, נעשה "לשון לאומית" או "אחת מן הלשונות הלאומיות" שלנו, — צריך היה לעבור סמבטיון של נסיונות נפשיים. של חגועות נפשיות עמוקות.

אטרנו: נסיונות נפשיים, תנועות נפשיות. מפני שלא מהלך החיים הצבוריים שלנו אף לא השנוים והתהפוכות ברחובנו היו יכולים להשפיע על פרץ ולהזיזו מנקודת-מכשו אמנם, מן המאמר ייבילרונג" (שהזכרנו למעלה) עד הועיד ה הצרנו ביצית הרבה נשתנה בעיירת התחום. רצועות המסורות והמנהגים, שקשרו את היהדות, נתפקעו אחת-אחתי האופק מעל לראש נתרחב, והמעמר מתחת לרגלים נצממצם ונזדעזעי העיירה נתקרבה אל הכרך. נשימתו הלוהמת הקדחתנית של הכרך זעועה ועכרה את האויר הקופא והצלול של העיירה, נדפה את ריח העבר, את קרושתו הגדידה לשם פרנסה. אל ארצות הים, ואחר כך -- נדידת בני-הגעורים אל הערים הגדולות לשם השכלה ו תכלית', הבשילו וסיימו את הפרוצם המהיר של התמושמות היסודות בעיירה, של שנוי כמה וכמה ערכין... אולם למרות כל השתנות זו שחלה סוף סוף בצו רת־החיים יותר מבעצם -החיים. למרות השפעתן של הקבוצות הדימוקראטיות והיודישיםטיות, חלה סוף סוף רק בשטח ולמטה מן השטח לא חדרה לעולם: העם בעמקי. ביסודו, העם בשכבותיו היותר מוקפות ומוצקות נשאר כמו שהיה לפני שלשים וארבעים שנה. התיחסותו אל התורה. אל "לשון-קודש" ואל "עברי-טייטש" לא נשתנתה. התיחסותו אל ה.לשון הלאומית" החדשה היא שלילית בהחלט. "לשון לאומית" זו אצל פרץ לא היתה פרונראמה לא היתה פתרון לשאלה צבורית-עממית אלא פתרונה של שאלה פרטית נפשית. נסיון לפשר סתירה פנימית אחת גדולה. מעין "יש לצשב" על איזה "ורפינהו" חמור...

עם הדימוקראשיות מזווג בתוך החסירות עוד יסוד שני, חשוב לא פחות שמנו, ולכאורה רחוק ממנו בעצם־מהותו — המסתורין

המסתורין היהודיים, כהמסתורין האנושיים בכלל, הם פרי הבפילות באדם ובעולם. במקום שאין שלום לאדם עם נפשו וקדועה נפש זו לשתים: האחת פזרצת מכלובה בכליון־צפש לוהם, מרקעת לשחקים ומתגעגעת למקורה, מקור-החיים. והשניה שקועה במ"ט שערי-מומאהי נתונה בשבי בידי יסימרא אחרא"; במקום שמתנגשים החלומות העיפליים, שרקמו בעצב צללי בין-השמשות כדי למצוא סתרה מתרועת-הצחוק האפיקורםי של הצהדים שמופי-השמש, — שם אתה מיצא את המסתורין. במקום שהאדם עומד יחידי אבוד ובשל בתוך אין-הסוף של הטבעי עלוב באפסותו ומעונה בכליון- נפשו העז להתמזג עם תבל כולה; במקום שממלאים אותו אימה שני דברים: א"ן המוף, שממנו הוא בא, וא"ן-הסיף שאליו הוא הולך, ונפשו הנפעמת בין שתי התהומות הללו מבקשת נקודות-משען או בשמי מרום או בשאול תהתיה, — שםי אתה מוצא את המסתורין. ושני מוסנסים אלה: הבפילות והסתירה הפנימית, היתמות בתוך המבע והגעגועים על החברה. — מונחים גם ביסודה של היצירה הפרצית הנפלאה.

פרץ ראה את הנשמות הגלמודות זהעצובות ברחוב היהודים: שהן: בודרות עם צערך ועם אהבתן. מתחת עב הענן של חיי-החול הכברים והכהים: נוצצו לעיניו שלי פרק. כתולעי-יוחנא:שבצדי הדרכים באפלתם של לילות מרחשוון. געמעים כמיסים, מוצגעים ונחנקים חלומות עוממים על אושר, שעדיין לא מעמו ממנו, על אברות שאינן הזרות... זוכרים אתם בוודאר את ה"ננון החדש" שלו. במוצאי־יום-הכפורים, לאחר שקדשו את הלבנה, התפזרו והלכו כל המתפללים איש לביתו. בחלונות-הבתים הודלקו אורות חמים: מסכיב לשולחנות המעונים תבשילים מפיקים הבל נתכנסו המשפחות העליזות אחרי יום־צום ארוך. רק שנים נשארו בהשכת-הלילה ברחוב: הגודד הנכרי ובני. שניהם רעבים וחלשים, שניהם עזובים ונשכחים הילד מבקש לחם והאב. במקים לחם, שר לו את הענגון החדש" שלו. נורא הוא בוודאי "נגון חדש" זה. ששרים הרעבים הנעובים, הנשכחים !... נגון זה, כסדומה לך. שאתה שומע אותו מכל הדפים היפים, שכתב המספר הגדול. "נגון" כזה היא בריינה שעובדת ועמלה כל ימיה בשארית-כחותיה בשביל מנדיל בעלה, ובלבד שיאכל וישתה. ובלבד שלא בע מתסור, שלא יצשער, חלילה, שלא יופחת מבריאותו, חלילה; ואת כל זה היא ששה באהבה מוצנעת וכמוסה ממנה גופה, במסירות-נפש חשאית של בת-ישראל בשרה. והוא, מנדיל, אוכל ושותה מתפטם, נעשה שמן ועכה, ואינו רואה, שכחותיה של בריינה הולכים וכלים, שעורה צפד על עצמותיה. ולסוף, כשהשיבה ברינה את נפשה. אחר חיי-סגופים, אל האלהים, המה מגדיל ומתפלא: למה זה מתה פתאום? מה היתה חסרה?... (מנדיל בריינה'ם"). "נגון" כזה הוא אותו מלמדי שנושא בחובו געגועים שאין להם סוף לאהבה אבורה, לאושר נהרס, ואינו מוצא לו נחוטים; וידיהו הטוב. המסור לו, הדואג לו באהכה רבה אינו יכול להבין, לפה זה אין ידידו מוצא מרגוע לנפשו. רמה נקעה נפשו מחיי־נשואים למה שפתיו אינן פוסקות מלמלל: "לא

זה... לא זה..." והפתרון היחידי וראפשרים שמצא לחידת הנפש השרופה הזוה היא:
"כשאומרים ,משובע" - האמין"... (המשובע") ונגון: כזה נשמע אפילו במרחף, שהוא
משכן: לכמה וכמה משפחות עניות ועלובות גורל... מנודי - החים. ששם הקציע לו זוג
צעיה אחד, זמן קצר אחר חתונתו מקום מאחורי הקלעים. "שם, בפינתו הקשנה, מסתתה
הזוג מעין - שכניו הצרה בשמחתו הצעירה. זוג רך זה — שניהם אחובים בשנהם
מאושרים זשניהם מתביישים באשרם הצעיה והחדש. כנפים שמירות ומלמפות מורידות
אור על שני הראשים אולם מעבר לקלעים מזה, שקועי השפהו נמים - ואינם ביוד
נפשי ואכולי - דאנה ומתעמפים ברעב. קוי - האור הפורצים: אליהם הרך מדקי - הקלעים ביוד
עם צפצוף הנשיקות אינם נותנים להם לישון כדבורים עליזות ומזמזמת אלה שפרצו
מן האור והחום של הצהרים אל אפלת חדר מנור בתריםים... הנוכילה נגמרת בקללה
חריפה ונמרצה שהיא שלוחה מחשבת המרחף לעבר הזוג שמאחורי הקלעים... ("במתף").
הנעימה: האדם עומר יחידי, עזוב ונלמוד בתוך הרבים, בחוך העולם הבולע אותו
הנעימה: האדם עומר יחידי, עזוב ונלמוד בתוך הרבים, בחוך העולם הבולע אותו
הוא אפם וחלומיתיו הם אפס בתיך היסבים" הנודא... אותו הנגון החדש"!

קו אופיי! כמעט כל המפודים האלה כתובים בסגנון הוטוריסטי בריא ושבעי, שנובע מתוך הצורה הריאלית של הדברים, מתוך החיים והריאליות שבדיאלוגים...

יצירות כ"בדר" או כ"משוגע" אי אפשר לקרוא בלי גחוך על השפתים, ואפילו בלי לפרוץ פעם בפעם בצחוק; ורק כשאתה גומר את הדף האחרון יורד שלא בידיעתך איזה כובד על הלב, וענן מכסה על העינים... יש שמגיע פרץ בספורובלמקום קצת פתיטיל כשהתחתית העצובה כתצלתה ביותר, כשנפש-היברים נחשפה: או הוא מודרו חורק קד הומוריסטי, מצחיק ביותר, כאילו כמו בשתפין לימש שיש את הרושם, דורוקא או נעשה המומנט הטראגי בולט ביותר. היהודי אינו אוהב להתעכב הרבה עלי עניני לבו זרנשותיו האינוימים; וכשהוא רואה פתאום, שגלה מהם מפחיים, הדיהו מפסיק את עצמו בתנועת-יד של בפולו ב"אָמ!" או מחם בהלצה... מעומק הפסיכיקה של פרץ נובעת כפילות זו בהדצאת ההברים, הרצאה הומוריסטית-ריאלית על ענינים רצינים ועצובים מאר. זכרו את האפיוורה, שספר לנו ואגורודסקי...

ייש אצל פרץ כרך בשם "מפי העם" (הוצאת "מוריה", בז'ארגון "פּאָלקסשמים" ליכע בעשיכשען"). הרי אלו אגרות עממיות עתיקות בעלות צורה מוסרית בולשת והסתכלות בעולם ידועה ומסומנת בשרטומיה: הסתכלות בעולם של עם-נזיר נודר, מעונה על קדוש אלהיו ותורתו. מי ימנה את המשעולים והנתיבות, שבהם נבראו האלוי מי ימוד את העבר הדחוק: שממנו באו אלינו !... אבל מי כתב את הספר הזה מפי העם"? העממי הדימוקראט או בעל המסתורין "אפשר ששניהם שותפים בבריאתו. כמו שהרימוקראט והמסתורין משותפים בנשמת החסידות: אך ברי לנו, שידו של האחרון היתה כאן על העליונה. גם הרומאנטיקאים במחצה השניה של המאה הי"ח, שרער מסתורי חזק עבר את נשמתם מן הקצה אל הקצה, אף הם לא יכלו להצמטצם בתחום המקום והזמן, שבהם חיו ופעלו צר היה להם המקום והעיקר ביותר מדאי בהיר וגלוי... וההוה הוא יותר מראי מואר מכל הצדדים, מיפוד לש המשה לומר כך... וישאו את נפשם למרחקים. הצרפתים נדדו אל מעבר לנימים רחוקים ואל ארצות לומות חידה וסוד (ש אַ ט ו ב ר י אַ ן, בירנארדין מאן פיר, קונסמאן, וווד) והאשכנזים נשתקעו באפלולית המסתורית של הקתולית, בערפלי ימי-הבינים ועוד) והאשכנזים נשתקעו באפלולית המסתורית של הקתולית, בערפלי ימי-הבינים ועוד). והאשכנזים נשתקעו באפלולית המסתורית של הקתולית, בערפלי ימי-הבינים

הגותיים (של גל, טיק, זכריה, ועוד). הצד השוה שבהם היה: הנפש טעונת הגעגועים הבלתי-ברורים, הנפש הבודדת והנוגה אינה אוהבת כל מה שקרוב אליה ביותר, כל מה שבהיר ביותר. האפקים הבהירים מפחידים באין-הסוף שלהם. היא מבקשת את המרחקים המעורפלים, את הקוים המטושטשים, הנראים-ואינם-גראים, את הפרצופים המרפרפים ומשתמשים מתפיסתך.

ופרץ המסתורי ברח אף הוא מן ההוה הרועש שלוי מיהבלי העולם הזה". ובקש מנום ומפלט תחת צללי ערב עתיק, בתוך דממת-קדומים, ששוכנת במעמקים הרחוקים של הנפש העממית...

וסגנון מצא בשביל האגדות הללו, שהוא דוקא צלול, דוקא שקוף ושלו. פשוט ומחמם. בלתי≃מ ה ו ד ר , אך ה ד ו ר במבעוי מרגיע במנוחתו הנשגבה, — כולו כ.נשמה היתרה של אותם היהודים הזקנים והטובים. שכבר היו ולא יהיו עוד...

על-פי הסתכלותו בעולם היה פרץ אידיאליסטן. לא במובן הרגיל של מלה זו. הוא היה אידיאליסטן במובן המיטאפיזי. האַפּלטוני. בשבילו לא היה העולם אלא משכן של אינו שהאמין בריאליותן, ביש הממשיי שלהן. עולם זהי שאנו נחונים בוי אינו אלא הרמוניה אחת, תזמורת ענקית של נגונים בלי קולות... פרץ לא ראה את העולם כראות אדם פשוטי כלומר, בעיני=בשר. לא הסתפק במראה הקליפה הגסה. הוא בקש את הנשמה החיה והמפרפרת מבעד לקליפה... אחד מחסידיו מתאר במלים אלו את ההשקפה ההמונית, שהיא רגילה אצל בני־אדם: הלמדנים, שתורתם היא שטחית. נמשלים לאנשים נכרים, שרואים מן החוץ את היכל-המלך, נהנים ממנו, ואינם יכולים להכנם פנימה. אין הם מעיזים אפילו לדפוק בדלת, שמא יפתחו להם... אין הם יכולים לראות אלא את הכתלים, את החלונות והארובות, ואל אזנם יגונבו לפעמים קולות העבדים והשפחות, הסובבים אילך ואילך בפרוזדוריו של היכל-המלך... אבל מי שמתעמק ב,תוך' של התורה, מי שמתדבק בנשמתה של התורה. הוא נכנם לפנים ההיכלי רואה את כבוד המלך, שומע את הזמירות והקילוסים, שמקלסים את המלך, ומתדבק בזמירות והתשבחות לפני המלך"... ופרץ היה לא למדן". אלא חסיד, חסיד " מקובל". כן, מקובל. שהרי באמת "מקובל" הוא כל פיימן גדול בעל השקפה עמוקה ונאצלת בעולם. הוא היה מקובל" מפני שבקש למצוא את סוד צירופי-האותיות בחיים. מפני שיצר ספירות עליונות ושאף אליהן, מפני שלא הסתפק לחיות בשוק, בתוך ה"יריד": הוא רצה לראות את "השוק בלילה אחרי היריד"... הגוף החי היה של האדם בשבילו מת הגוף המת של המבע היה בשבילו חי. הוא ראה חיים ונצח לא בצל הרובץ על-פני המים, לא במים עצמם השומפים ועוברים, אלא בצחוק, שיש בצל זה שעל-פני המים, ביופי שבצחוק זה. כך רואים "חסידיו" של פרץ את העולם:

"הגלגלים, קייםא לן, מזמרים; יום ליום... לילה ללילה... כל אחד והזמר שלו... בני-אדם ובעלי־כנף מזמרים. חיות ובהמות אומרות שירה... אבן באבן משמיעה קול, המתכת מצלצלת... מים כי יזרטו אינם שותקים. ועכשיו—היער! לכל רוח קלה הרי הוא מנגן "זולאף" \*), "זולאף" חרישי, מתוק! והרכבת, למשל, — חיה רעה זו, בעלת העינים האדומות והלוהטות, כשהיא רצה לררכה, כלום אינה מחרישה אזנים בזמירתה? אפילו הדג האלם, מצאתי כתוב בספר קדמון אחר, מוציא לפעמים קול-נגינה. יש דגים — כך כתוב בספר —, שבאים מזמן לזמן אל החוף, מקישים זנכיהם באבן ומשיבים בזה את נפשם...

<sup>\*)</sup> נעימה עממית בדרומה של רוסיה.

כמו בכלום מעמים הם הקולות? ובלבד שתהא האוון קולשת אותם כמו בכברה, סופגת אותם כמו בכברה, סופגת אותם כמו בספוג! אולם מקולות־הנגינה בלבד אין הנגון נברא. גל של אבנים אינו בית! הוא זקוק עוד לנשמה! ונשמתו של הנגון הוא הרגש, שיש באדם: אהבתו, כעסות נקמתו, חסדו, כליון-נסשו. נחומיו, צערו, — הכל, כל פה שהאדם מרגיש יכול להכנס לתוך הנגון, והנגין — חי!" ("גלגולו של נגון»).

גוכל אדם הוא כלי-נגינה. וחיי-האדם הם נגון, עליו או עצב, וכשמסיימים את הנגון אז השמה פורחת מן הגוף, והנגון, ר'ל הנשמה. חוזר ומתדבק עם הנגינה הגדולה שלפני כסא-הכבוד...

"ואוי לו לאדם, שחי בליבנגונו שלון, חרי אול ו חיים בלי נשמח, הריאין זה אלא הריקה ונאקה, — אין אלה עוד חיים..." (ומשנת-חסידים״).

יש נגון, שזקוק למלים... זוחי בחינה שפלה מאדי. יש בחינה גבוחה ממנה: גגון. שמתנגן מאליו. לגמרי בלי מלים — נגון מהור! אולם נגון כזה נדיין זקוק הוא לקול... ולשפתים. שדרך בהן יוצא הקול! ושפתים — מבין אתה — הן גשמיות! ואפילו הקול. אם כי הוא גשמיות בצצלת. אבל גשמיות הוא!

"יהא שהקול נמצא על הגבול בין הגשמיות ובין הרוחניות!"

"כין כך ובין כך, הנגון, שנשמע על-ירי קול. שתלוי בשפתים, עריין אינו טהור, עריין אינו בתכלית הטהרה... אינו רוחניות אמתית...

"חנגון האמתי מתנגן בלי קול... הוא מתנגן בקרב האדם, בלבו, במעיו" (.מקובלים").

מי שאזניו קולשות את הקולות והנגונים, שמטלאים חללו של עולם; מי שגנונים בלי קולות מתנגנים בלבו", — אדם זה אור גדול נפל על קרן־זוית מחידת־חייו הנסתרה והרבצדדית; אדם זה פרש מעמק־הבכא, מן העמק העכור, לעולם שכולו טוב, כולו זמר, סדר ושלמות; הוא נכנס להיכלו של מלך־הכבוד פנימה, ושם, רק שם, הוא עובד את בוראו מתוך חדוה ("שיחות"). שם הרע אינו רע וגם הטוב אינו טוב, כי במקום שאין רע אין טוב. העולם יצא מתחת ידו של הבורא שלם ומתוקן מסודר בסדר נפלא. הוא — "ה ר מ ו ניה מ ות ק נ ת מ ר א ש". בכל הרמוניה יש גובה ושפל, יש אור וצל... לשוא יבקש האדם לתקן, לשנות. מה שיש בהרמוניה הכל מחויב, הכל מוכרח להיות. אפילו "יצר־הרע" לא במקרה הוא קיים, ואין להשמידו מתחת שמי ה". כי אין מקרה במקום שיש הרמוניה. הכל יוצא מרשות הבורא והכל שב אל רשותו. ואין בנים ובנים-חורגים לאב שבשמים (ה"מגיד מחלם"; "שיחות").

עולם שכזה אפשר לראות לא מבעד למשקפים שאולים, אלא בעינים מסוגלות לראיה זו בטבע בריתן. יחר על כן: את העולם הזה גופו מביא האדם עמו יחד בשעת לידתו ונושא אותו בקרב נפשו. מנפשו הוא נוטלו, קובעו בכל מה שמסביב לו וממייל בו ארוכות וקצרות כשלים יחידי, כמלך בפלטין שלו. ומי שקונה עולם כזה הריהו גרון לבדירות. קשה לו למצוא בו שכנים. רק משקפים אפשר לו לאדם להקנות לחברו, אבל לא את עיניו. לא את נשמתו...

ו הרבים ? – הם עומדים מחוץ לפלטין זה בחשכה ורואים את חלונותיו כשהם הולכים ומוארים אחד-אחר, בשעה שמי־שהוא מתהלך בתוכו ומנורה בידו...

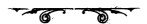
\*

בשניות ובסתירה פתח פרץ, בשניות ובסתירה סיים. החסיד-הדימוקראַט שבו דחף אותו אל ההמונים, אל עמי־הארצות, אל ה״יהודים הפשוטים"; בעל-המסתורין והאידאליסטן שבו, האריסטוקראט שבו דחה אותו מהם ... כן, פרץ היה אריסטוקראַט ידע את ערכו של היחיר, את ערכה האישיות כלפי ההמון, האוכל אותה ... עצובה

היא אגדתו על העתור, שֶּכח נפלא היה בקרניו, שהגיעו לשמים ונגעו בכסא-הכבוד. ויהודים "בעלי-תכלית" היו באים היו מקצצים מקרניו פסיקות-פסיקות ועושים לתם קופפאות של טבק והוא לא סרב, כי לב טוב היה לו... ("התיש"). פרץ כתב בלשונו של ההמון, אבל יצירתו היתה בשביל יחידים, שלא מצא אותם בתופו. כי קורא בעל קולטורה גבוהה. בעל שעם ספרותי דק ומפותח, שדרשה יצירתו אין לו'ארגון. הספרות הז' ארגונית עלתה בימים האחרונים על שלחנם של האינטליננטים הצעירים שלנו. אבל אין אלה האחרונים, חניכי בתי־הספר הרוסיים והספרות הרוסית, אלא -חובבים', "חובבי־יודיש" בכחינת "חובב ישפת־עבר". אין הספר הגארגוני לקורא האינטליגנטי אלא חובה, קיום של מצוה. מצוה לאומית, שמעונה כוונה מיוחדת. ולא צורך שבעי, כמו לנו הספר העברי. שחונכנו עליו, שהורגלנו בו מילדותנו, שאנו מוצאים בו מה ששום ספר כשום לשון אחרת, ויהא הטוב בספרים. אי-אפשר שיתן לנו... ופרץ אף בלשון אחרת היה כוצא רק קוראים. קוראים אבל לא קהל, לא תלמידים, לא בית ספר. למנדלי מוכר בספרים אפשר שהיו עוד תלמידים שדמו לפנים ללכת אחריו. משל ום = על יכם עוד נהנים, אבל אין חולפים אחריו, כי אין הוא קומא לשום מקום. פרץ, אמנם, קורא אחריו, אבל קשה להדביקו... אולי יש בזה שראגיקה. אבלי טראגיקה זו היא רק שנת-מורלם של יחידי סגולה.

יהסופרים ההולכים אחר ר דורם, --סופם למותיק ודם דורם; הסופרים ההולבים עם דורם --- במות הדור ימותו המיהם; הסופרים ההולכים לפני דורם --- הדור מותו המיהם כאחד ימותו. אולם הסופרי שאינו הולך לא עם דורו, מולפניו זלא אחריו הסופר חעומד לבידו --- הוא חיה יחיה...

לוושנה.



## הַחַיִּים הַבַּלְּבָּלִיִם בְּיִשְׂרָאֵל בִּימֵי בַּוֹת שֵׁנִי.

(חמשך).

מאת

ר"ר יוסף קליזגר.

•П

האוכלוסים נתרבו בארץ־ישראל. מלבד כפרים למאות ועיירות לעשרות יש בה מימי אלכסנדר ינאי ואילך גם כמה וכמה ערים גדולות וכרכים (ערים מבוצרותי בין קשנות ובין גדולות) 1). העיר היותר גדולהי העיר-הראשה, ירושלים, היו אוכלוסיה מגיעים בימי אלכסנדר ינאי והורדום עד 100,000 איש (יותר מכן היא גוזמה, עיין להלף. מרובות באוכלוסים חוץ מן הערים היווניות שבארץ-ישראל (הדיקאפולים), היו גם שומרון (סבסמי), קיסריה, חברון, בית לחם, לוד, יבנה, בית־גוברין, שבריה, בית־ירח, צפורי, "ועוד- יש, כמובן. הפרזה בדברי־התלמוד: "מגבת עד אנשיפטרים ששים רבוא עיירות (ירושלמי. מגילה. פ'א, ה"א); אבל יוסף בן מתתיהו, שכל עבודתו המדינית עוברת בגליל ושכתב בימים שגליליים הרבה ישבו ברומי והחי היה יכול להכחיש את החי, מעידי שבגליל בלבד היו עד 1,200 כפרים, ערים ועיירות ביחד; ולפי דיון קאַסיוס, ככשו הרומיים ביהודה במלחמת בר־כוכבא ואדריינום־ קים ר 950 ערי=מבצר. וכך היתה ארץ־ישראל באמצע ימי בית שני ובסופם מרובה באוכלוסים בלי שום ספק. ורבוי־אוכלוסים יכול לבוא רק במקום שעל עבודת־אדמה אינטָנסיבית ואומנויות רווחות נוסף גם המסחר. ואף את העשירות באחוזות ובעבדים אי־אפשר לבארי – אם לא נראנה אך ורק בתור תוצאה מן המתנות בקרקעות, שהמלך נותן לשריו ופקיריו, ומשלל־המלחמה, שהמפקדים שוללים לעצמם ומחלקים לפעמים אף בין הצבא, — אלא על-ידי התפשטות המסחר בארץ. אבל הרי ראינו למעלה, בתחלת המאמר, שיוכף בן מתתיהו עדיין הוא משעים. ש״אין אנו (היהודים) נוטים למסחר". כיצד נבאר סתירה זו 🗣

כבר רמזנו, שדבריו של הסופר היהודי־היווני כאו בעיקרם אך לשם --סניגוריה:

<sup>1)</sup> עיון: פרופי שמואל קרוים: "הכרף, העיר והכפר בתלמודי ("העתידי. ספר שלישי. עםי 1 — 50).

כדי לבאר בזה. מפני מה לא היה עם קרום כהיהודי (וזהו עיקר הדבר. שבא להוכיה רספר "קדמות היהורים נגד אפיון", שבו נמצאת פראַזה זו על אי־נטיתם של היהודים למסחר) ידוע לסופרים היווניים העתיקים. התשובה היא: מפני שהיהודים אינם נוטים למסהר. על־כן לא באו במשא=ומחן עם עמים אחרים בומן קדום ולא נתפרסמו בעולם, שהרי רק המסחר הוא שמקרב עמים אלה לאלה על-ידי המשא-והמתן שביניהם. ואולם יש בדבריו של יוסף בן מתתיהו אף מקצת אמת. היהודים למדו את המסחר מן הכנענים היושבים בצפונה של ארץ=ישראל בימי בית ראשון ותחלת בית שני ומן היוונים, שתפסו בסוף מלכות־פרס. וביהוד מימי אלכסנדר מוקדון ואילך, כמעט את כל ערי-החוף של ארץ-ישראל — באמצעיתם וסופם של ימי בית שני. על זה מעידה יותר מכל — הלשון העברית. בימי בית ראשון ותהלת בית שני — הכנעני הוא הסוחר, כידוע. אשת־החיל" שבמשלי "סדין עשתה ותמכור. וחגור נתנה לכנעני" (משלי, ל"א. כ"ד). וביםי בית שני יש שמות עבריים (שבוודאי היו משותפים גם לכנעניים) ל , רוכל " , ה,,המחזר בעיירוח" ב.קופת־הרוכלים" שלו, ל.סוחר", שאף הוא סובב בערים ובמדינות לשם מקנה וקנין ("רכל" ו"סחר" מובן אחד להם – "סכוב"), לה "חְנוּת' וה "חְנְוָנִי" (כך צריך לקרוא בהי"ת קמוצה ולא סגולה, כקריאה חנהוגה: הסורים מנקדים מלה זו בקמין, ואף "דָנוֹת", ברבים יְחַתוּיוֹת", היא בחי"ת קמוצה), לה תַּ נְּ ר (מלה, שאנו מוצאם אותה ושם ממנה "הַּנֶר", ואפשר גם "מָהְנָר", לראשונה רק בבן = סיר אי מ"בי ה', ול"ג, י"א, אבל היא שנות־מקורית, שהרי היא מצויה באשורית, סורית , (торговаь : וערבית ומערבית לפאַמאַריתי ומעאַטאַרית לרוסית - trapeza מן trapezités בַּהַ שִּׁלְחָנִי״ (שמתאמת לנמרה למלת היוונית שולחן, אבל בוודאי קדמו הכנענים להיוונים בחלפנות), וכן למושגים המופשמים: מסחר סחר נחוקאל, כ"ו, ישעיה, כ"ג, י"ח), סחורה ניחוקאל, כ"ו, מ"ו), מַ קַח וממכר (ובנחמיה, י׳, ל"ב: יִמְקְחָה״ – סחורה), ולפיף – משֹא יומתן גם במובן מסחר, שהרי כבר ראינו, שהמסחר הוא הוא שהביא בימי־קדם לידי יחוסים עם עמים זרום), ועוד. כל זה מוכיח, שהמסחר בישראל קדם להשפעה היוונית. בוודאי היתה כאן השפעה כנענית קדומה. שכאה מן הגליל ליהודה: מן השכטים הצפוניים, שהיו מעורים בצורים ובצידונים, אל השבטים הדרומים, שמתחלה הרחיקום הפלשתים מעל הופיהים ואחריכך דחקום מעליהם היוונים, יורשיהם של הפלשתים. ואולם שבאמצע בית שני ובסופו היה המסחר ברובו בידי היוונים -- אין י הלשון העברית של אותו זמן משארת שום ספק. אפילו מוכר־התבואה מקבל אז שם יווני: "סיטון" (sitones). המוכר לאחדים ביחוד להם הוא "פלטר", prater) לדעתם של שירר וקרוים poleterion לדעתו של הַרצּפָלד) המוכר רק מין אחד של תכואה או סחורה הוא "מְנְפּוֹל" (monopoles, לא

מונופולין" במובן שלנו). וספר-החשבונות של הסוחר הנותן .. ב ה ק פ ה " (מלה עברית!). הוא ה"פינקס" (pinax). הכנדים והאָריג של הכגדים נקראים רוכם ככולם בשמות זרים, למשל: "פילוסון" ו"הנדויין" (אָריג של פלוסיון, על גבול מצרים, ושל הודו או הנדקי), "קילקי" (לבָּד מקיליקיה), "דַלמשיקון" (בגד דאלמאַטי), .סגום" כך צריך לקרוא, ולא ייסגום" בסמ"ך, שהרי זהו sagum ככך צריך לקרוא, ולא ועבה. שהיו מתעשפים בו הגרמנים במלחמה ומשַלְשְּלִים אותו על הכתף, ומלה זו , (stola) אַצְמְּלָא״, (paragaudion), פרנוד (קלטית), פרנוד לרומית מלשון הָלטית), "סודר" (soudarion, ביוונית — משפחת הועה), "פליון" (pilion, ביוונית – כובע ,sandalon) מנדלי (מנדלי enpilia) ביוונית enpilia) של לבר), מנדלי של לבר), מנדלי (sandalion מנהל – "סנדלר" (sandalarius), "ספסל" (sandalion), "קתררה" (kathedra), "נילון" (velun), "מכלא" (kathedra), "אסקומלה" (Kapsa) "קופסה" (theke), "תיק" (Teller ברומית scutella), ועודי ועוד. כל אלה היו מובאים לארץ=ישראל מן החוץ על=ידי סוחרים יווניים ואף רומים. אפילו ה״מראה״ העברית העתיקה נתחלפה ב.אספקלריה׳ הרומית (specularia). אפילו ה.קנבום" (cannabos) בא ליהודים באמצעות היוונים. וה.חוף העכרי קבל שם יווני משובש "נמל" (מן limen, ואולם אפשר שאין זו מלה יוונית כלל והדמיון בהפוך־אותיות אינו אלא מקרי או הלשון היוונית שבשה מלה זו על־פי מלה כנענית). והסוחר היווני הביא עמו עוד כמה וכמה מלות זרות, שנתאזרחו אחר־כך בעברית החדשה: "שופס" (typos), "הדיוט" (deigma), "הריוט" (typos), "נכח" (nannos), "ליסטים" (leistes, ביחיד בסמ"ך, ורק ברבים "ליסטים" במ"ם). , ועוד, (sicarii) "סיקריקו" או "סיקריקו" (asthenes) "אסתנים" או "איסטנים" כל-כך נתאזרחו בעברית החדשה. עד שנשארו נכסי צאן ברזל של הלשון העברית ודחו מפניהן את המלות העבריות המקוריות. שבוודאי היו מצויות במקום אחדות מהן (למשל, במקים אנום"); וכבר נבנה מן "ליסטים" הפועל: "מלסטםים (כך צריך לקרוא במקום "מלסממים") את הבריות". כל זה מוכיח למדי, שלאחר שאבדו הכנענים את ההגמוניה המסחרית שלהם אפילו בארצות הסמוכות לצוד וצידון, עבר המסחר ביהודה לידי היוונים. אפילו הלל הזקן, הלל הבבלי, שהרבה מפתגמיו נשתמרו בארמית. כשתקן תקנה לשיבת המסחר בארץ־ישראלי קרא לה בשם יווני: "פרוסבול" .(prosbole)

וכשמות-המסחר כך אף שמות המטבע הנעני-העברי הם בעברית: ה. ש ק ל', שמתאמת החשמונאים בעקבות המטבע הכנעני-העברי הקדום; ה.. מְ עָ ה'', שמתאמת להמטבע היווני (obolos) ושנעשתה במספר-רבים ("מעות") שם-נרדף לממון בכלל, — וה "פ רומה", המטבע היותר קטן (לערך חצי־סאַנטים), שמתאים למטבע היווני הור דום ואילך נעשים המטבעות רומיים ויווניים כולם.

הדינר, של כסף ושל זהב, denarius ברומית, שדחה מפניו גם את ה"שקל" העברי וגם את ה"זוז" השמי (ואולם, לדעת קצת, נקרא כך על שם צורתו של זיא ום, זום, Zeus, שהיתה חקוקה עליה; הפונדיון (dupondius); האם ר או, ליתר באור, האם ר האיטלקי (assarius), הקוטרונק (quadrans), הטרפעיק (tropaikon), הקוטרונק (assarion).

אמנם, לא תמיד מלים זרות מעידות גם על הדבר. שהן מציינות אותו, ישאף הוא בא מן החוץ. "ההשאלות הללו (מלשין יוונית) — אומר שוו אַל ם — אינן מראות, שהדברים הנסמנים במלות אלו באו ליהידים מן היוונים: פשוט, הלשון של המסחר ה ל או מי נְּתְנַמֵּר (se bigarrait) בניאולוגיסמים, מפני שהלשון המסחרית ביחוד היתה זו של היוונים. כך היה ממש במאה הט'ז, שאז הביאו לנו הפלורנמינים, שנדדו ועברו לצרפת, מלים מוֹסְקאַניות, שעכשיו נְתְלַאֲמוּ: banqueroute, בחון מלים כזה מוכיח, שההשפעה (banque, agio, bilan, אבל סיף-סיף המון מלים כזה מוכיח, שההשפעה היוונית היתה חזקה בחים ההיצוניים של ארץ-ישראל בכלל ובעולם המסחר בפרט.

ואולם גם היהודים עסקו במסחר מימי שמעון בן מתתיהו ואילך, ובפרט לאחר שנכבשו כל ערי-החוף לפני אלכסנדר ינאי. שבערים דללו, שקודם לכן היו יווניות גמורות, נתישבו בתקופה שבין אלכ סנדר ינאי ובין הורדום זב ניו רבבות אלפי יהודים, -- דבר זה יש לראות מתוך העוכדה, שבימי המרידה הגדולה, שקדמה לחורבן, נהרגו בקיסריה יותר מן 20.000 יהודים, בכית = שאן 13 000 באשקלון — 2,500 בעכו — 2,000 וביפו — 8,400 ונהרגו יהודים הרבה גם בסוסיתא וגדר (מלחמית-היהודים, ב'. י"חי א' -- ה' וי'). באותו זמן וקודם לו נזכרו בספרות של התקופה יהודים גם בעזה. אנתידון וגרש. ובכן היו אז יהודים בערי=המסחר המרכזיות של יהודה וגליל, אף-על-פי שישבו בתוך היוונים; ובערים הללו ודאי עסקו גם היהודים במסחר לאחר שלמדו אל דרכי היוונים,-ומכאן הקנאה והשנאה ה כ ל כ ל י ו ת , שגרמו לפרעות והריגות, נוסף על השנאה הדתית והנזעית. וכמו-כן ישבו יהודים בקרב הצורים והצידונים — עם־המסחר בימי= קדם. כי. לפי עדותו של היקא טיאוס (נגד אפיון, א', כ"ב), נתישבו יהודים הרבה בפיניקיה מיד לאחר מיתתו של אלכסנדר מוקדון. בְאַרְוָד ישבו יהורים בימי שמעון חשמונאי (חשמונאים א', מ"ו, כ"ג); והיהודים שבצור וצי דון נזכרו בימי המרידה: יהודי־צור נהרגו ברובם והרבה מהם הושמו בנחושתים וליהודי=צירון לא נעשתה רעה (מלחמות, ב', י"ח, ה').

S. Krauss, Talmudische Archäologie, II, 355—366: עיין על זה בקצוי: E. Schürer, Geschichte d. Jüd. Vokes, JI.4, 67—82 ואולם שירר, ובמקצת גם קרוים, מנו בתור יווניות כמה וכמה מלות, שאפשר הן שמיות ומן הכנענים באו גם להיוונים וגם לישראל למשל: אויר, מסה, קוסה, ועוד,

<sup>2)</sup> Schwalm La Vie privés du peuple Juive ep. 325 — 326.

היהודים למדו. איפוא, את דרכי־המסחר משני העמים־הסוחרים היותר מצוינים שבימי־קרם. סחר = פנים היה ביהודה מאז, כמובן. כל יום ששי היה יום ־שוק בירושלים, ואף בכרכים ובעיירות של יהודהי שבהם היו הכפריים מוכרים תבואותיהם ופירותיהם להעירוניים. יום-שוק זהי שנקרא גם יום = הכנים ה. היה מתכנם אחר-כך ביום ב' וביום ה' (השוה תוספתא בבאימציעא, ג'. כ', אל משנה מגילה, א'י, א' ב', וג', ו'). עיקרו היה לשם מסחר, ואך לאחר זמן היו משתמשים בו אף לצרכים אחרים (חתונות: ישיבת בתי-הדינים וקריאת-התורה). שוו קים היו בכל עיר ועיירה, ואפילו בכפרים הגדולים, והיו רואים בהם מוסד יהודי קדום; מוסד נ כ רי וקביע רק בכרבים הגדולים, שרובם או רובם הגיכר. הם נכרים (עמאום, אשקלון, עזה, עכו, אנשיפשרים, צור. בית שאן וקיסריה) היו הירידים. כנראה, מוצא-המלה הוא מן הפועל "ירור", מפני שרוב ה"ירידים" היו מתחלה בערי־החוף. שהן במורד קרוב אל הים (השוה: "יורדי-הים באניות". ובארמית "נחותי" ימא", להלן). ומדרש מאוחר פונה אל עשיו ואומר לו ביחם אל יעקב: ״אח[ה] יש לך ירידים (מלת "שווקים", שבאה כאן, הוא ביאור לירידים, ואחר־בך הוכנסה בטעות לתוך רפנים) והוא (יעקב) יש לו שווקים" (כ"ר, פס"ז). בשווקים היו נמצאים למכירה צרכי אוכל-נפש, בגדים ושאר פרי תעשית - הבית של הכפרים, בעוד שבירידים, שהיו קשורים בחגים הנכריים (איד", בסורית עָארָא, חג, ובערבית עִיד, והפירוש איד' - אסון, אינו אלא מאוחר ואגדי, ואפשר לשם כך נתחלף בכבלי מע' לא', בעוד שבירושלמי נשאר "עיד" בע'). היו השיירות מביאות סחורות־חוץ, מיני בשמים וכל מיני הפָצים של מותרות וגם -- עבדים ושפחות.

ומסחר עצום ודאי היה מתפתח בירושלים בשלש רגלים, כשהעולים לרגל היו מגיעים לרכבות ואפשר גם — למאות אלפים. אמנם, המספר שבתלמיד (תוספתא, ד', ג', ובכלי פסחים, ס"ד ע"ב) — .כפלים כיוצאי מצרים", ובכן 1,200,000 של פסחים, שעל כל אחד מהם נמנים עד עשרה אנשים (ובכן 12,000,000 ), ואפילו זה של יוסף מתיהו (מלחמות, ו', מ', ג') — 2,700,000 או, כמו שהוא אומר במקום אחר (שםי ב', י"ד. ג'.), 3,000,000 — מספרים עצומים אלה מופרזים חם. כבר הוכיח ד. חוול פון, שאפילו אם היו מטלאים את כל ירושלים (ששמחה היה, לפי יוסף בן מתתיהו, ל'ג רים, קרוב לשני קילומטרים ומחצה) בניראדם מן הקצה אל הקצה, לא היה משתרע עליה מספר עצום כזה של אוכלוסים "). אבל העולים לרגל ודאי היו מרובים מאד עליה מספר עצום כדה של אוכלוסים "). אבל העולים לרגל ודאי היו מרובים מאד ובוודאי היו מגיעים עד 100,000 איש. ופרנסתם של המונים עצומים כאלה ואף קרבגותיהם ודאי דרשו מכירות וקניות הרבה. העליה־לרגלים גרמה, איפוא להתפתחות! של המים חור הים ניים יי אבל רבבות היהודים, שהיו באים לירושלים מארצות של המים חור הים ניים יי אבל רבבות היהודים, שהיו באים לירושלים מארצות

D. Chwolsohn, Das letzte Passamahl Christi etc.. : ; "y (1
2. Aufl. SS. 49-54. Leipzig 1908.

אחרות, לא רק היו מביאים עמהם הרבה ממון ומיציאים אותו בעיר־הקודש, אלא אף הודה בפרש ועם בני יהודה מסחרי עם תושבי=ירושלים בפרש ועם בני יהודה והגליל בכלל. וכך היתה העליה-לרגלים לא רק גורם לאומי, מדיני ורוחני, חשובי אלא אה גורם כלכלי גדול 1). ודבר זה קרוב לוודאי מאחר שכבר הראה הרצפלד <sup>2</sup>), שעוד בימי בית שני היה המסחר רוֹוֶתַּ בין היהודים, שישבו בהמונים לא רק בבבל ובמצרים, אלא גם בכנען ובסוריה ובקפריסין, בקיריני, בכוש ובערב, באסיה הקשנה על פני כולה ואף ביווץ, באיטליה כולה, וביחוד ברומי, ובספרד (אספמיה), ועוד. כל היהודים הללו עסקו בארצות אלו לא במלאכה ובחרושת-מעשה, שלא הצטיינו בהן מן התושבים העיקריים, אלא בעכודת־האדמה, במקום שהאדמה היתה מוכשרת לכך ביותר (למשל, בבבל), וביחוד במסחר. איראפשר הדבר, שלא תהא פעולת-גומלים מסחרית בין יהודי ארץ=ישראל -- המטרפולין -- ובין יהודי-הגולה ה.בנות" והיימושבות" של יהודה וירושלים. תפוצות־ישראל - הגולה הגרולה והרחבה, שהיתה קשורה ביהודה. המשרופולין שלה, והיתה שולחח לירושלים סכומים עצומים - חיו מתעשרות על-ידי המסחר. העובדה, שהמלך מת ר דת מפונמוס יכול היה לגזול באי קום, לערך בשנת 70 קודם ספה"נ, 800 ככר, שעברו שם יהודי יוניה וכריה בשביל בית-המקדש (קדמוניות, י"ר, ז', ב', עדותו של אַסמר בון) ופלאַקום הרומי — 100 לישרה של זהב, שצברו יהודי אפמיאה ולודקיה לתכלית זו עצמה (Cicero, Pro Flacco, XXVIII), עוברה זו בלבר מעידה על עשירותם המופלגת של יהודי־הגולה. שיכלה לבוא רק מן המסחר בל בד אוי לכל הפחותי מן המסחר ביחוד והיא מעידה גם על דבקותם במצרפולין. נקלי איפוא. לשער, שאף על־ידם היה המסחר בארץ־ישראל מתרחב ומתפשמ.

٠

סחר־הבינים בארץ־ישראל צריך היה להיות לא קשן. כי המדינות השונות שלה היו עשירות ביבול ממין אחד ועניות במינים אחרים. השרון ביהודה היה מוכר את יינותיו ואת בהמותיו וקינה לחם; יריחו ושפלת־גינוםר הין מוכרות את פירותיהן המצוינים ואף הן קונות לחם; השפלה ביהודה היה לה עודף של לחם ושמן. והגליל — של תבואות וירקות. ועל־ידי כך היה מתפתח המסחר בין המדינות של ארץ־ישראל מבפנים. אכל היה לה לארץ־ישראל גם סחר־חוץ. כבר ראינו למעלה, בתחלת דברינו, שיהודי ארץ־ישראל היו יוצרים יותר מכפי תביעת ההספקה הפנימית והיו מוציאים את עודף־היצירה לחוץ. החוצאה של ארץ־המפימות והיו מוציאים את עודף־היצירה לחוץ.

L. Herzfeld . Handelsgeschichte der Juden des Alter-: עיין בפרטות: (1 tums, 8. 73.

<sup>2)</sup> שם, עמי 194 — 336 וגם Note 34 וגם 194 בפרטות. (2

ישראל לא היתה מועמה. יין יהודה היה נמכר במצרים ובסוריה ועוד בארצות סמוכות ורחוקות. גם השמן והחמה של הגליל היו משוכחים והיו נמכרים בשוק העולמי. ואף פירות שונים והמוכן מהם היו נמכרים בחוץ־לארץ ועד רומי הגיעו. פרי האומנות והחרושת היה נמכר. אמנם, אך בארץ בלבד; אבל אפישר שהיה מגיע לארצות־חוץ על ידי העולים־לרגל.

ואולם אף ההוב אה לארץ־ישראל מן החוץ לא היתה פחותה מן ההוצאה שלה. ה רצ פ ל ד 1) חשב ומנה עד 240 חפצים של משאיומתן מסחרי, שהיו להם מהלכים בארץ-ישראל, וביניהם עד 130 חָפַצִּין מקח וממכר (ובכן -- יותר ממחצה ו.). שהיו באים מחוץ-לארץ. אפילו אַכְלִים ומשקים, שארץ-ישראל עשירה בהם, היו מביאים גם מן החוץ. בארץ-ישראל היו מהלכים לכותח הבבלי. לשכר המדי, לחומץ האדומי ולזיתום (מין שבר) המצרי (נוכרו כולם ביחד במשנה, פסחים פ"ג, מ"א). אף הפול המצרי, החרדל המצרי והדלעת המצרית היו מצויים בארץ-ישראל ואף מיני דגים מיובשים ומיני עדשים היו מביאים לשם ממצרים. מקילי קיה היו מביאים גריםין ("גרים קיליקי", מעשרות, ה', י"ה; כלים, י"ו, י"ב; נגעים, ו', א'), מי וון - דלעת ("דלעת יוונית". כלאים א'י ה' וב'י י"א; ערלה, ג', ז'; אהלות, ח', א')י מביתוניה -- גבינה ("גבינה ביתוניקית" או "גבינת ביתוניקי" צריך לקרוא במקום "גבינת בית-אונייקי". משנה, עבודה זרה, ב'. ד'), מספר ד -- את הדג קוליאס ("קוליאם האספנין" משנה, שבתי כ"בי ב'; מכשיריןי ו׳, נ׳) מַבְּעַלְ־בָּ הַ שבסוריה --- את השום ("שום בעל־בכי", מעשרות. ה׳, ח׳.--והפירוש שום, .שהעינים בוכות בשעה שהוא נאכל לדוב חריפותו", אינו אלא ררשה) ומפרס -- את האפרסקי (כלאים א', ד'; מעשרות, א', ב', Persike ביוונית). ואפילו היין, שהיה כל-כך מצוי בארץ=ישראל וכל=כך מובחר במינו. לא דחה מפניו את יינות חוץ-לארץ לגמרם. כך גזכר במשנה יין אי טלקי ויין קיליקי (מקיליקיה), ואפשר - גם יין = קפריםין (שלדעת אחרים, זהו יין מפרי=ה א ביונה , אבל יותר קרובי שזהו יינו של האי קיפרוס). יין כושי נקרא כך בוודאי יותר על שם מראהו השחור מעל שם מיצאו מארץ כוש. בזמן מאוחר נזכר גם היין העמוני (סנהדרין, ק"ו ע"א).

מערב היו מביאים לארץ־יש־אל גמלים וחמורים ועורות, ואף חמור לובי לא היה יקר־המציאות ביהודה. פילים, שן, קופים, מווסים. ועוד, היו מביאים מארצות רחוקות. ארגמן וזכוכית הכניסו מצור ותכשימים — מאלכם נדריה של מצרים. וממצרים היו מביאים אף גומא וקלף מעובדים. מקלף היו נעשים מגלות ושמרות וספרים ומגומא — גם סלים קשנים ונאים ("כפיפה מצרית", משנה, סישה, ב'א') וגם סלים גדולים ופשומים ("כפישה מצרית", משנה, סישה, ב'א') וגם סלים גדולים ופשומים ("כפישה מצרית", משנה, סישה, ב'א')

<sup>1)</sup> בספרו הנוי, עמי 129 – 130 (1

יום ד', ב'; אהלות, ה', ו'). על הבגדים, שהיו מוכאים מטצרים ומהודו, מקיליקיה ומדאַלמאַציה, כבר דברנו למעלה. וֹ מֹ מִי לָ מֹ היוֹנית היו מביאים אריגים של צמר דקים ומדאַלמאַציה, כבר דברנו למעלה. וֹ מֹ מִי לָ מֹ היוֹנית היו מביאים אריגים של צמר הם משובחים בפיהם משל אריסטופאַנט (הקומידיה "הצפרדעים", V 544 וֹ פּליניוֹ מּנֹ (הקומידיה "הצפרדעים", V 1545 וֹ פּליניוֹ מּנֹ (אַנָ VIII),

התבואות הפירות והסחורות השונות היו עוברים בפנים הארץ ממקום למקום על־ירי "חמרת" ו"גמלת" (מלים עבריות מקוריות וקדומות), כלומר, על־ידי שורה של חמורים וגמלים, שהיו מובילים תבואות וסחורות הרבה ביחד, כדי להבשיחן מן השודדים האורבים על הדרכים (משנה, סנהדרין, פ"י מ"ה). והתבואות והסחורות מן החוץ היו באות לארץ-ישראל, קודם כל, על־ידי ה"שָּיָרוֹת" (בסורית "שיירתא", בערבית "סיאַרַתְ"). ודרכי־השיירות, דרכי־המסחר העתיקות, שהיו מוליכות לארץ-ישראל או עוברות דרך בהי מרובות הן וחשובות מאד. דרך אחת היתה מוליכה מערב הדרומית = מערבית, בַּהְקבֶּלָה לים ־סוף וללשון=הים של אילת (מכאן – הערך הגדול של עציון בר למלכי=יהודה. משלמה עדי הושפט) ומביאה את תוצאותיה של "ערב המאושרת" ושל כוש לסלע־ערב (פְּמְרָה׳, שבעים קילומשר דרומית ל ים - ה מ ל ח; ולסלע-ערב היתה מוליבה את השיירה גם בדרך אחרת — מלשון=הים הפרסית באלכסון דרך ערב – ומביאה את תוצאיתיהן של ב ב ל ו הודו. שתי דרכים אלו נגעו בארץ־ישראל אך מעש. ואולם מסלע־ערב היתה מוליכה דרך אחת למצרים, שניה - לעזה ושלישית - לדמשק דרך החופים -המורחיים של ים - המלח ושל הירדן - דרך-עזה היתה מוליכה לצד-צפון על ידי שפלת-יהודה לירושלים או – ללוד ושוטרון (זוהי, כפי הנראה על ישעיה. ח', כ"ג, שאף בימי־הבינים נקראה Via maris). ובעמק יו רעאל היתה נבלעת בדרך אחרת, שהיתה מוליכה לעכו; ומעכו היתה מוליכה דרך רומית עד אנטיוכיה, בירת־סוריה. ואולם מכבל הוליכה הדרך על-יד נהר פרת האמצעי אל המדבר הערבי־הסורי עד תדמור, ולאחר שהיתה עוברת שמח לא-גדול מן החוף המזרחי של הירדן העליון, היתה עוברת את הירדן מדרום לים = כנרת (ים־גינוסר) או מצפון על־יד "גשר בנות יעקב", שהוא מימי-הרומיים (על-יד דמושבה משמר־הירדן). בגליל העליון, והיתה חוצה את בית-שאן ואת עמק־יזרעאל ומגעת עד הכרמל, אשר .בים-יבוא". ומאבל בית - מעכה (Abila), ממערב לעיר זו, היתה מסתעפת עוד דרך אחת — דרך מיוחדת ל ד מ שק 1). גם מירושלים היו הרבה דרכים מוליכות ל דמשקי חוץ מן הדרכים הפנימיות, שהיו מוליכות לשכם

Herzfeld, Handelsge chichte, SS. 22 – 23 141 – : איין על כל זהי (1 142; Krauss. Talm. Archäol., II, 327; Buhl, Die Sozialen Verhältnisse d. Israeliten, SS. 7 – 8.

ושומרון, ליפו וחברון 1). ו.דרך־מצרים" היתה עוברת. מימי הרומיים ואילך, לאורך חופי הים=התיכון מפלוסיון דרך רינוקולורה ורפיח עד עזה, ומשם היתה עוברת דרך אשקלון, יבנה, יפו וקיסריה ומגעת עד צור כלחמות, ד', י"א, ה'). דרכים אלו של יבשה היו מביאות לארץ=ישראל בכלל ולירושלים בפרט את כל תבואות אסיה ואפריקה, מיהודו ועד כנש" ממש.

וחוץ מעל־ידי שיירות בדרכי־היבשה היו סחורות חוץ-לארץ באות לארץ-ישראל דרך הים: ה"מפרש" (בים) בא בתלמוד ביחד עם ה"וצא בשיירא" (גימין, ס"ה ע"ב). מדינות הים" הוא בשוי עברי קדום. חוץ מן הספינות היו גם אלפות (כך בסורית, ובאשורית אֵלַפְּ – ספינה), בדרך כלל – ספינות יותר קטנות, א ר ב ו ת מין סירה גדולה להובלת חבואות נועד היום נקרא מין סירה גדולה של קרשים בשם ררך – דרך בוודאי בא שם זה לרוסית מטורקית־טאַטאַרית, ולטאַטאַרית – דרך арба הלשון הערבית מן הסורית), דוגית (ובכבל נקראה ביצית) שכנראה, שְׁמְשָׁה מתחלה לדיוג בלבד ("סירת-דוגה" במקרא), ולסוף, עריבה — מין סירה קשנה ישבת. פ"ד. ה"ח), שבתי שהיו מובילים בה תבואה על פני הירדן (.עריבת-הירדן", ירוש", שבת. פ"ד. ה"ח) מעין périssoire בצרפתית או אן ברוסית. הספנים היו לא מועטים בין היהודים בימי בית שני ונחשבו ל"צדיקים" ו"חסידים". לעומת הְחַפְּרִים והַנְּמֵּלִים שנחשבו כולם או רובם לרשעים (השוה תוספתא, שבועות, ו', כ"ו, שם, קידושין, ד', י"ח, ונידה, י"ד ראש ע"א, לעומת משנה, קידושין, פ"ד, מי"ד). המלות העבריות (זולת הארטיות והיווניות) המרובות. שַמְשמשות להוראת חלקי-הספינה וצרכי השיוט 2), מוכיחות למרי, שהיהורים הרבו לעסוק בסחר הים. ואמנם, הם היו עוברים בספינות את הים התכון, את ים-המלח, את הנילום, את הפרת. את הכנרתי ואפילו את הירדן הקשה לשיוש מפני עקוליו המרובים וזרמתו המהירה. יוסף בן מתתיהו מזכיר 230 ספינות בעלות ארבעה משומות בבית-יר ה (מאַריכיאה) על־יד ים־כנרת (מלחמות, ב', כ"א, ח'); ובוודאי שִׁמְשׁוּ לא רק . לדיונ. אל גם לשיוט תבואות וסחורות. ובמצרים היו היהודים משגיחים על סחר הנילום וים־הסוף וחוכרים את המכם של היאור והים (נגד אפיון, ב', ה'); ו הערב אַ רכוס (או האלאַבאַרכוס). שנחשב לראש הקהלה היהורית האלכסנדרונית המפוארתי היה בעיקרו גובה מכס-הנהרות.

סחר=הים של היהודים בארץ־ישראל היה יוצא מערי-החוף יפו. קיסריה," א שקלון, עכו ואנתידון, ומחוז-חפצם של "יורדי=הים" או "מפרשי־הים" (ירושלמי, שבת. ראש פ"ב, ובבלי, שבת. כ' ע"ב, בארמית נחותי ימא", והשוה

<sup>1)</sup> Herzfeld, SS. 46 — 47; Krauss. S. 142. Krauss, JI, 338—349 במסרו הנוי של 20 (2

למעלה: "המפרש והיוצא בשיירא") בין הסוחרים היהודיים היה רומי (תחנות-בינים היו לאלו ברינדיסיון ודיקיארכיה-פוטיאולי) וקיליקיה (ביחוד אי־טארסוס), ואף לגליה ואספמיה (היספניה-בספרד) היו מגיעים בספינות 1).

וכל־כך היה המסחר חשוב לאומה עוד בפני הבית. עד שבתפלתו של הכהן הגדול ביום־הכפורים אנו מוצאים: "יהי רצון מלפניך, ה' אלהינו ואלהי אבותינו, שתהא השנה הואת שנת זול, שנת שובע, שנת משא = ומתן " (ירושלמי, יומא, פ"ה, ה"ג). ולא עוד, אלא שכסופה של תפלה זו היה אומר: "ואל תפנה לתפלת יוצאי־דרכים" (ירושלמי, יומא, שם, שם), או בנוסח אחר: "ואל תכנם (נ'א יכנסו) לפניך הפלת (נ"א תפלות) עוברי־דרכים" (יומא, נ"ג ע"ב; תענית, כ"ד סוף ע"ב). כלומר: יהי רצון שיהא גשם על הארץ, אף=על=פי שרוב הסוחרים, "יוצאי הדרכים" לשם מסחר יותר מומעם מ"עוברי־דרכים" שבבבלי), חוששים לו, שמא יעכב את נסיעותיהם המסחריות. שהרי קשה לחשוב, שהכהן הגדול דאג לעוברי־דרכים פתם, שרוצים באויר יפה, ועל־כן הם הוששים מפני הגשם. בוודאי היו מביאים את רוב סחורות=חוץ יוונים וכנענים מיוונים; אבל גם היהודים, יהודי ארץ-ישראל, ועוד יותר — יהודי־הגולה, כבר וכנענים מיוונים; אבל גם היהודים, יהודי ארץ-ישראל א רק "תגרים" ("תגרי-ירושלים", היו מימי א ל כסנ ד ר י נ א י ואילך גם בישראל לא רק "תגרים" ("תגרי-ירושלים", התרי-לוד"), אלא גם סוחרים גדולים וראויים לשם זה.

.1

את התבואות, הפירות והסחורות היו אוצרים בא וצרות ומוכרים בשוון קים;
ורגיל הוא הבשוי: "מעשרים את השווקים בפירות" (משנה, ביצה פ'ה, מ"א; מועד־
קשן, י"ג ע"ב), כלומר, מסדרים כעין תערוכה של פירות בחנויות של השווקים או על
גבי תריסים בתוכם. את כל אלה מוכרים ואף בירידים, אבל גם בחנויות, —
מלה עברית מהורה, שכבר הזכרנוה. בתנ"ך ובתלמוד נזכרו: חנות של נחתומים, חנות
של צַבְּצִין חנות של פישתן ("חנותא דכיתנא"), חנותו של בשם, שוק (חוץ)=האופים,
שוק-האורגים, שוק-הנפחים, שוק-הַוַגְּגים, שוק-הנגרים, שוק של צמרים, ועוד "). וכבר
הבאני, שיום ף בן מתתיהו מונה בעיר החדשה, בצפונה של ירושלים, לא רק
שווקים מיוחדים לצמרים, נפחים ונגרים, אלא גם חגויות של פוחרי בד ובגדים
(מלחמות, ה', ח', א').

בעברית, "רב"שוק") בעברית, המטונה על השוק היה בעל-השוק" (בנתבות הכנעניות "רב"שוק") בעברית, בעל- (Agoranomos — "אגרונימום" (ירושלמי דמאי, פ"ב. ה"א

<sup>1)</sup> Krauss, II, 344; 2) lbid., II. 352, 355; 3) Ibid. II, 366.

שוק" או "אגוראַנומוס" כזה כבר נזכר בהיסטוריה שלפני מרד החשמונאים, (חשמונאים ב'י נ', ד'); חמן מועם לאחר מיתתו של הורדום אנו מוצאים את אגריפם נכדו (מי שעתיד להיות המלך אגריפס הראשון) אגוראנומום בשוקי טבריה (קדמוניות, י"ח, ו', ב'). היו גם שַ מָאִים של הסחורה וגם . משער בשוק (ב"ר. פצ"ט), שבווראי היה קובע את השער של הסחורות בשוק. במקולין – (katalysis — היו קונים ב שר, וב ע ט ל יו (אטליז, קטליז (macellum) שוק־עראי של השיירות --- היו קונים, מלבד בשר. גם בהמות ויין, ועוד. לחם ("פת") היו קונים מן ה.נחתומר" ואף מן ה.פלשר" (מלה יוונית, שכבר הזכרנוה); וב-פלשר" Stand מוכרים גם ירקות. בשוק היו "קבע" ו"תריסים" (מה שהגרמנים קוראים והרוסים Totok). שורה של חנויות היתה גם בסטיו (Totok). אולם של עמודים. שהיה שייך לעיר ומסתיים בכפה. ששם היו בתי=המסחר ו"בתי־המחיה" Markt- מפרי, במדבר, קנ"ט); וזהו מה שקוראים בגרמנית נשרוקים ובית המחיה", ספרי, במדבר, קנ"ט) hallen בצרפתית לפסה" כזו היתה, הברוסית לברוסית לברוסית לברוסית היתה, למשלי באַנטיפטרים (תוספתא. דמאי, א', י"א); ובירושלים היתה אמנם. לפי עדות מאוחרת (ר' יוחנן בשם ר' שמעון בן יו האי: איכה רבתי. עה"כ: ספקו עליך; פסיקתא רבתי, פמ"א) אף כפת-החשבונות", ששם היו הסוחרים מחשבים את חשבונותיהם וקוצבים שער לסחורותיהם, ובכן, -- מעין ב ו ר ם ה של עכשיו. לצרכי-המסחר שמשה גם הבסיליקי ("שלש בסילקאות הן: של מלכים. של מרחצאות ושל אוצרות", עבודה זרה, מ"ז ע"ב). לפחות, יודעים אנו, שבא שקלון היו הבסילקאות משמשות לממכר-חטה (תוספתא, אהלות. פי"ח). באל כס נדריה של מצרים היתה העבסיליקי הגדולה" (שבשעות נחשבה קודם לכן לבית=כנסת) כעין סמיו ובורסה לבעלי-מלאכה שונים מישראל, שבוודאי לא רק היו עובדים שם במלאכות שונות, אלא גם מוכרים שם את פרי-מלאכתם, כמו שהדבר נוהג בארץ-הקדם עד היום (סוכה, נ"א ע'ב; ירושלמי, שם, ראש פ"ה). ולעיירות, ואף לכפרים, היו הרוכלים מביאים מן הערים הגדולות מיני סהורות בסלים על כתפס, כמו בימינו, ו״רוכלים המחזרים בעיירות" הוא תואר מתמיד בתלמוד (מעשרות, פ'ב, מ"ג). אכל מפליא הוא, שכבר אנו מוצאים במשנה מוכרי-כסות", שנושאים עסהם את הכגדים ; מ"מ מ"ה; שבתי כ"מ ע"ב (כלאים פ"ט, מ"ה; שבתי כ"מ ע"ב פסחים, כ"ו ע"ב).

בעד הסחורות היו משלמים מכם של ההוצאה וההובאה – מכם של פנים ומכם של גבול. הרומיים היו קוראים למכם Vectigalia, כדי על פנים ומכם של גבול. הרומיים היו קוראים למכם ל"גבאים" (גובים), להבדילו מן המם – tributum, והיו מוסרים את גבית המכם ל"גבאים" (גובים), "בּּלְשִׁים" (בודקים ומחפשים אחר מבריתי־המכם) ו"מוכסים". שהיו חוכרים את המכם מן הממשלה או חוכרים אותה מן החוכרים. המכם היה מרובה וקשה עוד בימי הפרסיים:

אז היו נוטלים מן היהודים "מנדה" — "מַנְדַהָּ" באשורית — "מדת־המלך", "בלז" – בּלָתְּ – באשורית — כנראה, מס צרכי אוכל-נפש. וֹ,הַלֶּךְ " — כנראה. מס-הדרכים (אַאַלַכִּ" - הלוך באשורית) 1). בימי הסיליקיים היו היהודים משלמים מס־הגולגולת, ימס־המלח, מס-הכלילים (עמרות חתן וכלה"). מס-הקרקע, מס-הבהמות ומס של פירות= האילן (השמונאים א', י', כ"ח — ל"ג. וי"א, ל"ד — ל"ו). מה היו המסים והמכס של החשמונאים -- אין אנו יודעים בכירור; אבל קרוב לוודאי, שהם השאירו לעצמם כל מיני מכס, שהיו באים תחלה לידם של הסיליקיים, אבל הפחיתו את המסים הישרים על הנמכר בשוק. אילמלא כן, לא היה העם מסור להם כל-כך ונלחם את מלחמותיהם בעקשנות ובגבורה במשך ארבעים שנהי מימי כבוש־פומפיום עד ימי: הורדום, ושומר להם אַמון עד ימי אגריפס הראשון, ועד בכלל. לא כן הורדום. מיד אהר מיתתו אנו רואים את העם דורש לבטל את ה״מס השנתי״ ואת ה״מסים. שהיו נוטלים בלי חמלה מכל הנקנה והנמכר בשוק" (קדמוניות, י"ז, ח'. ד'). ואולם על הפוליטיקה הכלכלית של החשמונאים ושל הורדום עוד נדבר להלן. המכם והמסים, שהיו נושלים נציבי - רומי, היו מרובים וקשים: מס־המים, מס= הערים מכם צרכי אוכל-נפש יבשר מלח, ועוד), מכסי הדרכים. ביחוד היו קשים מכסי־הגבול: כל עיר ועיר היתה גבול לעצמה פליניום מעיד, ש"כמעמ ; (Hist. nat., XII, 65) מכם" מכם" (Hist. nat., או של ים היו גובים איזה מכם" באופן שהסחורות היו נמכרות בשוק הרומי פי מאה מכְּפִי שֶׁוְיַן במקום-מוצאן או במקום־עפּוּדן. בתי-מכם אימפּריאַליים (כלומר, קבועים על-ידי השלמון הכללי של מלכות רומי) היו בתשע או בעשר מדינות, וביניהן – במדינת האסיה, שלתוכה נכנסה גם ארץ ב' שראל במדינת-אסיה היה המכס במדינת-אסיה ל ארץ ב' אחוזים נכנסה גם ארץ ב' אחוזים בי ארץ ב' אחוזים בי משויה של הסחורה. ואולם המוכסים הישרים והמעוקפים (החוכרים מן המוכסים) היו מוצצים את לשדו של העם ומתמלאים מחורבנו. ועל-כן היו שנואים על העם ועל מנהיגיו במדה שאין למעלה במנה. כל שנאתם ל"אדום־רומי" אפשר של השלמון העם וחכמיו ההגשמה של השלמון בעיני העם וחכמיו ההגשמה של השלמון . ה"קיסרי" החמסני. בתלמוד ובמדרש בא "מוכס" ביחד עם "ליסטים" (ספרא, ויקרא, כ', סי' ה'; שבועותי ל"ט ע"א)י מוכסין" ביחד עם "גזלנים" והחמסנים" (תוספתא, מנהדרין, ה'. ה') ו"גנאים" כאו ביחד עם "גנבים" (משנה, חגיגה. פ'נ, מ"י; תוספתא, מהרות, ח', ה'). "הָרָגִים וחָרָמִים ומוכפּין" באים זה בצד זה (ירושלמי, נדרים. פּ'גָּג ה"ה). מוכטים פסולים לעדות (סנהדרין, כ"ה ע"ב), ואין נוטלים צדקה מתיבת־המוכסים,

עיין: יוסף קלוזנר, היסשוריה ישראלית. I. 138; ואולם לרעתו של (לעתו של CDie Socialen Verhältnisse, S. 119, Aum. 2), ההלך הוא מכס על סחורות ההובאה וההוצאה. ו"מנדה" ובלו" הם כסים של כסף ושל דברים בַעין (-Ni-). (turalia).

אף אין פורטים מעות מתוכה משום גזל (משנה. בבא קמא, פ"י, מ"א) 1). ואף באיוונגליון נזכרו תמיד ה,מוכסים והפושעים" ביחד. ועד היום אומרים ברוסית באיוונגליון נזכרו תמיד ה,מוכסים והפושעים" ביחד. ועד היום אומרים ברוסית ענו"ם לבעלי הסחורות, שהיו עוברות דרך בתי המכס. כדי שהללו לא .יבריחו עצמם מן המכס" (פסחים, קי"ב ע"ב) או "ינגבו המכס" (בלאים, פי"ט. מ"ב — הוחסר בהוצאותינו על-ידי הצנזורה) על-ידי הַּבְּלְעַת הסחורות המעונות מכס בין הסחורות, שאין דין-מכס חל עליהן, היו להמוכסים ומשמשיהם מקל של בַּלְשִׁים", שבו היו מבדרים את הסחורות, נוברים ומחמטים בתיבות ובודקים את הסלים ואת החבילות עד מקום שידם מגעת (משנה, כלים, פט"ו, מ"ד). לסימן, שכבר נגבה המכס (ביחוד כשהיה צורך לבעל הסחורה לעבור את הנהר), היו המוכסים עושים קשר של מוכסין" (משנה. שבה, פ"ח, מ"ב, תוספתאי שם, ח', י"א). את דמי המכס היו המוכסים משלשלים לתוך "חיבת-המוכסין" (משנה. בבא קמאי פ"י. מ"א). — לשם גביית המכס מולשם בדיקה, אם נשחלם כהוגן, היתה באה לפעמים בּלָשֶׁת" שלמה (משנה, עובודה זדה, פ"ה, מ"ז; שבת, קמ"ה ע"ב; ביצה, כ"א ע"א), שהיתה סיעה של מרגלים בכלל. ודבר זה השניא את שלמון הזרועי, מלכות-הזדון", על העם מותרי.

על-ידי המסחר, כעל-ידי האחוזות הגדולות, שנתהוו מעט-מעט מתוך נטילת האחוזות הקטנות בחובותיהם של האכרים הזעירים, נתרבו העשירים בארץ-ישראל, וביחוד ביהודה. מספר-העשירים שה ורדוס האשימם במרידה והחרים את רכושם. עלה לעשרות (קדמוניות. ט"ו, א', ב', ועוד) יקירי-ירושלים (משנה, יומא, פ"ו, מ"ג; סוכה, ל"ז ע"א) וגנשים יקרות שבירושלים" (סנהדרין, מ"ג ע"א) הם לא רק חשובים ונדיבים אלא גם עשירים. כלבא שבוע, נקדימון בן גוריון, בן-ציצית הבַּסָף ב"ו אל עזר חרסום ומרתא בת ביי תוס ידועים בתלמוד בעשירותם המופלגת. שמגעת לידי אגדיות. בני-ירושלים הם האנשי-שחץ" (שבת, ס"ב ע"ב)—רודפי-תענוגות, מתהדרים בדבורם ומתגדרים במותרותיהם, כהעשירים שבכל הזמנים ובכל הארצות. ולעומת זה מרובים בארץ-ישראל מחוסרי-הקרקע ומחוסרי-העבודה וחְסַרִי־ הכל, הלקושות" ו"הפועלים הבטלים", שהחלשים שבהם נעשים "עניים מחזרים על הפתחים" וממלאים את כל הוצות הערים והכפרים בקבצנותם והעזים שבהם נעשים על הפתחים" וממלאים את כל הוצות הערים את המערות ואת המדבריות ואת ההרים

<sup>1)</sup> רשימה של כמעט כל המאמרים על המוכסים והגבאים בכשנה, תוספתא, ברייתא A. Büchler. Der galilische Am-Haaretz des Zweiten Jahr- ומדרש עיין: hunderts. Win. 1906. S. 8, Anm. 2, S. 177, Anm. 3 להמוכסים עד המאה השניה לספה"ג, שלא בצדק.

כך יותר נכון לקרוא במקום "חכסת" שבבבלי (גיטין, ניו ע"א). עיין מה שכתב על J. N. Epstein, Monatsschrift, 1919, SS. 262 — 263 : זה:

ונקיקיהם. אלה ואלה מבקשים גאולה מענים ומחסורם; אלא שאלה מבקשים אותה בדרך תפלה ותשובה ומתוך הכנעה לרצון האלהים — ומגיעים לידי תנועות משיחיות רוחניות ולידי חומרות בקיום המצוות ופרישות וסגופים, וחלק מהם—אף לידי הגאולה המסתורית. "לא מעולם זה". של הנצרות; והללו מבקשים את הגאולה בדרך מבעית. מדינית וחברותית וקוראים למרידה ברומי ולמהפכה סוציאלית עם כל תוצאותיהן — הרג ושוד ביחם אל המעמד האמיד והמיוחם, שהמעמד המנוצל והדל רואה בו את אויבו המדיני, החברותי והלאומי כאחד.

(עוד יבוש)



# מִשׁיִרי-הַוֹּמֶן.

פַה לָבֶן, שֶׁמָשׁוֹניוֹתַיּי I. שָׁבָּאוֹר מַוָהִיבוֹת? בי הַבּנָקר בַקְטְהִי עָנִיוּ וָאָשוֹרֵר בְּשִּׂמְחָה. רוֹחַ בָּא בַּחַלוֹן יְסָח לִי: אַמַּרָיַהְ אַמַּרָּיַּ הַאָם אוֹרָב לְבֶן אָסוֹן. רָּא אָנִי מָשוּם בְּמָרָחַק "בָּא אָנִי מָשוּם בַּוְתַבֵּי־אוּקְּרַיִנְּה: שָׁם מַפְּרִיחִים שְׂדוֹת־הַבְּּרָכְה עַהָּה רוֹשׁ וְלַעְנָה. יַ<u>בּנְעַלַת־הַבּיִת אָפְּ</u>דְּ ּוְהָרֶעָב וְזִה־הַפָּנִים אַט בַּחַלון דוֹפָק. וּבַחַלַל בָּל בַּיָת מְנֶת נְכָּשָׁה הָעַרוּנוֹת בַּף שֶׁל שָׁלֶד סוֹפָּק׳...

### II.

אָי, עְרַוּגוֹת־פְּרָחִים. פְּרָחַי! נוּגוֹת אַהָּן, נוּגוֹת... סָמֶּוְרַחַקִּים אָּרָאָה אָחָכָן; סָבָיב בֵּית-אָם עֲרוּגוֹת.

תּוֹךְ הַתָּנָה הָאָבֵלָה דּוֹםוּ בְּלִי שֵׁלֹּי הִּנְוַעַנְהּי בָּתוֹךְ הַתַּוָרִה, פָּנַת יָקְרַת בַּתוֹרָ הַתַּבָּיראוֹקְכִינָה.

> אָי ,ָעַרוּגוֹת, ,עַרוּגוֹתַי : מַה לֶכֶן חֲבִיבוֹת זּ

לָמָה ראשָׁבֶן בָּפוּף בָּכָה, כָּבָלִי אוֹנִים תַּלוּי זּ אָם כְּבֶר בָּא בְנָלוּי? רוּחַ נְשִׁבְּה וְשִׁמְשׁוֹנִית ַ עָנְתָה לִי וְאָמֶרָה: הָיא עָלֵינוּ שְּׁמְרָה. ״בַּאָם אֹהֶבָּת לְנוּ הָוְחָה״ אַף הָשְׁלָחַן בְּיָבֶיהָ נָקְשׁוֹת, וָאָם עַנוּנוֹת, עַתָּה הָיא וָה כַּמְּה יָמִים. שוֹכָבָה בַּיָת, חוֹלֶה. אַפָּם לָחֶם، מִן הַבַּוֹת אַאת לא עוֹד יְכוֹלֶה... וְשָׁמְשׁוֹנִית אַחַת אָרְבָּה, עַל חַכּוֹנוֹת־אָמֶּךָ, שָּׁמִעָּה אוֹחָה בּוֹכָה חֶרָשׁ וּמְשוֹחַחַת עִמְּךּ: --"מַשוֹחַתַת – וֹנְפְּרֶבָת, חַרִישִּׁית ּ מָן הְעוֹלֶם...

עַל־בַּן שְׁחַחוּ הַפְּרָחִים וְלֹא עוֹר נִשְּׁמֵע קוֹלָם״...

#### ·III

הוי, שָּׁמְשוֹנִית, שִּׁמְשוֹנִיתִי! בְּרָכִי אָמִי בַּעַדִי. אָמָרי לָּה: כָּכְלוֹתָה שָּׁמָה – אָמָרִי בָּה: כִּכְלוֹתָה שָׁמָשׁוֹנִיתִי!

לו הַיִיתִי צְפּוֹר־בָּנָף, הן אָכִיהָ עִפְּתִּי, עַל מְשִּׁי־לֶחִיָהָּ, בְּלֹא עֵח קְמְּמִה,

רָמָעוֹת־דָם הָפַפָּתִי

וְאֶבֶּרְתִּי לָהּ: קָחִי חַיֵּיּי תַּמָּה וְיַעִּיינָה וְ נוֹתָנָה הַמִּיד יְללא־תַשְּׁלוּם – עַתָּה פַּעַם קָחִי–נָא!...

הוי שְּׁמְשׁוֹנִית, שִׁמְשׁוֹנִיתִי! בְּרָכִי אָמִי בַּצְּרָי. אָמָרי לָה: בְּנְיִעָה שָׁמָה – אָנְנִע פּה לְבַדִּי...

שמעון גינצבורג.

## בָּנָיַן הַבַּיִת הַלְּאָמִי

(סקירה משפמית).

תנאי=השלום עם שורקיה מונחים לפנינו. והרי המעיף בנוגע לארצות סוריה. ארם־נהרים וארץ=ישראל¹):

״הצדדים הגבוהים, הבאים בהתקשרות. מכירים את ארצות סוריה וארם־נהרים למדינות בלתי תלויות באחרים על-פי הסעיף 22 של תקנות אגודת־העמים. בנוגע לההגהלה. תכואנה ארצות אלו תחת חסות עד היום, שהמדינות תהיינה יכולות לנהל את עצמן. בירור הגכולים של המדינות ובחירת המורשה יצאו לפועל על-ידי ממלכות־ההסכם הראשיות.

"על-פי ההלכה של סעיף 22 של קנות אגודת־העמים, הנהלתה של ארץ=ישראל בם-כן תמֶסר ליד ממונה (Mandataire). בירור הגכולים ובחירת הממשלה המאַנדאַמאַרית יצאו לפועל על־ידי ממלכות־ה.זסכפ הראשיות".

״ההכרזה שהוכרזה בראשונה בשמונה לנובמבר שנת 1917 על־ידי הממשלה הבריפית ושנתקבלה אחר־כך על־ידי שאר ממלכות-ההסכם. כדבר יצירת בית לאומי לעם־ישראל בארץ־ישראל, מתאשרת עכשיו.

קומיסיה מיוחדת עם יושב־ראש, שיתמנה על־ידי אגודת-העמים, תחקור, ותסדר את כל הדרישות השונות בנוגע לקהלות דתיות שונות בארץ-ישראל.

הזמנים של המאנדאמים יָקְכְעוֹ על-ידי ממלכות־ההסכם הראשיות ויוצעו. לאישור לפני המועצה של אגודת-העמים".

אלה הם בקצרה הסעיפים של האמנה בין ממלכות־ההסכם ובין מורקיה בנוגע לארץ־ישראל והארצות הקרובות אליה

הסעיפים האלה נכתבו עוד לפני מועצת סאַן־רימו (כנראה מגוף הדברים) ונתאשרו על־ידיה. כנראה מתוך תשובתו של המיניסטיריון בפארלאמנט הבריטי כל הענין דורש אישור על-ידי אגודת=העמים.

אי-אפשר לפקפק כלל, שהסעיפים הללו יקבלו אישור במלואם. כל ענין ה"בית הלאומי" יש לו באירופה "עתונות מובה". לא רק העתונים האנגליים היותר חשובים ולא רק העתונים האמריקניים אלא אף הצרפתיים, שהם עכשיו מתקנאים קצת באנגליה,

<sup>..</sup>Temps. Ne 21.470 : עיין: (א

זכמו=כן עחוני אירופה כולה. מוחאים כף להחלמה של סאַן=רימו. מעניין הוא. שגם העתונים הגרמניים והאויסמריים מודים, שהכח-המניע את אנגליה לקבל עליה את המאנדאט על א"י ולבנות לעס=ישראל בית לאומי בא"י הוא לא שאיפתה למשול על גויים ומטלכות, אלא רגש יותר נאצל: "מצד הפסיכולוגיה הלאומית — אומר, למשל, עתון א וי סטרי אחד — אפשר לבאר את יחוּסה של אנגליה להציוניות ושאיפותיה רק בזה, שהעם הבריטי הוא העם היותר קרוב אל התנ"ך שבאומות ומנגו. עם זה יודע את הברית הישנה לא פחית מאֶת הברית החדשה; ועל־ידי ידיעתו ובקיאותו זו למד להוקיר את עם־התנ"ך הזקן ואת ארצו. הנה כי כן היה העם האנגלי מוכן ומזומן מכבר לעזור לעם היהודי, שיתחיל בארץ-התנ"ך תקופה חדשה, תקופת בניאים, שהעם האנגלי מעריץ אותם כל=כך".

זהו הסוד, שהכרות באַלפור לא מצאה לה מתנגדים בין הפאַרלאַמנפריים באנגליה, אף בין אלה שמתנגדים תמיד לשיטתה הקולוניאלית של הממשלה הבריטית ויוצאים נגד התפשטותו היתרה של האַמַּלְּיין האַנגלי, שגורמת להוצאות מרובות.

אופיית היא מאיד התשובה. שנתנה הממשלה הבריטית לאחד מן הפתם-מקשים (אוברלייםינאנש מ אַ ל ו ן). שהיה בפאַרלמנט האנגלי לפה להיהודים הליביראליים (כלומר, המתבוללים). שאינם מיצאים קורת-רוח בהכרותו של באַלפור ובהחלטתה של סאַן-רימו.

על השאלה, מה עשתה הממשלה הברימית בשביל לדעת את רגשותיהן ויחוסן של קהלות יהודיות אחדות בנוגע לשאלת"א"י ואילו תוצאות יש לידיעה זו, השיבה הממשלה: "הממשלה לא מצאה לנחוץ לקבל ידיעות בדבר הרגשות והיחם של אילו קהלות יהודיות אל שאלה זו, אם כי הרגשות אלו ויחם זה ידועים לה".

זאת היא באמת מכת לחי לשולחיו של מאַ לון!

אחר כל האמורי אין ספקי שהנוסח המובא של האמנה יאושר במלואו ויש לראותו כדין מפורש.

נוסח זה מאשר את כל מה שאמרנו על מהות המאנדאט והחסות 1). ארצות סוריה, אדם נהרים וארץ-ושראל הן ארצות בלתי תלויות באחרים, אך זכויותיהן ביןהלאימיות מוגבלות מחמת שעדיין אינן מוכשרות להנהלה-עצמית. אגודתהעמים שהיא באת-כחן של כל המשלכות, נמלה אותן תחת רשותה ומסרה
את הנהלתן לממשלה המאנדאטרית (סוריה — לצרפת, ארם-נהרים וא'י —
לבריטניה'). המאנדאט הוא לזמן מוגבל. קביעת הזמן היא ברשותן של
הממלכות ואגודת-העמים. החסות מכוונת היא לא רק כלפי חוץ, אלא גם כלפי

<sup>(1</sup> עיין מאסדנו: ,מאַנראַם, חסות ובית לאומי (,השלחי, הכרך הנוכחי, חוברת ב'; למעלה, עמי 187–196).

חיצוניות, אלא גם לשמור על הסדר הפנימי שלהן ולהקים בחוכן משמר חזק וקיים.
ההבדל בין חסות כלפי חוץ והסות כלפי פנים הוא, כי בחסות לתכלית חיצונית
נשארת ההנהלה בידי הממשלה המקימית. ורק הזכות של משא-ומתן עם ממשלות
חיצוניות עוברת לידיה של הממשלה המאנדאמרית, ובחסות לתכלית פנימית אף
ההנהלה עוברת כולה או מקצתה לידי הממשלה הממונה. ובענין זה אין הבדל בין
סוריה וארם-נהרים לארץ=ישראל, כיון שאי-הכשרון להנהלה נובע ממקור אחד: אישלום בין התושבים וחומר כחות של יצירה.

על-פי הסעיף המוכא למעלה, את בירור גכולות-הארץ וכחירת הממלבה המאנדאטד רית קבלו על עצמן ממלכות-ההסכם הראשיות. הדברים האלה נכתבו לפני מועצת סאַן-ימו ועכשיו השאלות הללו כבר נפתרו. המאנדאט על א'י נמסר לברימניה; ובנוגע לקביעת-הגבולים, מלאו הממלכות את ידי ברימניה לביא בדברים על ענין זה עם המדינות הנוגעות בדבר (ביחוד עם צרפת).

ועכשיו לפנינו שתי פרוגראַ מות של עבודה לעתיד הקרוב:

- א) קביעת־הגבולים,
- ב) בירור אפני־ההנהלה.

שתי הפרוגראמות הללו צריכות להתאים אל התכלית העליונה, שהסכימו עליה הממשלות — אל בנין בית לאומי לעם=ישראל בארץ־ישראל.

בית לאומי", איך שנכין במוי זה, צריך להיות מסומן בגבולותיו, שאם לא כן. הרי הוא פוסק מלהיות בית מיוחד לעם מיוחד.

בית לאומי זה הוא — ארץ מיוחדת. אם כן, בשביל שתוכל ארץ=ישראל להיות ארץ כפני עצמה, צריכים גכולותיה להתאים לדרישות הכלכליות של העם. שארץ זו היא ביתו. ובכן השאלה הראשונה היא שא לת - הגבולים.

עד עכשיו היתה הארץ בידי בשלנים, שלא דאגו הרבה להתפתחותה. מה היא א"י של עכשיו ? — מדבריות של חול עם נאות-מדבר קלושות בצורת כפרים, שבהן עובדים הפלחים את האדמה באת ומעדר של ימי ישעיהו הנביא; בהבדל זה, שאז היתה הארץ כולה מעובדת ועתה שלשת-רבעי-הארץ הם עזובים ושוממים. במצב כזה אין דואג לגבולים: אדמה יש די והותר — ומה לנו עוד ? — לא כן הדבר, אם יש להכשיר את הארץ לקבלת אוכלומים מרובים; אז צריך לקבל כלי שלם ולא שברי־כלי. באמת, איך נשקיע כספים בעבודת החשמול (האלקטריפיקאציה) של הארץ, אם אין אנו בטוחים, שהמעינות, שמהם יוקחו המים לצורך זה, לא יכרתו מאתנו על-ידי אלה, שנמצאים מחוץ לגבולותינו ?

:יכך יתוארו גבולותיה של א"י:

בצפון: הגבול הולך מנקודה אחת על שפת הים-התיכון לדרומה של צידון

ועובר דרך אשד-המים אצל רגלי הלבנון עד גשר קאראון ואיל = בירה ומשם הוא נמשך לבין הנחלים ואדי - אל - קרן וואדי - אל - תים, פונה לצד מערב ומשתרע בין שתי גבעות החרמון עד למערבה של בית בן; משם הוא פונה לצד מזרח ועובר לצפון של נהל = מוע׳ אניה ומשתרע לאורך כל מסלת-הברזל של די אים.

במזרח הגבול עובר בצפונה של מסלת־הברזל של חג'אַס עד למפרץ עקבה

בדרום — יִקבע הגבול על־פי הסכם מיוחד עם ממשלת־מצרים · משערים. שיכנם לתחום ארץ=ישראל גם נחל־מצרים · הוא ואַדי־אל־עריש.

במערב: הגבול הוא -- הים התיכון.

כפי שמודיעים העתונים, יש תקוה, שצרפת תסכים לסמן את הגבולים בין א"י וסוריה באופן המבואר. אחרת אי-אפשר, שהרי כאן בודאי מתאַמת הפתגם הידוע: זה נהנה וזח לא חסר'. ל גו הגבולים האלה הם תביעת-החיים היותר תקיפה, שבה תלויים קיומה של האדץ ועתידותיה בתור ארץ של תרבות, ולהם לסוריה או לצרפת, זוהי שאלה של רצועת־קרקע פחות או יותר גדולה.

השאלה השניה והיותר חשובה אינה פשוטה כל-כך. זוהי שאלת ה ההגהלה.

הממשלה הבריטיתי על-פי המאַנדאַטי שקבלה: מן הממלכות או מאגודת-העמים, יש לה שלשה תפקידים:

- א') להקים בארץ-ישראל בית לאומי לעם־ישראל;
  - ב') להקים בארץ משטר חוקי וסדר מוצק;
- ג') לעזור לעם=ישראל. שיעשה את ביתו הלאומי -- מרינה יהודית ממש.

ארץ־ישראל היתה מעולם הבית הלאומי של עם-ישראל. הביתי שהבעלים הזרחקו ממנו בזרוע, אינו פוסק מלהיות קנין־הבעלים. עד עכשיו לא הכירו העמים בזכויותינו על ביתנו זה, והיינו מוכרחים לשכת דומם ולצפותי עכשיו, כשהכירו העמים בזכויותינו, מחויבת המשלה המאַנדאַשרית, על=פי תנאי־המאנדאטי להתאים את מעשיה להכרה זו. ואם כן:

- א') ש מה של הארץ צריכה להיות מעכשיו לא פלשתינה" (שם מגוחך ובלתי"; ("The Land of Jsrael") היסטורי כלל), אלא "ארץ ישראל"
- ב') ה דגל הציוני, שנתקבל על=ידי העם כולו. אותו הדגל הלבן-הכחול, שבהכרח התנופף מתחלה בארצות זרות, יהיה הדגל הרשמי של ארץ=ישראל";
- ג) תַּקבע נתינות של ארץ ישראל, שבה יזכה כל מי שנולד בארץ או נתישב בה על מנת להשתקע מזמן ידוע. דבר זה חשוב ביותר גם להארץ, גם לעם. הנתינות מוכיחה:

- 1) שהארץ אינה חלק או נוף של ארץ אחרת, מכיון שהיא ניתנת זכותר הנתינות לתושביה והם, התושבים, נזקקים רק לה, ולא לארץ אחרת; 2) לאיש עברי יש עתה הזכות לאמור: "עברי אנוכי מארץ־העברים".
- ד') בכיתו הלאומי של עם־היהודים יהיו החגים הלאומיים שלנו בכיתו הימים המובים, לימיים נחדה רשמים אין זאת אומרת, שכל מי שאינו־יהודי יהא מוכרח לנוח בימים האלה, או, מה שעוד יותר זרי לעבוד בחגו שלוי אלא זאת אומרת, שמוסדי המדינה והצבור יהיו סגורים בימים האלה.
  - ה') היהודים ישתתפו בועד הפועל שעל = יד הנציב.
- ו') הלשון העברית תהא אחת מן הלשונות הרשמיות בארץ במוסדים כלליים והלשון היחידה במוסדים עבריים: בכל מוסדי הקהלה העברית ובכל המוסדים העירוניים של מושבות בלתי=מעורבות, כלומר, שאין בהן תושבים לא=יהודים.

השקפת הממלכות על א"י צריכה להיות אחרת מהשקפתן על ארצות-המזרח בכלל. יהודים הם עם בעל תרבות גדולה ומדינתם לא תהיה, לכל הפחות. גרועה מכל ארצות אירופה הן בנוגע לתרבות החמרית והן בנוגע לתרבות הרוחנית. אם יכן הקפימולאציות, שהיו נוהגות בארץ כל עוד היתה תחת שלמון־מורקיה, עכשיו במלות. קפימולאציות אלו הן הוותורים, שמוותרות ארצות המזרח בעל־כרחן לנתיני ארצות-אירופה, היושבים בקרבן, שיהיו נשפמים לא על־פי משפמי הארץ ולא על־ידי בתי-דינים של הארץ, אלא ע"י הקונמולים של ממשלותיהם ועפ"י חוקי־מדינותיהם. עכשיו, כשינא א"י מרשות מורקיה, שוב לא תהיינה הקפימולאציות נוהגות בארץ, אלא "חוקה אחת ומשפט אהד לאזרח ולגר הגר בתוכה".

ובוודאי שלא יקיפחו זכויותיהם של העמים האחרים. וביחוד תהיה תשומת-לב אל
הזכויות של הערביים. יתמנה מינים מר מין חד לעניני הערביים.
שיכנם לועד-הפועל שעל־יד הנציב בתור חבר ומלבד שתהיה לחבר זה רשות לחוות דעה
בכל הענינים, שנכנסים לחוג-עבודתו של הועד-הפועל, עוד תהינה לו זכויות
מיוחדות בנוגע לעניני ההקדש הבלתי = יהוֹדיים (וקוף): כל המשרד
לענינים האלה יהיה ברשותו הלשון הערבית תהא גם היא לשון רשמית
בארץ ושוויון גמור יהא לה ולהלשון העברית באופן שכל תעודה
או ענין ממשלתי יהיו בעברית ובערבית.

בשביל לשמור על זכויותיו של כל מעוט ומעוט, שיש בארץ, יברא מוסר חוקי: "קהלה לאומית". כל קבוץ לאומי או דתי, יהודי, נוצרי או מושלמי, בכל עירי עיירה, מושבה או כפר יחשב לקהלה לאומית ויקבל של מון = עצמ' גמור ושלם בכל עניניו הפנימיים.

הקהלה תהיה כעין ממלכה בתוך ממלכה. לה יש זכות להפיל מסים על

חבריה באופן הכרחי; היא תנהל את עניני-הדת, וכנהוג בארצות-המזרח, אל הענינים האלה יהָשבו גם דיני נשואין, גישין וירושה; היא תנהל את עניני-החנוך שלה; לה הרשות ליסד בתי-ספר מכל הסוגים — נמוכים, בינונים ועליונים; וביחיה יהיו עניני העזרה החברותית, כלומר, יסודם והנהלתם של כל מוסדי-העזרה. ולא עוד, אלא שתהא לה גם הזכות לסדר את עניני-המשפש בנוגע לחבריה. מעושים קמנים יכולים להגדיל את השפעתם ע"י יסוד אגודות של קהלות, כלומר פיריראציות. ולהקהלה תהא גם השפעה על הממשלה הכללית, כי יש לה זכות-קשיציה, כלומר, הרשות לפנות אל הממשלה בכקשות ודרישות בענינים הנוגעים להקהלה או גם להארץ קכלל.

וכך יהא כל מעום ומעום תלוי בדעת עצמו בענינים, שנוגעים לקייו הפנימיים.
ושום כפיה מצד הרוב לא תשלום בו. בארץ, שיושביה מתחלקים לכמה אומות וכל
אומה ואומה — לכמה קבוצים דתיים, משמר אַל-מרכזי כזה הוא המשמר היותר עלול
להפיל שלום בין חלקי-התושבים. כי באין כפיה אין קנאה ואין נגודים. וא וי ם פ רי ה
ורוסי ה יוכיחו: אילו היה שם משמר של שוויון לאומי ודתי כאותו שאנו מתארים
כאן, אפשר שהמדינות הללו היו עומדות עוד ימים רבים. אך מכיון שהיה שם איר
שוויון בין הלאומים השונים, שגרם לקנאה, איבה ותחרות ביניהם, ועל הקשור, שנקשרו
במרכז, שמר רק כח־האגרוף, — חרבו הממלכות הללו ביום חרון-אף-ה' [והאומות
שקללו נתפזרו לכל רוח כהתפזר עדשים, שהורקו מן השק.

אץ הועד־הפועל מהערב כלל בענינים אלה:

א') עניני־צבא, שחרי האחריות על הסדר מומלת רק על המטשלה המאנדאטרית;

- ב') בעניני משא=ומתן עם מששלות אחרות, שהרי לשום מדינה "חוסה" בצלה של ממלכה אחרת אין זכות כזו: זכות כזו מתנגדת לעצם המושג .חסות".
- ג') בעניני הדת. ההשכלה והסתדרות־הקהלות, מכיון שבענינים אלה יש לקהלות חירות גמורה, כאמור.
- ד') בעניני המקומות הקדושים לאינם-יהודים, שהרי על-פי החלטת מאן-רימו תהא מפקחת על הענינים האלה קומיםיה בין־לאומית.

שלמון כזה שתארנו הוא המפום של השלמון על אי-קפריםין באילו הוספות למוכה (חירות גמורה של הקהלות).

אך יש מיסד אחדי שנותן לשלטון על א"י צורה חדשה לגמרה. זהו הסעיף,
שעל-פיו נכנס בא = כחו של עם = ישראל לתוך המיניסטריון
של הממשלה הבריטית בתור סגן = מיניסטר לעניני א"י
זאת אומרת: אי-אפשר לדון במועצת הממשלה הבריטית על עניני א"י
בלי לשמוע את הַות-דעתו של בא=כח=היהודים; ולא עוד, אלא שכל עניני א"י
מוגשים להמיניסטריון ויוצאים משם דרך צנור זה. בא-כחנו זה יהא תמידי.
כלומרי לא יתחלף בחליפות המיניסטריון, מכיון שדבר אין לו עם הפולימיקה הכללית של בריטניה. לסגן=מינסטר זה תהא השפעה ישרה על עניני א"י. מכיון
שחברי=הועד-הפועל שעל־יד הנציב יתמנו ע"י הממשלה המאנדאטרית מתוך המועמדים, שמציע סגן-המיניסטר לעניני א"י.

ובנוגע להתפקיד השלישי, שהוטל מטעם אגודת־העמים על ממשלת-בריטניה. כלומר, התפקיד לעשות את הבית הלאומי מדינה יהודית, חייבת הממשלה המאנדאטרית אך לסייע לעם־ישראל בנידון זה. אבל המעשה יעשה יעשה על -ידי היהודים עצמם. לתכלית זו תנסד הברה יהודית לישוב א"י- החברה תהאשר ע"י הממשלות, כלומר, ע"י שולחיה של הממשלה המאנדאטרית. חברה זו תקבל צ'אַרטר. על פרטי הצ'ארטר עוד מוקדם לדבר, אך בכלל נאמר, שהמטרה הראשית של החברה היא לסדר אימיגראַציה מארצות-הגולה לארץ-ישראל ולהכשיר את הארץ לקבלתם ולהתישבותם של אוכלוםים מרובים.

הזכויות הכלכליות של החברה שהן תנאי להכשרת הארץ אל התושבים החדשים, מתאימות לאותן שיש לכל ממשלה בּטֶּרי מוריה שלה לה תהא הזכות היחידה לנצל את כל האוצרות הממונים באדמה, ובכלל את כל אוצרות השבע וכחותיו, הזכות היחידה לבנות מסלות-ברזל וחופים ולסדר עבודות השקאה, הזכות חיחידה לתת קונצֶסיות בכל הענינים האלה וגם דין-קדימה בכל מקח-וממכר של קרקעות וכיוצא בזה. להחברה תהא הרשות לקנות, להחזיק, לשכור.

ולהשכיר ולמכור כל מיני רכוש. לעסוק בכל מיני עבודות צבוריות וליסד כל מיני מוסדים לשם פתיח-הארץ או הבראתה להמבת החקלאות, המסחר והתעשיה בארץ ולהצלחת התישבותם של היהודים.

כבר הזכרנו פעמים אחדות את המשרה של בא-כח-היהודים. וכאן השואל עומד ומקשה: מי יבחר בכא-כה זה: היהדות הארצישראלית, היהדות העולמית או ה. ההסתררות הציונית ?—היהדות הארצישראלית לבדה אינה יכולה לחתוך משפט בדברים כאלה. מכיון שהיא עצם משתנה בכמות באופן בלתי-רגיל. מקוים אנו. שבעוד שנים מועמות יגדל מספר היהודים תושבי א"י פי עשרה; ומכיון שאי־אפשר לעשות בחירות פעם בפעם, נמצא, שהחלק הקשן של העם המצוי בארץ יהא מכריע את הכף. היהדות העולטית -- אין לה עתה פתחון פה לדרושי שהיא תהא הבוחרת את בא כחם של היהודים. כשיתוועד קונגרם יהודירעולמי. ולא לעניני־הגולה, אלא לשם בנין המדינה העברית בארץ-ישראל, בוודאי יהיה ה ו א בא־כחה של האומה במובן הבין-לאומי והוא יחתוך גם את כל עניני ארץ-ישראל, ואולם עד אותה שעה יש רק מוסד אחד יהודי-עולמי. שלו הכח והזכות לדבר בשם האומה על עניני א"י. מוסד זה הוא -- ההסתדרות הציונית העולטית. על־ידה נלתה האומה את רצונה להיות עם, על־ירה הושבה לעם־ישראל האבדה הגדולה, שאבדה לה במאה הראשונה לספירה הרגילה, היא היתה לפה לעם־ישראל ביחוסיו אל אומות-העולם בעת הצב גבולות עמים", ועל־כן יש לה יפוי-כח לכלכל את עניני האומה הישראלית, שקמה לתחיה בארצה, אף להבא. לה יש עכשיו תפקידים גדולים:

א') להתפשר ולחתום את האמנה עם הממשלה הבריטית בנוגע להנהלת=הארץ.
ב') לבחור, בהסכם שני הצדדים, בא־כח של היהודים, שישמש בתור סגן־ מיניסטר לעניני א"י במיניסטריון בריטי.

ג') ליסד חברה לאומית לישוב־א"י.

שתי שאלות מנקרות במוחי שקשה מאוד לפתרן.

ראשית, שמענו אומרים, כי אל המעמד הלאומי (הנתינות) של א"י יתווסף נוסח, שיהא מעיד על יחוסו של הנתין למדינתה של הממונה (המאנדאטרית) ואם כן יהא הנוסח כזה: נתין חוסה בצל ברימניה של ארץ שראל British protected) ואני שואל: הוספה זו למה? מה מיבה? — יודעים אנו, שבכל ארצות המזרח הוספה כזו אינה באה אלא להוציא את מיבה? — יודעים אנו, שבכל ארצות המזרח הוספה כזו אינה באה אלא להוציא את החוסה מתחת המשפט (היוריסדיקציה) של מדינתו. במדינות המקום ומשפטיו, קפיטולאציה, כלומר, שנתיני חוץ לארץ נידונים בהן לא ע"י שופטי המקום ומשפטיו, אלא על ידי הקונסולים של ממשלת מדינתם, נותנת ממשלת אירופה לפעמים זכות החסות גם לנתיני הארצות האלו. נתין בעל זכות כזו גשאר בכל נתין הארץ כקודם, אך הוא יוצא מכלל המשפטים של מדינה זו ונידון על ידי הקונסול של המדינה, שתחת

חסותה נתקבל. בשנים האחרונות פסקו ממשלות-אירופה לקכל תחת חסותן את נתיניהן של ארצות-המזרח. בתור יוצאים מן הכלל עוד נהנים מזכויות החסות נתיני-הארץ הנושאים משרה בקונסולאַמים האירופיים, והחסות נוהגת רק בזמן-שֵרוּתם: בה בשעה שנושא-המשרה מתפטר ממשמרתו הוא מאבד גם את זכות החסות (cessante) שנושא-המשרה מתפטר ממשמרתו הוא מאבד גם את זכות החסות eratione, cessat et ipsa lex) הקפיטולאַציות. שהיו בה בימי שלמון-מורקיה, מה תכליתה של ההוספה, שמראָה על החסות?

: ועוד שאלה אחת

אומרים ליסד "יוריסדיקציה לאומית", כלומר: כל בני לאום אחר (חברי "קהלה לאומית") נשפטים בענינים שבינם לביניהם על-ידי שופטי-הקהלה ובמשפטי-הקהלה. משטר זה לא רק מתאים לרגש-הצדק, אלא עוד מונע מריב־אחים. אין לך דבר שמרניז כל־כך את האדם. כמשפט על־ידי דיין זר: הוא רואה בו כפיה והעדר-האמת וחושב אותו לאי־צדק. אם אחד מבני־עמו יחטא נגדו. הוא מטיל את האשמה על החיד; ואולם אם אחד מבני עם זר יחטא נגד האמת והצדק, הוא מטיל את האשמה על כל העם. ואדם, שהשופט הכריע נגדו, חושב תמיד, שהשופט חטא נגד האמת והצדק. — אבל איזה משפט יהא נוהג בארץ-ישראל החדשה בדברי-ריב בין שני והצדק. לעתי. לשם "משפטים מעורבים" כאלה צריך ליסד בית-דין של שלשה באופן, לדעתי. לשם "משפטים מעורבים" כאלה צריך ליסד בית-דין של שלשה באופן, או של קהלה שלישית. בכלל, אי־אפשר לעמוד על הפרטים עד שיסודר הדבר באופן כללי.

ממוצא כל הדברים אפשר להחליטי שכך תהא התכנית (מלממה למעלה) של ממשלת ארץ־ישראל בעתיד הקרוב:

א') הקהל ה החפשית, שעל־ידה ידאגו כל אומה ואומה. כל דת ודת, כל קכוץ וקבוץ בעצמו. בלי כפיה מן הצד, לצרכיהם החמריים והרוחניים (מובן מאליו—בחוג המיוחד להם) ועל־ידה יביאו את תכיעותיהם לפני הממשלה.

ב') הועד הפועל — מוסד מחוקק ושלטוני ביחד. שידאג לצרכי כל הארץ. חבריו אינם נבחרים, אלא מתמנים ע"י הממשלה הבריטית מתוך המועמדים, שמציעה ההסתדרות הציונית העולמית. הם, החברים, עומדים גם בראש כל המחלקות (דיפאַרטמנטים) של ההנהלה. בתוכם יהא מיניסטר מיוחד לעניני הערביים, שיתמנה מתוך הערביים.

נ') גציב (High Commissioner), שמתמנה רק ע"י הממשלה הבריטית, והוא "עינה וידה" של ממשלה זוי

השלח 278

ד') סגן המיניסטר לעניני א"י במיניסטריון הבריטי, שהוא "עינה וידה" של העם היהודי וארצו בממשלה המאנדאטרית.

אלה הם המוסדים לעבודת = ה הוה י עבודת כל שעה ורגע. ביחד עם זה תוסד:

ה') חברה מיוחדת, שתדאג לצרכי העתיד הקרוב והרחוק, או יותר נכון, שתקשר את ההוה עם העתיד. לה יהיו שני תפקידים: ישוב הארץ והכשרת הארץ לישוב קולמורי.

כך יהיה משפט הבית הלאימי בהבנותו!

הדור! אַתה "האחרון לשעבוד וראשון לגאולה"- הנה תקע השופר, התנוסס הנס! "קום עבוד, קום עשַה, כי עמנו יר־אל!"-

ש. א. פַּוְ.



#### בזארוב

(לרגלי הופעת ה"אבות והבנים" למו רגניוב בתרגום עברי) \*).

מאת

# אלחנן קלמנסון.

.8

חג לי היום. אורח יקר הופיע בארצנו: יֶבְנֶנֵי וואַסִילְיוֹבִיץ בּאַזאַרוֹב בא לארץ-ישראל!

הדור הצעיר הארצישראלי יבים בתמהון וישאלני בתמימות: "לשמחה מה זו עושה? ומה כל הרעש? — תרגמו עברית רומאַן רוסי. שבזמנו היתה לו השפעה על האינטליגנציה הרוסית ושהגבור הראשי שלו הוא מפוס של צעירי-הרוסים לפני ששים שנה. אנו מכירים ומודים, שראוי לתרגם עברית כל ספר, שהיו לו ערך השפעה בזמנו. אבל חגיגיות זו למה?"—

כן. חביבֵי- זר לכם באַזאַרוב. אתם אינכם יודעים את החביבה שבה חי ופעל. ההסתכלות־בעולם שלו כספר החתום היא בעיניכם. כי לא ירעתם את נפשוי את רוחו, את מטרתו ורצונו. על־כן הרשוני־נא להפיץ מעט אור על ספר זה, ואז אולי תשתחפו בשמחתי ותקבלו בסבר פנים יפות את האורח חיקר.

באַזאַרוב! הלא זהו מורה-הדרך הנפלא, שכל-כך הרבה להשפיע על הדור הצעיר. באזארוב! הלא זהו שסדהקסם, שמשך כמו בכה היפנוטי את לבותינו עוד לפני ארבעים שנה. כל אחד מאתנו השתדל לחקות אותו לא רק בְּמַהַלּךְ־מחשבתנו, אלא גם באופן-מחשבתנו וגם בדברים חיצוניים: באופן ההלבשה, האכילה, בדרכי-הנמוס, ועוד. באזאַרוב היה לנו לסמל האדם השלם והוא העמיד דור שלם. "המחזות של רומאן זה — אומר מבקר אחד — הם כל-כך קרובים לנו. עד שכל הדור הצעיר עם שאיפותיו מכיר את פרצופו בגבורים, שעוברים לפנינו ברומאַן זה".

באזארוב הוא כן לאבות דלים. אכיוי שהיה רופא צבאי פרובינציאַלי מספר, שבנו לא פנה אליו מעולם, שיתמוך בידו, זאת אומרח, שבאזארוב, כשהיה תלמיד האוניברסימה. חי על חשבין-עצמו—על שעורים זולים; ואף־על־פי־כן עלה בידו במצב קשה כזה לשמוע שעורים באוניברסימה ולהכין את עצמו לעבודת־העתיד. חיים קשים אלה, שהיו מלאים עבידת־פרך ומהסור תמידי, עשו אותו אדם חזק כברזל. הבינה. שחונן בה מטבעוי התפתחה בו במדה מרובה על־ידי שקידתו על מדעי־הטבע. וכך הרניל עצמו שלא לקבל שום מושג ודעה בלי בקורת צרופה והכרה פנימית. הוא

<sup>\*)</sup> א. ס. פורגניוב: אבות ובנים (רומן). תרגם מרוסית מנחם פוזננסקי. הוצאות ועד החנודי. יפו תרעיט.

נעשה אֶמפּיריקן: — הנסיון היה המקור האחד להכרתו. ההרגשה העצמית נעשתה בעיניו הראיה המוכיחה היחידה והאחרונה. "אני — אומר בזאַרוב — הולך בדרך=השלילה; וזהו דבר שבהרגשה. נעים לי להיות שולל, מוחי עשוי כך — ונגמר! משום מה חביבה עלי כָּמיה ? מפני מה אתה להוט אחר תפוחים ? — גם אלה דברים שבהרגשה. חוק אחד לכל; לעולם לא יגלו בני האדם יות- ולא יעמיקו יותר". בתור אֶמיפּריקן מודה באזארוב רק במה שהוא יכול למשש בידים, לראות בעינים, באחת — הוא מודה רק במה שאפשר להוכיח על ידי המשת החושים, שנמע הטבע בנו, וכל שאר ההרגשות האנושיות הוא זוקף על חשבין פעולתם של העצבים. ולפיכך אין בעיניו יתרון להתענוג וההנאה, שאנו מקבלים מיפי הטבע, הציורים השירה והאשה, על התענוג וההנאה, שאנו מקבלים מסעודה שמנה, מכום יין מוב. מה שעלם נלהב קורא "אידיאל" אינו שוה פרומה בעיניו של באזארוב, הוא קורא לזה "רומאַנמיקה", ולפּעמים במקום המלה "רומאַנמיקה" הוא גורם מפשות".

באזארוב הוא שקדן גדול. שוקד הוא על המקצוע, שבחר בו אך ורק מפני שיש לו נמיה לכך, מפני שמבעו בכך. הוא מועם מעם מיוחך בעבודה. ומלבד זה הוא עובד בשקידה גם בחשבון ברור: במוח הוא, שהאדם, שבּבֶּר את ה,פרומָקציה ואת הריקומנדאציה" על העבודה, אפשר שיגיע למדרגה גבוהה בסולם החברה, למשל, למשרת שר הגליל, אבל ברור לו, שבעזרתן לא הגיע עוד שום אדם להיות, למשל, ווא שינג מון, גאריבלדי, קופרניקום והיינה. ואפילו הירום מרצע עשה ווא שיות היסמורית לא על די המלצות. ולפיכך הסיסמה של באזארוב היא: "אל תתרפה, אל תתרפה, כי לא במרפה מנוח". ולפיכך תמיד הוא טרודי תמיד הוא פועל.

באזארוב אוהב את עצמו; אכל אהבה זו אינה נכרתי אינה בולמת—דוקא מפני שהיא גדולה ועמוקה מאד. באזארוב בז לכל הקטנות והפעיטותי שמהן מתהַנִים היחסים בין אנשים בינונים. את באזארוב אִ־אפשר לעליב עליידי יחס של בוז אליו ואי־אפשר לשַמחו באזתות של רגשי־כבוד, שנביע לו. הוא כל־כך מלא מאהבת־עצמו, כל־כך רם לשַמחו בעיני־עצמו, עד שהוא מתיחם בקרירות גמורה ליחוסם של אחרים אליו. הדוד של קיר ס אַ נוב קורא בצדק לגאותו של באזארוב: יגאות־השמן".

יובכן — אומר המבקר פיסארב — באַזאַרוב בכל מקום ובכל ענין מתנהג רק על-פי רצונו שלו, כפי שנוח ונאה בעיניו. הוא אינו מודה בשום ריגולאטור, בשום דיין מוסרי בשום פרינציפיון, לא ממעל לו, לא בפנימיותו ולא בספירה הסובבת אותו. אין לו תכלית נשגבה לעתיד. בהכרתו אין שום רעיון נאצל. ואף=על=פי=כן אצורים בקרבו כחות גדולים מאד. אבל אם כן — יאמר הקורא — הלא באזארוב הוא אדם בלתי־מוסרי, רוצח ממש. בריה משונה! מוב, יהא כן: רוצח, בריה משונה! הביבו לחרף ולגדף אותו. כתבו עליו סאַטירה, עקיצית שנונות, ליריקה מלאה רעל, הקימו עליו את דעת=הקהל, אַיימו עליו במדורת-האש של האנקוויזיציה, בגרדום של התליין. עשו מה שברצונכם. אבל אין בכחכם להשמיד בריאה משונה זו. אם באזאריות היא מחלה, הרי היא מחלת־תקופתנו ואנו חייבים לשאת אותה בדומיה: כל האמצעים לא יועילו לגרשה. התיחסו אל הבאזאריות כחפצכם, כי זה ענין שלכם, אבל השמד לא תשמידוה ; היא — חלי־רע!" —

מחלת-המאה מתדבקת בראשונה באישים. שעל-פי שכלם עומדים הם למעלה ומן הרָמה הכללית, למעלה מן הבינונים. באזארוב. שדבקה בו מחלה זו, מצוין בדעתו

הרחבה. ולפיכך עושה הוא רושם גדול על האנשים. שהיתה להם הזדמנות להסגש עמו. ירק זה קרוי אדם — אומר באזארוב — שבני-האדם אינם מהרהרים אחריו, אלא נשמעים לו, או — שונאים אותו'. ואדם כזה היה באזארוב עצמו: תמיד היו בני האדם שבמחיצתו שמים אליו את לבותיהם ומאזינים לדבריו. הוא מפיל פחד עליהם, אחדים מהם הוא דוחה מעל פניו ואחדים הוא מכניע להיות חסידיו; ולא כל כך בראיות מכריעות, אלא בהבנתו הפשומה והישרה. שיש לה כח-השפעה גדול. בתור אדם מצוין לא פגש באדם דומה לו: "כשאפגוש — אומר באזארוב — באדם. שלא יפחד מפני, אשנה את דעתי על עצמי". הוא משקיף על בני־האדם מלמעלה למשה ואינו מסתיר את רגשי- הבוז, שהוא מרגיש להאנשים השונאים אותו, או — הנשמעים לו. הוא אינו אוהב שום בן-אדם. אף על-פי שאינו קירע את הקשר והיחם שבינו וביניהם, לא יפסע אף פסיעה אחת כדי לחזק קשר ויחם אלה. והוא לא ירכך את קולו ולא יתאפק מלהביע את המלה החריפה, העוקצת. את הפתגם החד והנוקב עד התהים, את המהתלה השנונה. הדוקרת והמכאבת.

באזארוב בא בתור יורשם של המשכילים היחידים, שהופיעו בשנות-החמישים של המאה שעכרה בתור שכלים בודרות ברוסיה. הם הין, אמנם, אידיאליסטים גדולים. הם לא מצאו שום ספוק נפשי בסביבה והם ירועים בקפרות הרוסית בישם "בני־אדם מיותרים". הם היו על־פי רוב אנשים אמידים, בעלי אחיזות גדולות, שהיו בטוחים במצבם החמרי האיתן ולא היו צריכים לדאוג דאגת־פרנסה. אכל נשמתם בקשה תקון לעצמם ולעמם ובכל נימי־נפשם הרגישו את הכתוב: "לא על הלחם לבדו יחיה האדם" הם לא מצאו ברוסיה הניקולאיובית כר נרחב לפעולה פוריה, וגם לא יכלו ללכת בדרך הסלולה לרבים. החמא והזימה, העריצות והבערות שבחוגי־הממשלה מלמעלה, המפשות והפראות של שדרות-העם מלמטה, הרפש והזוהמה וההתמוגות של כל החסרונות הנמצאים מלמעלה ומלמטה בחיי המעמד הבינוני. — כל אלו ביחד דכאו את רוחם . עשו אותם אנשים חלשים מחום־י־רצון, תלשו אותם מעולם המציאות, מעולם־ הממשיות. והם נעשו בעלי־חלומות. נפשם התגעגעה על אידיאלים מעורפלים. שאין להם יסוד בחיים. הם בקשו דבר־מה, שיתן להם ספוק רוחני, אבל תמיד נשארו רק מבקשים ולא מוצאים. השעמום גבר עליהם, והיגון, יגוץ-העולם, היה חלקם. כי הם לא מצאו את הבשוי הנכון להאידיאולוגיה שלהם: סודית היתה זו וטעורפלת ולא היתה ברורה אף להם לעצמם. והחברה לא הבינח לרוחם לא הבינה, מפני= מה הם תמיד נוגים, 'תמיד בלתי־מסיפקים. מפני־מה אינם מוצאים מנוחה לנפשם ? מה הם חסרים"?

ומפני ש.בני־האדם המיותרים" היו בעלי־נימוס ולא נשמעה מפיהם אף מלה אחת גסה וחריפה, על־כן התיחסה אליהם החברה בחמלה. היא ראתה בהם חולי־רוח. בני־אדם טובים ורכי־לב, שאך מפני איזו מחלה נפשית טמירה אינם מוצאים מנוחה לנפשם ותמיד הם נודדים ממקום למקום לגרש את העצב המכלה את נשמתם. החברה השלימה עם האנשים האלה מפני שנוכחה, שהם אינם מסוכנים לה כלל וכלל, ולאט־לאט התרגלה בהם והתחילה רואה בהם חלק מעצמותה. כלומר, החברה הכירה, שלשם הרבגוניות יש לה צורך גם ב.בני־נש" כאלה, שמשפרים קצת את החיים על־ידי שאיפותיהם" ומוסיפים לו גון חדש של תיגה עליונה.

הגינטלמנים העלובים האלה, שתמיד רדפו אחר איזה חזון־מסתורין ולא השיגוהו,

סוף כוף פנו את מקומם בשנות-הששים של המאה שעברה למפום חדש-ל ב א ז א ר ו ב-באזארוב ירש מהם את אי־המנוחה. את אי־הספוק. כמוהם ל א השלים אף באַזארוב עם הסביכה. עם החיים הרגילים. אבל ככל שאר הרברים היה שונה מהם בתכלית. הם היו חלשים ורכי־לכ והוא היה חזק ואמיץ ולבו קשה מצור. לבם היה מלא חמלה ולבו היה מלא בוז. נשמתם שטה בעולם הדמיונות והפנטסיה והוא עמד על בסים הריאליות, הממשיות. באזארוב אומר על ה"מיותרים": "נפלאים הם הזקנים הללו מדור הרומאנטיקה! הם פַּתְּחוּ להם מערכת-עצבים רגשנית עד כדי גרוי... ושלות הנפש כלא היתה". העיקר מה שהיה לו והיה חסר לאדונים האלה לגמרו -- זוהי ה ש נא ה העמוקה משאול, הרחבה מני ים, העזה כמות, השנאה לכל המקובל והמסור. לכל אידיאולוגיה, לכל מיני אידיאליים מסתוריים. שנאה יוצרת כזו לא היתה להם. אבל להם לא היתה גם אהבת-העבודה שיש לבאזארוב: הם היו בשלנים והוא היה שקדן וחרוץ. כאמור. וחוץ מזה: בעוד שה"מיותרים" משקיפים על הסביבה הרוסית של זמנם, בעינים חולמות, רואה אותה באזארוב בעינים פקוחות. הוא רואה מה שיש באמת: רואה הוא, שהממשלה היא עריצה וחזקה שההמון פרוע לשמצה ומבלה את זמנו בשכרות. בזנות ובקוביה, שהעם הוא פראי, "מלא אמונות-תפלות גסות ביותר" ועובד כשור וכחמור. באזארוב הכיר, לפי בינתו אז, שאי־אפשר לשנות את חיי־החברה. הוא עוד לא ידע אז את הסוד הגדול, שנגלה רק בזמננו, כי כל ההופעות הללו הן פרי המצב הכלכלי. הוא חשב אז, שאין כמעם שום קשר בינו ובין החברה, שהוא בודד במועדו". ועל־כן היה מלא רעל ומרורות והתחיל להרום מה שהיה אפשר להרום. הוא רמס ברגלים את כל המקדשים האידיאַליים, שהיו קדושים ומקודשים לחברה של זטני, הרם את כל מבצרי הדתי השירה, האמנות הוא קרא בקול גדולי ש"זוג"כעלים הוא דבר יותר חשוב מכל שירי פושקין". הוא "הרם ולא חמל" את כל האידיאולוגיה של

— הבאזארובים, או ה "ניהילים טים", כמו שפנו אותם אז, צצו לרוב בכל הערים והעיירות שברחבי־רוסיה. אלה היו הגכרים במגפים הגדולים. במעיל הרוסי ובשערותיהם הארוכות והנשים בשערותיהן הגזוזות ובחולצותיהן המיוחדות. ובכל מקום שהופיעו — היו לחומר־ההרם. בלעגם המר ובמהתלתם השגונה בשלו את כל דרכי־הנמום. את הפראַק השחור, את הצוארון המגוהץ ואת בגד־השרד הצבאי — אלה סמני האצילות של הזמן ההוא — שמו לסמל של אפסות. של מַקַרְתִּיוֹת, של דלות השכל. החברה היתה נכוכה בלי שידעה אין להתיחם לניהיליסטים. אחדים התיחסו אליהם בשנאה מסותרת, אחרים — בהערצה גלויה, אבל כולם יחד פחדו מהם הכל הרגישו שנולד איזה יצור חדש. שאיזה כח גדול הופיט. אבל עוד לא הוברר מה מהותו ומה מגמתו. הממשלה חתחילה מבשת עליהם בעיני־חשר. אבל לא מצאה אַמְשָּלָה לרדוף אותם, שהרי ניהיליסטים אלה, מצד אחדי לא דתקוממו על משטר הממשלה ביחוד, ומצד שני לא בקשו שום התמנות בממשלה. כל אחד מן הבאזארובים עבד במקצועו שלו בהור אכר, סופר, רופא, וכן הלאה. אבל כולם יחד עשו את מלאכתם בממונה — להרום את כל הארמונות והמגדלים המיפשטים של החברה הישנה. כאילו יד נעלמה בחדה בהם ומסרה להם תעודה מיוחדת — להחריב ולהרום כל מקדש. והם מלאו את תפקידם על הצד היותר מוב.

החברה ראתה פתאום, שהיא עומדת דלה וריקה, שאין לה באמת שום אידיאל

בהיר, שום רעיון ברור ופורה. הכל נהרס הכל חרב!

הקרקע, את מקומם — — ואז פנו הבאזארובים, לאחר שהכשירו את הקרקע, את מקומם להפליכאנובים ולהלהלא והלבים ואלה התחילו להרום אותם המקדשים, שהבאזארובים היו מתיראים לגשת עדיהם, — את המקדש המדיני והכלכלי. והמלחמה עוד לא נגמרה עד היום.

; 그

מה היה באַזאַרוב לנו, היהודים? ... ואני זוכר נשכחות.

היהדות הצעירה בשנות הששים שעברה סגלה לה את הלשון הרוסית והתחילה שוקדת על ספרותה. הספרות הרוסית היתה מלאה רוח ניהליסטי. פיסאיד בי איד בי דוֹבְּרוֹ לוֹבּוֹב וֹצִירני שבס קי שלמו בכל הז׳וּרנאליסטיקה של אותה תקופה. הדור הצעיר היהודי שתה בצמא את דבריהם הלוהטים וראה פתאום אור גדול. פיסארב שנעשה, בלי שידע דבר זה הוא עצמו. רבן של כל בני=הגולה. פיסארב, זה המבקר הנחמד, החריף והשנון, שלשונו היתה כתער מלוטש וסגנונו היה כל־כך נעים ומושף את לבות קוראיו כמו בחבלי־קסם, — פיסארב זה היה בעצמו הטפום היותר בהיר והיותר מצוין של הבאזאריות. במאמריו הנפלאים והמלאים "העזה" ויפעה הפיץ ברבים את תורת=הניהיליות, הרים את באזארוב על בס, חשב אותו לסמל=ההשתלמות ודרש מקוראיו הצעירים, שאליו יבימו, אליו ישגיחו וממנו ילמודו. מורגניוב קורא את פיסארב בשם ,צעיר נחמד ובעל-כשרון" ומורוזוב התנפל בשביל כך על טורגניוב בירחון "כתבי-המולדת" והחלים, שפיסארב הוא לא רק "צעיר נחמד ובעל-כשרון", אלא מופר גאוני, שעטו עשה מהפכה גדולה בלבם ובמחם של בני-דורו, שהוא גלה לפניהם סופר גאוני, שעטו עשה מהפכה גדולה בלבם ובמחם של בני-דורו, שהוא גלה לפניהם סופר באונים ויצר להם שמים חדשים.

וכני-ישראל ובנותיו שקדו על ספריהם של פיסארב, דוברולובוב וצ'רנישבסקי בחשק נמרץ. הסופרים הנחמדים האלה היו לנביאיהם

המהפכה הרוחנית היתה כל כך פתאומית, התהום שבין העכר הקרוב ובין ההוה היתה כל כך עמוקה, עד שאי אפשר לי בעמי הדל לתאר תמונה נפלאה זו. האבות לא מחז כנגד מה שבנותיהם ובניהם קוראים רוסית, כי לא ראו בזה שום סכנה להדת, להמסורת. כי מה יש בספרות הרוסית? — מעשה בריבה אחת ומעשה באכרים ובסוסים וכלבים, וכדומה. וכי "שמויות" כאלו יכולות להזיק לספרינו הקדושים עם עמקותם וחשיבותם וחריפותם? — והלשון הרוסית הרי יש בה צורך שמושי, בתור לשון המדינה. לאבותינו התמימים לא היה שום מושג, שום חוש להבין ולהרגיש, שמן הספרות הזרה תפתח הרעה, שהספרות הרוסית, היא ודוקא היא ולא הספרות העברית החדשה התמה והילדותית, היא מקור הכפירה. אבותינו התמימים חשבו, שספרים כאהבת ציון והצופה לבית שראל" מכלים מבשר ועד רוח, אבל לא ספרי הערלים. כי מה יש בהם ? — וכך התחילו צעירי שראל וצעירותיו לעסוק בספרות הרוסית.

אחת מתכונותיו של עם־ישראל היא הקיצוניות. ואף הספרות הרוסית מתקופה זו היתה קיצונית; ובכן כאילו נוצרה בשביל ישראל. זוהי אחת מן המראגי-קומידיות שבהיסטוריה האנושית. הספרות הרוסית, הצעירה ומשוללת־המסורת שבסופה וסערה התה דרכה, שבלעג מר. בסארקאסמוס של אשמראי. הראתה על המפשות של בל-

מיני מסורת וירושת־אבותי ובהתלהבות ובהתמרמרות דרשה להחריב, להפיל, ולהשמיד את כל ארמוני הדת והאידיאולוגיה. — ספרות ראדיקאלית זו מצאה לה מעריצים גלהבים דוקא בתוך עם־המסורת ועם הדת והספר והרוח. והיא השפיעה באופן מבהיל על היהודים והיהודיות הצעירים. הדור הצעיר השליך מעליו את כל כבלי־הדת, את כל מורשת האבות. לא הספרות העברית החדשה השפיעה על הצעירים להתיחס בשנאה לכל אידיאולוגיה ולכל מסורת – הספרות העברית פסעה פסיעות אָשיות ובלתי־בשוחות, היא גלתה רק מפח מתכליתה — ונרתעה לאחוריה מפני התוצאות האחרונות של גלוי זה -- אלא הספרות הרוסית, שדברה בהתגלות-לב והכריזה גלוי, שכל ירושת-העבר אינה שוה פרוטה. הספרות העברית דרשה "השכלה", אבל לא היה בכחה לבאר מה זו השכלה; והספרות הרוסית דרשה. שהחברה תכיר אך כמדע הטהור האחד והמיוחד במדע-המבע. היא דרשה לגשם את הדרישות במעשה ושלא לשוב מפני־כל,--ובנות-ישראל, בנות-האמידים, ברחו מאבותיהן לא, חס ושלום, עם מאַהביהן, אלא עם תשוקתן לקנות "מדע". הן ברחו לפטרבורג, למום קבה ולכל מרכז ומרכז, שאפשר היה לשקור בו על למודי-הטבע. בני הדור ההוא יודעים לספר על פראגידיות גדולות בחייהן של משפחות-יעקב בזמן ההוא. את "רגש־אהבת־האבות" חשבו אז ל רומאנפיקה" ועל־כן לא התחשבו כלל עם צער־האבי עם יגון־האם. בקרירות־רוח גמורה היו בנות=ישראל עוזבות את אכותיהן. ובני-ישראל היו עוברים על כל התורה כולה, מחללים את השבת בפרהסיה. בלי שום תשומת-לבי שהם עולבים כזה באופן גורא את הרגש הדתי של אבותיהם. בן־דורנו אפשר לא עוד יבין את דברי שהרי האבות של דורנו הנוכחי כבר הם אחרים: הם עצמם כבר חסרים הם את הרגש העמוק והחם, שאין כרוגמתו — את רגש-הרת. אבל צריך לשים לב למצב=הדברים אז. היהודים האמינו אז באמונה שלמה, שכל מנהג=ישראל הוא קודש=קדשים, כאילו נתן מסיני, שלכל אחד מן הקדמונים היתה יכולת להחיות מתים, ושכל דין, כל חוק הוא נצחי. בלתי־משתנה. ופתאום קם דור צעירי שהוא כופר בכל ומהרם את הכל. אמנם כן. זו היתה שראגידיה נוראה, שראגידיה שהיא כתובה כדם וכדמעות על דפי תולדות= ישראל. כי זו היתה לא התפתחות אטיתי מודרגת, אלא קפיצה מהירה ופתאומית. מן התלמוד ונושאי-כליו --- לפיסארבי מ"ראשית-חכמה" --- ל"חומר ורוח" של ביכנר. עוד זוכר אני את האָכסמפלארים ההקמוגראפיים של הספר ״חומר ורוח", שעברו מיד ליד. איך היו קוראים אותו, איך היו ל'ומדים אותו ואיך היו שוקדים עליו! ממש כמו שאבותיהם היו שוקרים על התלמוד... והנה נהרסו וחרבו כל המקדשים הרוחניים שברחוב היהודים. הבאזארובים היהודיים צצו מכל החורים והסדקים ומטאטא גדול בידם הכבירה למאטא את כל האבק, הרפש והזוהמה שנצטברו באוצר בית־ישראל במשך דורות הרבה — דורות-הגלות. הם הרסו בכחי בשנאה בתאוה ובאכזריות כל אמונה: כל מסורת, כל רעיון מופשם וקרושה עתיקה. חכל היה לשממה —למעירמפלה. והספרות העברית החדשה עסקה בזמן ההוא בענינים חשובים מאד. היא בקשה "התֵר" אצל התנאים. האמוראים והגאונים ללמוד... עברית. "התר" ללמוד לשונות-העברית על חכמות-הגויים (״תעודה בישראל״, וכדומה). והשירה העברית שרה על הכתרת המלכים, העירה קינה על מות מלכים ורוזנים, נלחמה ברבנים בדבר קוצו של יו'די שרה על ההשכלה בת־השמים (.שירי שפת קודש"י וכרומה)

מובן, כי לספרות זו לא היתה שום השפעה על הצעירים. הצעירים כבר היו חיים בעולם

אחר, בעולם מלא מהפכה עיקרית ושנויים מן הקצה של הקצה.

ואולם אף הספרות העברית הפחדנית, הזהירה, שלא נועזה למושט את יסודות המסורת, לא נצלה מן ההשפעה הניהיליסטית. אחדים מצעירי הבאזארובים היהודיים התחילו כותבים את ספריהם עברית זה היה "רעם ביום בהיר", שהרגיז את כל הסופרים המפוסיים מדור-המשכילים. זוכרני את המכוכה והמהומה, שקמה במחנה של סופרי-ישראל כשהופיעו הספרים "חקר דבר" ו"ציצים ופרחים" מאת אורי קוֹבְנָר. זה היה כלבת־אש, שמתפרצת פתאום ומרעדת מוסדות־תבל. קובנר הראה לסופרים העבריים את מפשותם ואפסותם. הוא הוכיח, שאין להם הסתכלות=בעולם, שהם חיים בעולם-ההזיה. שאין בסים תחת רגליהם ושהם חסרים חפץ ורצון ברורים; שהם עצמם אינם יודעים לאַן הם מוליכים את העם. הוא הראה להם, שאַין להם לשון מדויקת וסגנון מתאים, שהם מגכבים מליצה על גבי מליצה וכל דבריהם הם שברי-פסוקים. הם מבארים את המקרא כלי שידעו את הלשונות השמיות, כלי שידעו את המצב המדיני והחברותי של הזמן, שבו נברא המקרא. באחתי הוא הציג אותם ערומים לפני הקורא. הסופרים העבריים היו אז שקטים ושאגנים בבצתם ועסקו בטכתבי-תהלה זה לזה; ופתאום נזרעועה הַבְּצָה ... קובנר היה מושפע כל־כך מן הספרות הניהיליסטית. עד שנועז לומר על כל הספרות העברית הישנה והחרשה כאחת, שהיא רפת המלאה גלים, ואף היתה לו החוצפה לומר על התלמיר, שהוא "גל של הבלים".

מי שקרא את "יפי-הפולימיקה" של צ'ר נישבסקי יוכח. שקובנר בספרו ציצים ופרחים" נטל ממנו לא רק את הרעיונות העיקריים והיסודיים, לא רק את אופן. ההרצאה והסגנון אלא גם את הלעג והבשול: על צד האמת הספר "ציצים ופרחים" הוא כמעט תרגום מצ'רנישכסקי ובזה אין אני מפחית את ערכו של הספר. אני רק מגלה בזה את הסוד, מפני-מה היתה להספרים "חקר דבר" ו"ציצים ופרחים" השפעה כל-כך עצומה. זו היתה המלה הראשונה. הפשוטה והישרה, שחדרה לתוך הספרות , הצעירים ראו לתמהונם שגם בספרות העברית אפשר למצוא ניצוץ של רעיון ודבר זה השפיע על הרבה מן הצעירים שיקראו עכרית. תולדות הספרות העברית אי־אפשר לה לעבור על עובדה זו בשתיקה. האישיות של קובנר לחוד וספרי-קובנר — לחוד. אני איני רוצה לדעת את קובנר הביגד בעמו, שהמיר את דתו לתועלתו הפרטית, אבל אני רוצה לדעת את ספריו, שכתכם כשעדיין היה נאמן לעמו. קובנר זה היה הסנונית הראשונה שבשרה את האביב אחריו באו אחרים. בא . פאפירנה בספרו היקר "קנקן חדש מלא ישן" — בקורת חריפה על הספרות העברית זכתובה בסגנון רוסי־פיסארבי. שבה הוא מראה על השמות המגוחכים, שהמחברים העבריים קוראים לספריהם וקורא לצחוק על סגנונם הרצוץ ועל כל הפראות השוררת בספרותנו. בא ליליינבלום במאמרו הנפלא עולם־התהו", שנדפם ב, השחר". עדיין זוכר אני את הרושם הכביר, שעשה עלינו, הצעירים, מאמר זה. זה היה ממש פיסארב בעברית -- פיסארב העברי קראנו לליליינכלום, בעוד שאחרים קראו כך לקובנר או לפאפירנה. וכשנודע לנו ממכתב פרטי של ליליינבלום, שבעל השחר" מחק הרבה דברים ממאמרו. שריחו של פיסארב נדף מהם ביחודי נרגונו כל־ כך, עד שהחלמנו ליסד ירחון עברי חדש באודיסה. שליליינבלום־פיסאַרב יהא עורכו. אלא שלא עלה דבר זה בידנו.

העברית. שהספרות הבאזארובית חדרה מעמימעט גם לתוך הספרות העברית. (11)

אבל לא הספיקה להתפתח ולהשתלם בתוכה, כי עד מהרה עבר זמנה גם בספרות הרוסית. זמנים חדשים, צפרים חדשות ושירים חדשים.

באַזארוב היה לפליכאנוב, והבאזארובים היהודיים — חלק מהם הלך אחר פליכאנוב וחלק נעשה ציוני אבל לשניהם כבר היתה מטרה ברורה. שניהם עמדו על בסים־המציאות. כל אחד מנקודת=מבטו. מן הראשונים יצא גרשוני, ומן האחרונים — לי ליי נבלום הציוני. ובמרוצת־הזמן נתאחדו הזרמים הללו והיו לפועלידציון". אלה תולדות בני־ישראל ברוסיה במשך חמשים השנים האחרונות.

ולפיכך אני שבע־רצון כל־כך, ש באַזארוב" בא לארץ־ישראל. הוא ימצא כאן עקבות־פעולתו, ואפשר אף המשך־פעולתו. הרי אף אנו. בארץ־ישראל, לא נקינו מן השלילה הקיצונית, שעומרת על גבול הניהיליות...

וברוך יהיה מנחם פוזנאנסקי, שהכניסו לארץ־ישראל. תרגומו עשה עלי רושם מוב מאד. אפשר שיש למצוא בו מורים אחדים, שאינם מדויקים כל-כך; אבל בכללו הוא קל ונוח למקרא. והעיקר – הקולורית הכללית של המקור נשתמרה בו. ועל זה יש להודות למר פוזנאַנסקי ביותר.

מן הַנוֹלָה

(רשמי-מסע).

מאת

ש. א. פון.

א. רוסיה בגולה.

בבוקר השכם עזבנו את אודים ה.

כשהלכנו מן העיר אל החוף היו הרחובות מלאים פגרי אדם. בבית, שאני דר בו, המיתו בלילה יהודי אחד, שומר חנות של מחורת זהב וכסף. זאת עשו ה"מתנדבים", ודוקא האופיצירים שבהם. לפני פתח־הבית :מתגולל פגר-אדם. זה היה מן ה"מתנדבים" ביכר על־ידי הכתפות המוזהבות. פגרי ה"מתנדבים", מתבוססים בדמיהם, היו מצויים כמעט על־יד כל בית ובית...

וככן התחילה המלחמה ה"חשאית", כלומר ההריגות. שקודמות תמיד לחלוף: ממשלה בערי רוסיה הבולשביסטית. אלו, שמוכרחים לעזוב את העיר — הבולשביסטים או מתנגדיהם — ומתנפלים על החמון, או מתנגדיהם — וואבי לקחת עמהם בגולה הרבה כסף וזהבי שורשם על החמון, שאין לו עסק במלחמת-האזרחים ורוצה רק לשבת בשלוה; ואלה שיורשם את מקום הבורחים, מתחילים לקצות באלה שהם צפויים לגירוש ומטילים אימה עליהם.

ובעת ההיא היו עוזבים את העיר ה״מתנדבים״, מחיילותיו של דָניקין. חיילותיהם של הבולשביקים היו עוד כארבעים מיל מחוץ לעיר. אך הבולשביקים המקומיים כבר התחילו להלחם ב״מתנדבים״ מכל קרן־זוית של רחובות העיר. מלחמת-גיריליה, כביכול! זוהי המלחמה היותר נוראה! האויב רואה ואינו נראה. אפשר שההורג יגיח פתאום ממחבואו ולאחר שהרג יהיה הראשון, שינוד לקרבן זה.

-- ? אמר לי שר־גדוד אחד -- שאיני יודע, מי מסב עמי -- -- האסון הוא

הנה יושב לו ממולי עוזרי, האופיצר. כלום יודע אני, הלנו הוא אם לצרינו?

יחפש-נא הדרת-כבידו את ה"צר" בין האנשים הגבוהים ממני ענה

יחפש-נא הדרת-ככידו את ה"צר" בין האנשים הגבוהים ממני — ענה — האופיציר עזות.

וכשבאו הבולשביקים מצאתי את שניהם גם יחד, את שר־הגדור ואת עוזרו, בי המפקדים שעל חיל-הבולשביקים.

והמבוכה היתה גדולה מאוד גם בין החיילים וגם בין ההמון הפשום. אין איש יודע מה יהיה מחר. מספר האופיצירים של חיל דניקין היה כעשרים אלף איש, מלבד החיילים הפשומים. המרגלים הודיעי, ישמספר החייל הבולשביסמי, ההולך ומתקרב לעיר, אינו עולה על מאות אחדות. ואף־על־פּ־כֹן נואשו ה"מתנדבים" מלהגן על העיר עתה הבינותי את פידוש הכתוב: "כי גפל פחדם עליהם"...

שרי-הגדודים של האנגלים והצרפתים, שהיו בעיר, היו מתפלאים ומשתוממים:

—מה זאת ? הלא ה.מתנדבים" הם לעומת הבולשביקים אלף כנגד אחד. אילמלא
קבלנו פקודה מממשלותינו שלא להתערב בענינים הזרים האלה, היינו מטביעים את
"המוניהם" של הבולשביקים ברוק-פינו.

והם לא ידעו, שכך היה גם לפני ששה חדשים. בשעה שהבולשביקים נדחו מפני המתנדבים אז היו חיילי־הבולשביקים עושים תהלוכות בחוצות-אודיסה בהמון חוגג כסבורים היינו — צבא אדיר! והנה באו מן הים מאה ועשרים איש — קרי ככתיב: מאה ועשרים איש! — וגרשו את הצבא האדיר" הזה את מקומו לקהו המתנדבים, חילו של דניקין, שהיה הולך וכובש ערים ומדינות: עכשיו הגיעה שעתו להגרש מפני המועמים ממנו לאין ערך.

מפני-מה נשתנו כאן סדרי=בראשית ?

סוד זה גלו ראשי הממשלות — לנין ודניקין — בעצמם. לנין אמר:

בתוך מאה בולשביקים יש תשעים שורדים. תשעה שוטים ואחד סיציאליסטן – אמתי-

ודניקין אמר:

בין החיילים הפשוטים שלי טצאתי איש ישר אחד מני אלף ובין האופיצרים – גם אחד לא מצאתי.

ובאמת אין בין החיילים של שרוצקי לבין חייליו של דניקין אלא שנוי־ השם בלבד. גם לשרוצקי וגם לדניקין אין צבא, אלא אספסוף. אלה הם אנשים הולכים לצבא לא מפני הכרת החובה המושלת עליהם וגם לא מתוך כפיה — קל מאוד להשתמט מפניהם! — אך מפני מעמים אלה: א) עבודה אחרת ברוסיה החרבה אין; ב) בצבא אוכלים לשובע ויש גם בגד ללבוש; ג) משמעת, שהיא קשה" כל-כך בצבא מסודר, אין ולעומת זה יש בזה ושלל.

בערם בערם כזה אפשר עוד לכבוש ערים, אך להחזיק מעמד בערים אי=אפשר. בשעת הכבוש יש בזה ויש שלל, שאליהם נושאים הנלחמים את נפשם. אך לאחר הכבוש צריך להתגבר על תאות־הבזה — והחבילה מתפרדת. החיילים עוברים ממחנה למחנה בקלות, שאין דוגמתה.

הנה בראש הגדוד הבולשביסטי רוכב על סוס אדיר בגאון שר-הגדוד. לבוש הוא כחייל פשוט, אך על הכובע מזהיר הכוכב הבולשביסטי של חמש זויות ועל חזהו סרט אדום. מי הוא זה ? הכרתיו! הלא רק אתמול ראינוהו, עם הכתפות המוזהבות ועם אותות=ההצטיינות של הצאר על חזהו, בראש הגדוד של המתנדבים! –– כלום אין עונשים על בגידה כזו ?

עונשים בעונש חמור! עונשיםות צפוי לבוגד בשני המחנות! אך עונש זה משיג רק את הסכלים. שאינם יודעים איך להסתדר. הפקחים יודעים, איך להראות פנים לכאן ולכאן: הם תמיד ממלאים תפקיד של מרגלים. במחנה־דניקין אין הם מפסיקים את יחוסיהם להמחנה הבולשביסאי, ולהיפך.

וזהו הסוד של נצחונות=פולניה: צבא מסודר קשן יתגבר תמיד על הגדול שאינו מסודר.

ובין ה״מחנות״ הללו נמצאים ההמונים כבין הפטיש והסדן. בשעת חלוף-הממשלה.

שבא לאחר כל שלשה חדשים, צריך כל אחד ואחד מן התושבים לפשפש במעשיו: שמא חמא באיזה דבר נגד המשמר העומד להוסד, אולי פשע נגד האנשים העולים שמא חמא באיזה דבר נגד המשמר העומד להוסד, אולי פשע נגד האנשים העולים עכשיו לגדולה. הלא האנשים האלה היו יוצאים ובאים בתוך ההמון ואיש לא ידע מי הם. מי יודע? אולי אותו אדם, שרב עמו וחרף וגדף אותו על=פי מקרה, יתמנה מחר לקומיםר ואז בוודאי יהפך התושב הפשום, הבלתי־מפלגתי הזה לקונטרא־ריבוליוציונר מסוכן, ואחת דתו ליהרג. במקום שהשופט שופט בלי חוקים, במקום שפסק-הדין סומך על "יושר", ולא על יושר פשוט, אלא על "יושר ריבולוציוני" — יש גם בריה נפלאה כזו! —, במקום שהעונש הוא לא לפי החמא, במקום שהעונש היותר קל הוא מיתה ביריה. במקום שטעות-בית-דין מתקנים רק על־ידי אנחה קלה,—במקום כזה יש מידצות גדולה לפשפש במעשים ולהוכח, אם יש תקוה להשאר בעיר הנכבשת או יש בחדך אחת — מנוסה. מנוסת-חרב. דורן שער-הכספים עומד כתרים בפני הפורענות של מנוסה כללית: אם בעד הונך העצום של מיליון רובלים אתה מקבל בחוק־לארץ של מנוסה כלו היא קפיצה מן הקומה השביעית של בית. שאחזה בו האש. יש גבורים, שמוכשרים אף לכך!

\*

הספינה הפליגה בים. בתאיה עומדים צפופים ושוכבים כדגים מלוחים בתוך החבית אלף וחמש מאות איש.

רוסיה בגולה!

נוסעי=הספינה. שכולם נסו מחמת אויב אחדי כולם יצאו לאויר-העולם בלי דעת היכן ימצאו מקום-מנוחה לראשם, צריכים — כך מחייב השכל הישר — להיות לאגודה אחת. אך גולי-רוסיה מיד נפרדו לכתות שונותי

בראשונה נחלקו הנוסעים, כמנהג-רוסיה, ליהודים ושאינם יהודים. כאן קבלנו עוד שעור אחד. שהיה מיותר לגמרו. בתורת הפסיכולוגיה של העמים. נוכחנו, שאין עם משנה את מבעו אפילו על־ידי ריבולוציה עצומה, שמזעזעת את כל כחותיו הפנימיים. עם-רוסיה לא שכח כלום ולא למד כלום. בוז ומששמה ליהודים מבצבעת ועולה מתוך כל רמ"ח איבריו. במשך מאה וחמשים שנה האשימו ברוסיה את היהודים: באדיקות מסוכנת, בכפירה עצומה, בבערות עזה, בשאיפה יתירה להשכלה, בנצול על־ידי המסחר, בהתקוממות סוציאליסטית על הסיחרים, ועוד, ועוד. עכשיו מאשימים אותם בבורגניות יתירה ובפרוליטריות מופרזת. ומכיון שלכל עם, כמו לכל קבוץ, יש תכונות ושאיפות שו נ ו ת , מוצאים המאשימים סמך לאשמותיהם באופן קל. העיקר — "היהודי צריך — "הישרה!"

'ואל יהא הדבר הזה קל בעיניך, הקורא! איך שתנְמר המהומה הרוסית, איאפשר להיהודים לקוות לעתיד טוב ברוסיה. לכל הפחות, העתיד הקרוב יהיה נורא!
עד המהפכה היתה האנטישמיות הולכת ומתמעטת מיטין לשמאל. היא באה עד קצה בהאוקטובריים, ומכאן ואילך. כלומר. מן הק"דיים ולשמאל, השנאה היתה פוסקת לגמרה, והיתה גם אהבה ליתודים, כאֶל עם נרדף. עכשיו השנאה מצאה לה קן גם בלבות הק"דיים וגם — נורא לאמר! — בתוך תמפלגה הסוציאלית-הריבולוציונית, שהיא המפלגה הסוציאלית המחוברת לקרקע-רוסיה. השנאה פוסקת רק ממפלגת הס"דיים ואילך. האפשר אך מפני שמכאן ואילך הרוב הם יהודים.

גָּבְ אּזִ'ין הס"ר נהפך לאויב גלוי ליהודים ובונין המשורה. שתרגם קטעים מ״עיר=ההרגה״ לביאליק, הגַּן על נבראַז'ין ואופן=ההגנה היה — שהיהודים הקימו אינקוויזיציה ואסרו את חירות-המחשבה, הדבור והדפום בנוגע אליהם. כשעלתה המפלגה הק'דיית לגדולה בממשלת-דניקין, לא מצאה לנחוץ להכנים להמיניסטריון הדניקיני אף יהודי אחד, ואפילו לא את מקסים מואיסייביטש הנכבד (ווינאבר) בכבודו ובעצמו. והק'דיים היו מצדיקים בסתר-לבם — ואחדים מהם גם בגלוי — את הפוגרומים. בכל אופן: ״ליב מרוצקי שלכם. פינקלשטיין שלכם״ — זה היה המוטיב הראשי בעתוניהם עם היהודים. ומה תקותנו כי ניחל יַּיּ

ובכן היו הנוסעים לשני מחגות, וכמעט שלא הגיע הדבר לידי קטטה גלויה, ואפשר גם למלחמה. רגשותיהם של הרוסים נתגלו ביותר בדבורו של אחד מהם:

איך הייתי מאושר לקרוע את צואריהם של האנשים האלה ולשפוך את – דמם על הארץ! בשלהם כל האסון!

והשנאה הובלטה עוד יותר בקושטה. שם פתחו הרוסים בתי"משתה הרבה. "זרוק חוטרא אאוירא — אעיקרא קאי". לבית־משתה כזה נכנסה משוררת יהודית. — ומיד התחיל הרעש בין האורחים: "הלאה היהודית!" (נכנס יין, יצא סוד!). היהודית הושלכה אחורי הדלת והמזוזה.

הדבר הגיע אל העתונים הקושמאים, שהתמרמרו מאוד-

אל־נא תביאו, רוסים, לארצנו הטהורה מפלצת זוי שעל־ידה חרבה ארצכם! — קורא עתונאי אחד.

וכתוך הכתות הלאומיות של הרוסים עצמם גס־כן לא היה שלום. האזרחים היו מאשימים את הצבאיים, שהם מסרו את העיר להאויב בלי מלחמה.

-פחרנים, רוצחים, שודדים, אלו היו הכנויים, שחלקו להם כמובן, שלא בפניהם.
והצכאיים היו אומרים, שהפקידים האזרחיים לקחו שוחד ולא תמכו בידי הצבא.
האמת היתה עם שתי הכתות גם יחד: ספינת=רוסיה היתה מובעת, ומי שהיכולת
בידו היה מציל את נפשו.

וחרפה להודות: גם בתוכנו היהודים שבספינה היו נכרים סימני הפירוד פירוד=המעמדות.

היו בינינו מן ה"מיליונרים החדישים", שהובילו עמהם סחורות — מרבדים, פרוֹח. אטונים יקרים, וכסף, כסף. כסף של כל הממלכות: כסף־רוסיה של כל המינים, כסף־פורקיה, כסף-אויסטריה, כסף־גרמניה. כסף אנגליה. מי יודע? — אפשר מטבעות אלה הם אלהי-הכסף? — היו בינינו אינטליגנטים עניים. שכל המשא שלהם היתה חבילת-ספרים — החרב, שעליה אמרו לחיות בגויים. והאינטליגנטים שאלו את עצמם: מה לקררה אצל הדור? מסני־מה ברחנו גם אנו מסני הפרוליטריים, אנו, הפרוליטריים היותר אומללים. היותר ראויים לחמלה, להגנה?

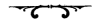
רדיפת האנטליגנטים ברוסיה הסוציאַלית תשאר חרפת־עולם להבולשביקים. כלומר: להאחד הישר שבמאה המנוולים והמפשים, לפי נוסח־לנין.

והספינה עם יורה רותחת זו מפלסת לה נתיב במעמקי הים השחור. הסובל את הכל- רק הטבע קצת מרוגז־עצבים ושולח בנו את כל חציו: סופות-שלג, ענני-ערפל, גלים הומים — ותועים אני בלי דרך.

הָמוּ גַלִּים ברוץ נלנלים וְעֶבִים וְקַּלִּים עַל פָּגִי הַיָּם (יהורה הלוי).

אך המכונה מתנברת על הכל. לאחר חמשה ימים אנו נכנסים אל הבוספורוס ולפנינו קוש מה העיר, שרבות ראתה ורבות סבלה. קושמה, שאויבתה היותר גדולה ועצומה היתה רוסיה. מקבלת עכשיו את גולי־רוסיה ברהמים רבים.

חמלה — זוהי הנקמה היותר גדולה!



## בָּאָרֶץ וֹבְחוּץ־לָאָרֶץ

(השקפה כללית).

.(\* ⊃

ו. בארץ. האָפּילוגוס של הפרעות בירושלים. מעשה בזיאבו טינסקי ותשעהר עשר חבריו. עלילה מגוחכת ועונש מבהיל. המחאות כלפי עוות־הרין. מאבל ליום-טוב. ,בחיל ובכחי או "נרוח"? — מנויו של הֶּרְבִּרְשׁ סמואל. הבחירות לאסיפת-הנבחרים! אסור־פתיחתה. זכרו את אסיפת-הנבחרים! — החלטת סאָן־רִימו. עיקר חשיבותה ברגעזה. חשיבותה לעתיד. פולישיקה ועבורה. — שבוע-הגאולה נדבות או תרומות? — תחית־האיריאליות. מרפא לשבורי-לב.

בחוץ - לארץ. הוועידה המשותפת של ,צעירי־ציון ו, הפועל הצעיר" בפראנ. II. בחוץ - לארץ. הוועידה המשותפת של ,צעירי־ציון ו, הפועל הצעיר" בפראנתה. שערורים. שערוריות בפולני ה: "פרובוקאַציה" מצד היהודים. שערוריות בווינה. ה, טירור הלבן בהונגאַ ריח. מאסרו של הרבע מנואל ליף. הבחירות בצייכוס לובאַ קיה. ארורה הגלות! — התפטרותו של ריחיים נחום. שנוים ביחוסה של חברת "כל ישראל חברים" אל הלשון העברית. אותות הזמן.

הפרעות, שהתחוללו בירושלים בימי חג-הפסח. למרות מה שעברו מאז שני חדשים ויותר, עדיין מוסיפות להכות גלים בחיינו. אף החג הגדולי חג סאַן־רימוי לא השקיט את המכאובים ולא מחה את רשמי היסורים, — היסורים הנפשיים יותר מן הגופנים.

מכל צד נתרבו המשתדלים להוכיה. שהיהודים ולא הערביים אשמים במה שהיכו — היהודים. ה.מופתי הירושלמי העליל, שהחיילים מן הגדוד העברי התנקשו בנפשו. העתונים הערביים כאילו תרגמו את מאמריהם הראשונים על הפרעות מרוסית — מעתוניהם של קרושיוואַן וסובורין: היהודים הם הם שעשו פרעות בעצמם כדי להעליל על הערביים ולקבל כסף מן החוץ. המנהיג הסוציאליסטי באַרנס, ידידנו כביכול, רמז אף הוא בעתונים האנגליים רמיזות נסות למדי, שהיהודים במנהגם החצוף גרמו להפרעותי — הכל כמנהגי רוסיה ופולניה. בפאַרלמנט האנגלי היו כמעט כל התשובות של המיניסטרים משתמעות לשני פנים, בלי דברים ברורים ומסרצים. וועדת החקירה ששלח הגנראַל אל נבי, מצאה עדים כשרים מן הערביים במספר מרובה ביותר, שכבר הספיקו לרקום אגדה משונה על יהודי שרָק בדגל הערבי. ועדיין מתירים לערביים לכתוב אם הדברים היותר קשים כלפי הציוניים בפרט היהודים בכלל; ואך כשהעתונים העברים, שאינם פוסקים מלדבר דברים מתוקים

<sup>\*)</sup> עיין ,השלחי, הכרך הנוכחי, הוברת אי (למעלה, עמי 88–98).

מדבש על "אחינו הערביים" ועל שאיפתנו לשלום עמהם (מה שגורים לערביים לראות בנו חנפים ופחדנים כאחד), מעיזים להשיב תשובה קלה על דברי החוצפה והגסות.
— מיד מזכירים להם, שיש צנזורה בעולם.

אבל המעשה היותר נורא הוא — המעשה בז' אַ ב ו טינ ס קי ותשעה-עשר חבריו. הם נאסרו לא רק בתור חברי ההגנה כלפי הפורעים ומחזיקי־כלי-זין, אלא בתור קושרים ומורדים! ז'אַבוטינסקי, זה הנלהם כל ימי־הטלחמה לכבודה ונצחונה של אַנגליה. בתור מורד באנגליה זו! ואימתי ? בשעה שהיהודים הם מעוט בארץ וצפויים לחסדיה של אנגליה! ועלילה מגוחכת זו יש בה די לדון את ז'אַבוטינסקי לט'ו שנים של עבודת-פרך ואת י'ט חבריו — לשלש שנים של עבודה כזו!

נזרעזע עם־ישראל בכל העולם כולו. מבול של מחאות התחיל מציף את האספות היהודיות ומבול של שאלות — את הפארלמנט האנגלי. ובארץ־ישראל הובעה המחאה בצורה מתאמת ביותר. למחר אחד פיסום פסקיהדין הוכרז ביט ול "מלא כיה: נסגרו כל החנויות של היהודים בכל השכונות העבריות, שבתו בתיהספר, שבתו העתונים ולא הוציאו אלא מגלה־עפה קטנה בדבר פסקיהדין. אחדות והשתתפות בצער כאלו לא הראתה ירושלים מעולם! ואולם באה פקודת-הממשלה לפתוח את החנויות — ובחוזקיד נפתחו. אבל הרושם לא נחלש. על־ידי כך ועל־ידי השאלות בפאַרלמנט הוכרחו השלטונות הצבאיים להפחית את העונש המוסלג ולהעמידו על שנה של מאסר מדיני במבצר־ עכו לז'אַבוטינסקי וששה חדשים — לי'ט חבריו. ועדיין לא נשתתקה ההרגשה של עוות־הדין בלבו של העם היושב בארץ-ישראל. ביום ח' אייר נגזרה תענית בצור, שדעם קראו לו שם: "צום ז'אַבוטינסקי וחבריו". בכל הארץ כילה נתוועדו היהודים בבתי־כנסיות, קראו "ויחל" כעל פורענות של צבור, ומהו ברבים על העלבון הקשה. אבל לשעת תפלת־המנחה נתקבלה הידיעה, שהוחלט בים אַ זְּדרי מו להכנים את הכרזת־באַלפור לתוך ברית־השלום עם מורקיה — והאבל ניפך ליום־מוב.

ועדיין אין הנפש המרגשת יכולה להרגע. הכיצד ? — מכריזים על בית לאומי בארץ-ישראל — ואלה, שעשו את הכל כדי להחריב בית זה קודם שנבנה, במקומם הם עומדים, ואלה, שהסיתו לפרעות — הראש שבהם ברת בנקל, ר ו ב ם יצאו זכאים ושנים מהם נענשו עונש קל. והגבורים המגינים מפני הפרעות עדיין הם אסורים כפושעים ומורדים, והאיש, שהוא הוא שהיה הגָרֶם הראשון להכרות הבית הלאומי, נענש כפושע המדיני היותר גדול! — על-כן סוערת הארץ והומה. על-כן אין השמחה שלמה. על-כן אין להתפלא, שאסירי-עכו אינם מוצאים מנוחה בבית-כלאם והם מתרגשים ומתמרמרים ומאיימים. וכשמבקשים את האשם, מוצאים אותו, כמובן, במקום שקל מאד למצוא: בועד-הצירים, בועד-הפועל, בהסתדרות הציונית כולה. ואולם הרי כל זה לא נכון כלל. אין אף אסיפה ציונית אחת לכבוד סאן-רימי, שלא נתבע בה

עלבונם של כל המגינים הנאסרים כולם וז'אַבוטינסקי בראשם, אין שיחה של ווייצמאַן, אין מאמר של נורדוי, אין נאום של סוקולוב, שלא הושעם והזר והומעם בהם אי-הצרק הנורא שנמאסרם של ז'אַמומינסקי וחבריו. ומה שנוגע לועד-הצירים — טי כמונו, תושבי-ירושלים, יודעים את כל השתדלותו במצרים ובירושלים, את כל דבוריו הקשים אל המושלים הצבאיים, את כל השליחים ששלח ואת כל ההודעות למקומות הראויים שהודיע? ומה יעשה עוד ? יעשה מעשה-נערות — לאַים בקשתות של ל"ג בעומרי או מעשה חטא ועוון — לעורר את הַמוֹמי - המוח לצעדים לאיזהירים? ואימתי? בשעה שווייצמאַן מתחנן שלא להפריעו מעבידתו הקשה ברבד סדור-פרטיו של המאַנדאַם. שעל-ידיהם יהיו נקבעים כל משטר-חיינו ובל אפשרות=עבודתנו בארץ לדור שלם! "בחיל ובכחי אבל לא ברוח" — כך אתם אומרים, לאחר שהפכתם את סדר הכתוב הגבואי. אבל קראו את נאומו האחרון של סוקולוב בחגינת הגאולה בפאַריז (הצפירה', מיום כ"ד איירי ש'זי גליון 101) ותוכחו, שדוקא יהצד המוסרי שבדבר (ברור הענין הגדול של שינת בנים לגבולם") השפיע הרבה מאד על עם-הביבליה". ובשעה שגרול הצורך, שמנהיגנו ישקיעו את כל נפשם בפרטי-המאנראט, הלילה לנו להסב את תשומת-הלב מאחרי ענין גדול זה, שכל פרט מפרטיו עולם מלא הוא, אפילו על-ידי התעקשות למהר בשחרור הנפשות היותר יקרות לנו ובהסרת העלבון הלאומי היותר צוֹרֵב צריך שברגעים היחידים-במינם הללו יהיו מנהיגינו בעלי מלאכה אחת"ו כלומר, נתונים לענין אחר גדול בלבד. ושאַף באי־כחה של הממשלה הברימית לא יהיו מושפעים ביגע גרול זה מן הרעיון, שיהנה כבר התחיל הקושי הגדול שבסדור היחוסים בארץ מפני שקשה לעבוד עם היהודים". הלא אף המעולים שבאומות-העולם נומים לחשדנו

ודבר זה לא ללמד על עצמו יצא, אלא ללמד על הכלל כולו יצא. הנה נתאשרה השמועה, שה, רברם סמואל, זה שבקר את ירושלים בימות-הגשמים, מי שהיה מיניסטר אנגלי בימי-המלחמה, יהא הנציב הראשון ליהודה. גדלו של מאורע זה קשה לשער. לא לחנם אמר סוקן לוב לסמואל, כששמע בדבר מנויו של זה:

אתה תהיה נחמיה שלנו! —

אבל נחמיה אנגלי אינו נחמיה פרסי. "ואמרמם ואקללם". ונאם תשנו— יד אשלח בכם" — כל אלה אינן ממרותיה של אנגליה שאחר המלחמה. הרי אף היא עיפה ממלחמה, ולפיכך היא נותנת לערביים במצרים (ששם אין שאלת⇒יהודים כלל) להמיח דברים כלפי שלמונה, שאף חממלכה היותר קמנה לא היתה סובלתם, ננותנת להבידואים להחריב גם כפרים ערביים ופרסיים בגליל, ולא כפרים יהודיים בלבד. וחלילה לנו לנהשתער" גם כלבד. הרברט סמואל יהא. איפוא. מתון וזהיר למדי. וחלילה לנו לנהשתער" גם

עליו בחיל ובכח". בזה נסב גם את לבו מן העיקר האחד החשוב לנו ושהוא מומח הלו באמת: הבנין הכלכלי של הארץ והשקשת התלוגות הערביות. אילמלא היה לנו מה לאבדי כמו שנראה לנו בימים האחרונים קודם סאַן־רימו. היו ה-עם והרעש" יכולים רק לעזור למגמתנו העיקרית. לא כן עכשיו כשיש מה לאַבדי.

ועל ארץ־ישראל. עליהן ועל השבועות שאחר הפרעות היו ימי = הבחירות בכל ארץ־ישראל. תוצאותיהן כבר דברו ב,השלח" (1 מוזרות הן התוצאות: הספרדים. שנחשבו לקרי-רוח ושוי־נפשי הצטיינו הפעם במרץ גדול; ומן האשכנזים לא נבחרו טובי העסקנים של הישוב הישן. ולעומת זה נבחרו הרבה צעירים ממפלגות-השמאל, שכל זכותם של כמה מהם היא מה -- שהיו שמאליים ביותר. דבר זה יש לבאר בוודאי גם במה שהצעירים השמאליים הם יותר אֶנרגיים בכל הנוגע לתעמולה ולקבוץ כרשיםי=בוחרים; אבל גרמו לכך קודם כל ויותר מכל הפרעות בירושלים. הן הן שנסכו רוח של אופוזיציה עזה בלבותיהם של רוב הבוחרים; ואופוזיציה זו דמו למצאה ביהוד במפלגת ,אחדות-העבודה". ברגע האחרון קודם פתיחתה של אסיפת-הנבחרים . נאסרה זו על=ידי הגנראל אַ לנבי; וביחד עמה נאסרה גם איזו כנסיה של ערביים. לנו אומרים, שבשביל כניסיתם לקתה אסיפתנו ולהם בוודאי אומרים, שכדי שלא נתאסף אנו אסרו את הכנום גם עלי הם. איך שיהיה חלילה לנו לשכוח את הכחות המרובים. שהשקענו בבחירות לאסיפת־הנבחרים, ואת הצודך החיוני. שיש לנו באסיפה זו ושכבר בררנוהו ב"השקפה" הקודמת. באפשרות הראשונה צריכים נבחרינו להתכנס. הבה נקוה שיעשו זאת בימי הנציב הראשון ליהודה. כי אסיפת הנכחרים היא היא שתְעשה מעש-מעט המועצה שעל-יד הנציב (דוגמת זו ש ב א י קפריסין). שבאמת ההנהגה האמתית בידיה היא ואך ההנהלה היא בידי רנציב. אפשר שיורגש בה אז ביותר חוסר הכחות המנוסים בעבודת-הישוב, שלא נבחרו רק מפני שהבחירות באו לאחר הפרעות. אכל אהבת-האומה וההתמכרות לישוב, שמקננות בלבותיהם של כל בני מפלגותינו, תמלאנה מה שיחסר מתוך מעומ-נסיון. כי שעות היא בידי האומרים, שהאהבה מוכה-בסַנְוַרִים היא. לתפך: אין פקוחת-עינים כהאהבה המהורה, בלי תאוות ובלי פניות, ואין רואה את הנולד כדאגה הגולדת מתוך אהבה ומתוך התמכרות.

גם על ס אַן = רימו הרבו לרבר ב״השלח״ 2). השמחה גדולה ביותר מפני

<sup>1)</sup> עיין ,אספת הנכחרים" למר "חירותי". "חשלח". הכרך הנוכחי. החוברת הקודמת (למעלה: עמי 172 – 181).

עיין המאורע של "סאן-רימו" לד"ר יוסף קלוזנר. "להחלמת כאןררימו" לד"ר הוגו ברגמאן ו"מאנדאם. חסות ובית לאומי" למר ש. א. בְּּוֹ (בְּחשׁלח", הכרך הנוכחיי החוברת הקורמת; למעלה, עמי 187 — 201).

שנמעט נואשנו מהכרזת-באלפור. היה רגע ואפשר היה הדברי שנהיה מוכרחים, אנו הציוניים, לפנות בשאלת עבורתנו בארץ=ישראל לטלך פייצאַל וליועציו מן ה"כנסיה הסורית" השוביניסטית-הקיצונה (הרי לא היינו פיסקים מעבודתנו בארץ=ישראל אפילו אם היתה הארץ באה בידי אדונים יותר קשים אף מהם !). ובכן אין השאלה, אם החלטת פאן-רימו פתרה את שאלת-היהודים או הגשימה את הציוניות (מפתרון זה ומהגשמה זו אנו בחוקים עוד כרחוק מזרח ממערב!), אלא אם יש לשמוח שבמקום "חסרו" של פייצאל יש לנו עכשיו התחייבות של ארבע ממלכות אדירות ושל הרבה ממלכות ממדרגה שניה – ומורקיה בתוכן. אם כך נעמיד את שאלתנו — כמדומה ליי שלא יהא מי שיחלוק על זה, שהחלמת סאַן-רימו היא מאורע הים טורי מ מך רג ה רא שונה. ובמה השגניה? בחיילותיני העצומים או בכספינו המרובים? או בהשפעתם של גדולנו, שרובם ככולם הם בתבוללים ועשו כל מה שאפשר כדי -? להזיק לנו, כמו שהשתדל להזיק לציוניות גם הקצה האחר האדוקים הקיצונים הרי הרב הריפורמי ד"ר מאַ טק, שהוכיח ב"מיימס", שאין לאנגליה לפחוד מכעסם של יהודי־אמריקה מפני שרוב בעלי־ההשפעה בין היהודים האמריקנים הם אנטי־ציוניים והד"ר יונג. משלומי אמוני ישראל", ששלח תזכיר לועידת=השלום, שמסוכן הדבר למסור לציוניים החפשים את הארץ הקדושה, -- "מדין" ו"עמלק" אלה הושיטו יד זה לזה כדי לאבד את ישראל. ומה יכלו הציוניים להעמיד כנגד שמנות אלו זולת - התקוה המשיחית הישנה והעיבדה של הישוב החדש ? - ואם זה הספיק, ואם על ידי שני אלה נצחנו נצחון אדיר זהי – הרי אין זה אלא אחת מנפלאות=ההיסטוריה, בשעה שיאין בעל=הנס מכיר בנסו"י - ואיך לא נגיל ברעדה ולא נעשה יום זה - יום זכרון וחג בתולדות ישראל לדורי-דורות?

ואמנס, גדלה השמחה בכל תפיצות "ישראל. כאילו קנוניה היתה בדבר. נתקבצו כל היהודים מאדים אביבה עד וול אַדיבוסטוק ומטר אַנסוואַל עד פינל אַנד לבתי בנסיות וגמרו את ההלל. כבימי תשועת החשמינאים. אכן, בשורת סאַן דרימו. אם אפשר עדיין אין לכנותה בשם בשורת ־הגאולה האבל בתור הבשורה של התחלת "הגאולה כבר "רפאה לשבורי בלב והבשה לעצבותם". קשה לצייר את היהודים בכל העולם, שהם כורעים תחת משאד הפרעות ועומדים על עברי פי פחת של היאוש הגרול, בלא תנחומות השל מאן דרימו. הלא חיים בלי קודאור קשים הם מנשוא וסופם כליה! —זהו עיקי השמחה על החלמת מאן דרימו. ועוד ובנוגע לתווצאותיה — הנה לא עד מהרה תנלינה. עוד יסורים הרבה ועוד התפכחות קשה והקובות התקוה לא אחת ושתים שמורים ומוכנים לנו בשנים הקרובות. המצב בכל העולם נסתבך עד לאין מוצא, שונאינו החיצונים והפנימיים מרובים יותר המצה שאנו מציירים לעצמנו ואוהבינו אין בהם א ה בה א קטיבית. זולת מועמים שבמועטים. והעיקר — הצרות דכאו את רוחנו, עשונו חישדנים, קטני באמנה ומחוסרי

משמעת, ושוב אין אנו מוכשרים לעבוד ושלא להתיאש ימים ושנים בסבלנות ובקבלתיסירים ובאמונה, שסוף התוצאות של עבודה כשרה לבוא. כל זה אי אפשר ש ל א
יכביד על בנין הבית הלאומי עד לאין שעור. והפוליטיקה מעולם לא בנתה "בתים",
אלא אך יצרה אפשר ווות לבנינם. ולפיכך "עיד הדרך רבה, עוד רבה המלחמה".
הלילה לנו להיות שבורים ולא מיין! מה שהשגנו אינו כמעט כלום לעומת מה
הלילה לנו להיות על-ידי עבידה חמרית ורוהנית. אלא שאַף מקום להתיאיש אין.
שהרי אילו נתיאשו הבונים הראשונים. ב'יל"ו, בן "יה ודה וחבריהם מחובבי"
שהרי אילו נתיאשו הבונים הראשונים. ב'יל"ו, בן ביה ודה וחבריהם מחובבי

ושעוד לא תמו כל כחותינו לריק – שבוע-הגאולה יוכיה. הידיעות על שבוע-הנאולה, שבאו מחוץ-לארץ, ממלאות את הלב גיל ורעדה. התלהבות מעין זוי שנחגלתה בפולניה, בליטה. ברומניה, באטריקה, לא ידעה היהדות מעולם. המין ההניגי של הידיעות והכרוזים עצמם כאילו מעוררים בנו הדים לא-מוכרים של פעמי=הגאולה. לפעמים אנו נבהלים מרוב החגיגיות ונרתעים לאחורינו: מה יהיה אם תבוא, חלילה, התפכחות אחר שכרון זה, כנהוג בתוכנו, שאנו עוברים מקצה אל קצה, — וכי לא תזיק ההתלהבות היתרה יותר משתיעיל?... אבל זוהי התפרצות נשמחו הכמהה של העם: ששבע צרות ותלאות עד לבלי נשוא והוא צמא למלת נאולה, לשפה ערבה אחת מכוס-הנחמה. והוא אינו מסתפק בדבור בלבד. העם -- העניים והבינונים — תורם את תרומתו (חלילה לנו לקרוא לזה מתנדב" ונגדבה"!) בעין יפה. העניים נותנים יותר מכפי כחם והבינונים — כפי כחם, ופעמים אף יותר מזה. יש נותנים את הכל — כל מה שיש להם מדברים שבערך. והאשה העבריה, שהחשוכים שלנו בארץ-ישראל רצו לגזול מסנה את זכות-הבחירה, הראתה הפעם, שהיא בכונים – ובראש הבונים. היא יורעת למות בות ליוחי ולהתפרק את תכשימיה בשם החיים הלאומיים העתידים. כך עשתה בכל מקום, וכך היא עושה ביחוד בא רץ-יש ראל. ארץ זו. שהורגלה לקבל ולא לתת. הראתה חפעם את ה, נפש החיה" שבה, שלא המיתוה לגמרה לא ה"הלוקה" חישנה במשך מאות שנה ולא החלוקה החדשהי שקורין לה "חמיכה" ו"סיוע", במשך ארבעים שנה. אפילו האכרים הזקנים, שככר "הוסכם" בינינו, שכל האידיאליות שלהם נתנדפה ולא נשאר לה זכרי התנערו והראו, שעוד רוחם הכבי של בוני-הישוב חי וביום - גדול ות יורץ. ביום - קטנות הוא נרדם והאכרים עושים מעשים, שמזיקים להישוב החדש ולהאכרים עושיהם עצמם. אבל בא היום הגדול, יום התחלת־הגאולה, והנשרים הזקנים החליפו כה, ומושבה קשנה ביחם כיבנאל תרמה 3,009 לירא מצרית ומושבה, שיש בה רק עשרים משפחה. כב אר = יעקב תרמה 1,000 לי"מ! אלו הן תרומות, שידע להעריכן רק מי שיודע את המעב האכתי של אחדות ממושבותינו, ביחוד של אלו החיות על השקדים, שסבלו בשנה זו מפני השלגים והרוחות הסוערות המאוחרות. ואף יפו בכלל ותל = אביב בפרט הוכיחו, שהרבה מן הטענות כנגדן אינן נכונות אלא בהגבלות ידועות. כשבא היום להקריב קרבנות — אף הם הראו את עצמם מוכשרים לכך, כל אחד בשלו. ויש תקוה, שאף ירושלים לא תבייש את שמה הגדול. סיף סיף ארץ-ישראל היא קבוץ של אידיאלים טים, שבאו רובם ככולם אל הארץ ושאיפה לאומית גדולה בלבותיהם. זהו לעתים קרובות אסונה של הארץ: רבוי המפלגות, רבוי הווכוחים, מעוט העבודה הפשוטה והגסה, החטוט והנקור, החשדנות וההתרגזות על כל דבר, שבלתי אידי-אליסטן אף לא ישגיח בו. אבל זהו גם אָשרה של הארץ: ביום ברולות יש כאן התעוררות ויש כאן הקרבה-עצמית, שהגולה לא תוכל אף לציירן לעצמה.

ואף כאן – לא הכסף הוא כל העיקר (בוודאי הוא עיקר גדול), אלא תחית - הלבבות בירים הלבבות בלינים אי־אפשר לעבוד. אבל גם בלבבות שבורים ונפשות נואשות לא נעשה עוד שום דבר גדול. וכלום יש בעולם דבר גדול מבית לאומי לעם נודד, מוכה ופצוע, שאין בו כח עוד לשאת את יסוריו ולהוסיף ו"לערוך גלות" בלי קץ ובלי תכלית?

ומן המעשים, שנעשו בשני החדשים האחרונים בחוץ בלא רץ, יש להזכיר, קודם כל, את הועידה המשותפת של "צעירי ציון" ו"הפועל הצעיר", שמצאה מקום בחודש ניסן בפראג. איזו רוח חדשה נחה על ועידה זו אילמלא יראתי, הייתי אומרי שבעוד שסאיף־רימו היא התחלת - הגאולה, ועידות כאלו הן בקשת - הגאולה. א. ד. גורדון וחבדיו מצד אחד ומאר מין בובר וחבריו מצד שני כאילו בקשו את אלהיהם, בקשו את גאולת-נפשה ואת גאולת-נפשה של האומה כולה ומצאום בעבודה ובארץ אבות. שתי קדושות אלו עתידות לגאול את האומה ואת היחידים כאחד. אפשר שהרבו להמעים את גאולת היחיד יותר מדאי: אין כיהדות תורה חברותית ואין כציוניות תנועה לאומית קבוצית. ואולם סוף-סוף תחית השאיפה לעבודה כשרה ומכשרתי שהיתה חיה גם בלבותיהם של הבילוי"ם הראשונים וממנה התחילה תחית-הארץי היא שאיפה כל-כך נעלה וכל-כך קשה להפריז על מדת הערכתה בימי-העליה הגדולים, שהולכים וקרבים בצורה זו או אחרת. עד שקשה להפריז על מדת-ערכה של הועידה אף אם תוצאותיה המעשיות, המוחשות, תהיינה קלושות למדי.

כי קול גדול מנסר בכל תפוצות הגולה: המסחר הולך ויורד ואין דרך לעסדי שראל אלא לפנות אל עבודה פרודוקטיבית עבודת גינה וגן, מלאכה ואומנות ותעשיה בכל צורותיהן. קול כזה נשמע זה לא כבר מווינה, ממינכן ("חָבר־דניאל" מיסודו של הד"ר נתן בירנבוים), מלישה ופול ניה, מהונגאריה, וביחוד מרוםיה הבולשביסשית, שהחריבה את כל ענפי = הפרנסה הקודמים של היהודים. לתוצאות גדולות אין לפלל לעת בעתה. אבל ההתעוררות כשהיא לעצמה הרי היא זריעה בלבבות, שסיף בסוף, מהר או מחרתים, תצמיח צמח ותתן פרי.

ואפשר זוהי -- זולת תקות -- מפת-הנחמה היחיד ה בחיים דגולה -- מפת-הנחמה היחיד ה בחיים דגולה -- מפורים.

כי "לא נחת ביעקב". מפולניה אנו שומעים על שערוריות הדשות. לא על פרעות אלא על שערוריות. אין עושים עוד פוגרומים ביהודים — אלה מעוררים את הרוחות בחוץ לארץ יותר מדאי — אבל מכים ואף הורגים יהודים ברחובות ובמסלות הברזל ובכל מקים שאפשר, בפשימות, בלא הכנות מרובות. וכשהיהודים חברי הסיים הפולני מתאוננים על החיילים מפוזנה, שהגיעו לידי שפיכות-דמים בראשון למאי בתחנת ברים ק שבלים ה (שאז נהרג היהודי רומנברג). משיבם מינים מרוקד הצבא. שאין זה אלא פרובוקאציה מצד — היהודים. הכל כנהוג...

וכשהגיע הסיים לידי הצעת בדבר זכויות המעומים והחבר יצח ק גרי נבו ים רצה להבמיח לעמו זכויות לאומיות ראויות לשם זה, קמו נגדו כמעמ כל חברי הסיים, ואף היהודים בכלל, והזכויות הלאומיות נתקפהו. אמנם, אף מה שנשאר הוא דבר, שלא פללנו לו לפני שנים אחדות. אבל הרי ידוע, שיש "תורה שבכתב" ו"תורה שבעל בה", והלואי שיוכלו אחינו להגן על אותן הזכויות הלאומיות. שהסכים להן הסיים הפולני.

ושערוריות מלאה גם ווינה הסוציאליסטית. התנפלות קשה מצד הסטודנטים האנטישמיים על הסטודנטים היהודיים נסתיימה במפלה גדולה של הראשונים: הסטודנטים הציוניים הכו את שונאיהם אחור. אכל כזה לא נגמר הענין. החוצפה הגיעה לידי אותה מדרגה, שהסטודנטים הנוצרים דורשים על-ידי חברי הפארלמנט האויסטרי הגבלות בקבלת סטודנטים יהודיים מגאליציה. ודרישה כזו דורשים ברצינות גמורה לא בארץ-הרומא־נובים, אלא בריפיבליקה, שהעומד בראשה הוא סוציאליסטן ידוע ומצדד בזכותם של המעוטים הלאומיים מאז...

ובהונגאריה מוסיפים להציק ליהודים וגם לשפוך דמם כמים — ואין מוחה. הַטָּרוֹר הלבן שפך את ממשלתו על הארץ ואת חמתו הוא שופך ביחור על היהודים. בארץ זו, שנחשבה למבצר-השוויון בעיני היהודים המתכוללים, מושיבים עכשיו במאסר את החכם המפורסם על-ידי חבוריו בחכמת שראל, ר' עמנואל ליף, הרב בּסָגְרין, בנו של הרב ר' ליבוש ליף, שאף הוא עסק בחכמת שראל בלבד, בעלילות משונות, שהן מתאימות לחכם רחוק מפוליטיקה זה כיושר וצדק לממשלת הונגאריה של עכשיו. והדברים מגיעים לידי כך, שמיניסצר הונגארי אומר בבית המחוקקים, קבל בים, שצריך לגרש את היהודים ולהחרים את רכושם, כמו שעשו פרדינא נדי ואיז בל בספרד לפני ארבע מאות שנה ויותר... וממלכות ההסכם חושבות לנכון שלא להתערב בדבר "יותר מדא"...

צ'יכו - סלובאַקיה, בתור מדינה צעירה, שלא עבר עליה עוד יֶרְחְ־הזהב' של חירות ובראשה עומד הפרופ' מאָסאריק, שעוד לפני כמה שנים פרסם את דעותיו

של "אחד העם" בלשון צ'יכית. הכירה. אמנם, בשוויונם הגמור ובזכויותיהם הלאומיות של היהודים היושבים בתוכה. כמו שכבר הודענו ב.השקפה" הקודמת. אבל — ארורה הגלות עם כל זכויותיה! היו בחירות בצ'יכו־םלובאַקיה. והיהודים השתתפו בהן השתתפות אקטיבית, שלא נשמעה כדוגמתה. — ואף בעל פי בכן לא נבחר לבית־המחוקקים דצ'יכו־ מלובאקי אף יה ודי אחד, מפני שאין היהודים יושבים בארץ זו בקכוצים גדולים. ומה תועלת. איפיא, בכל הזכויות': האזרחיות והמדיניות בהלאומיות?

ובקושטה אירע בחרשים האחרונים מאורע חשוב: הרב ר' חיים נחום הגיש כתביפטורים מכהונת חכם־באשי ובמקומו נתמנה הרב האדרינופולי ביג'יראנו. סבת הדבר היא — המחלוקת, שפרצה בין החכם=באשי ובין הממשלה הטורקית: הרב דרש, שתהא זכות=הבחירה בקהלות הישראליות גם ליהודים שאינם נתיני־שורקיה, והממשלה עמדה על דעתה, שאך יהודים עותמאניים יכולים לבחור ולהבחר בקהלות־מורקיה. הפעם קדש ר' חיים נהום שַם=יש־אל; השעים את אחדותה של אום ה, בלי שים לב ל"נתינות". ועל זה יוכר שמו לשובה. אכן, אות=הזמן הוא: הרב ה-חוסה" בעל ה-אליאַנס' נתקרב הפעם להשקפות הציוניות ואף צדד בזכותה ב-שיחות" שונות.

ואולם אף כחברת "כל ישראל חברים" עצמה נראו אותות־הזמן לפני הדשים אחדים פרסמה מכתב־חוזר בדבר הרחבת למוד הלשון העברית בתור לשון חיה בבתי־הספר שלה,—מכתב־חוזר, שיכול היה לכתבו כמעט ציוני גמור. הרבר ברור מתוך המכתב, שחברת "כ'ח" נוכחה, שהלשון העברית תתפוס בקרוב מקום חשוב בחייישראל — ולא רק בחיים הדתיים בלבד; ולפיכך צריך לוותר וותורים לתביעת האבות בדבר לשון לאומית־דתית זו ולהגדיל את מספר השעות של הוראתה, וגם — להורותה על־פי שימה חדשה שימת עברית בעברית. אימתי שמענו דברים כא לה מפי ה"אליאַנס"? — אפשר, חברה זו מרגשת יותר מאתנו, כמה נתקדם הרעיון הלאומי העברי, ורואָה את נצחונו הקרוב יותר מאתנו דוקא מפני שהיא רחוקה ממנו ויש לה פרספקטיבה יותר נכונה. על כל פנים, אחד מאותותיה של התחלת הגאולה יש גם בזה.

המשקיף.



### עַמִים וּמְדִינות

#### (השקפה מדינית).

.1

הועידה של פאן־רימו ננמרה פחות או יותר בכי טוב. ההחלטה החשובה ביותר, שבה נפגרה ועידת פאן־רימו ננמרה שביעידה הקרובה. שצריכה להיות בפפה, יתנו לבאי=כחה של גרמניה לבוא ולשבת יהד עם באייכחם של המנצחים. להציע לפניהם את הצעותיה, לשמוע את דרישותיהם ולהשמיע את פענותיה נגדם, להתוכח בדבור־פה, לקבל או לדחות מה שידרשו ממנה אחר וכוח חי וחפשי. לעמוד על כל תנאי ותנאי בכח־השופט של השכל הישר.

החלמה זו יכולה להחשב כמהפכה שלמה בהלך־הרוחות של המנצחים. מיום ליום חודרת יותר ויותר למוחותיהם של בעלי המחשבה וההגיון שבמדיניים האירופיים והאמריקניים ההכרה הברורה. שחוזה־ווירסאליה הוא "חשא מעורר זוועה". בשם זה קורא לחוזה־ווירסליה אחד מן המתונים שבין האנגלים, אחד מאלה שבעצמם השתתפו השתחפות אקשיבית בועידת-ווירסאליה בתור מימחים מצד בריטניה הגדולה, האדון קיינֶס. הוא היה יכול להכיר אה האנשים, שעמדו בראשה של ועידת-ווירסאליה, ואת כל מפעל הועידה לפרטי־פרטיה. בספרו, שהוציא על הועידה, על תוצאותיה ועל האנשים, שמלאו בה תפקידים מכריעים, מעביר קיינם תחת שבט בקורת חריפה את העיקרים, שעליהם נבנה בנין התרמית והשקר, ששמו: חוזה-ווירסאליה. קיינם זה הוא שותן לחיזה זה את השם: "הפשע־המפלצת של תקופתנו". וקיינם מראה, שחוזה דווירסאליה אינו רק עול, אלא גם מפשות, דבר שאינו יכול להתגשם בחיים. המצפון העולמי לא ינוח ולא שקוט כל זמן שלא תהיה בקורת לחוזה-ווירסאליה, כל זמן שבנין-השלום לא יפנה על יסידות חדשים. השלום של ווירסאליה הוא ראש-פנה לפולישיקה העולמית. בכל אשר יפנו מנהיגי-האנושיות יתנגשו בחומת ברזל פנה לפולים בחדר את העולם ינופצו אל חומת־ברזל זו לרסימים — והעולם ישאר שקוע בדמרומי בין-השמשות שבין מלחמה ושלום.

אבל. הבקורת של חוזה-ווירסאליה דורשת מהפכה גמורה בהלך-הרוחות של כל אלה שיצרו מפעל זה, או, יותר נכון, דורשת, שכל יוצרי־החוזה יפנו את מקומם לאחרים. ולעת-עתה אין אנו רואים עוד באופק-השמים של חיי-העולם שלאחר המלחמה את פס-הפז, המבשר את זריחת-השמש הקרובה.

בין כל חמש האומות הגדולות, המשותפות לנצחון על גרמניה ובעלות־בריתה, האחת, יאפאן, אין לה יחס ישר אל כל ענין זה. היא קבלה את שלה בסין — ובשאר השאלות אין היא מתערבת ואין היא עומדת על דעתה, כי אין לה אינטרסים חיוניים, שיכריחוה לעמוד על דעת־עצמה, והיא גגררת, איפוא, אחר בעלות. הברית שלה ועונה אמן אחר כל מה שהם רוצים להחליט ואחר מה שהם מחליטים. השניה, ארצות-הברית של א מריקה הצפונית, לאחר ששכחה, במשך ימי-המלחמה, את תורת במוגר ולאחר שנתנה לשר של שכחה לשלוט בה גם במשך כל ימי

השלח 302

ועידת ווירסאליה, פתאום שבה רוחה אליה ונזכרה ברבה הגדול מונרואה ובתורתו, עזבה את אירופה לנפשה והחליטה, כנראה, שלא להתערב בעניניה של זו ובכל מה שאינו נכנס בגבולות העולם החדש, ככתוב בתורת-מונרואה.

נשארו שלש האומות הגדולות באירופה עצמה: אנגליה, צרפת ואיטליה. הן עכשיו ההותכות את גורלו של העולם; הן הן שבאי כחן נאספו בסאן רימו. עוד אֶל ועידת סאן רימו בקשו הגרמנים זכות של באות-כח. אנגליה ואיטליה היו מוכנות למלא את משאלתה זו של גרמניה. אבל צרפת התנגדה לזה – ודעתה הכריעה יודעת היא צרפת, שבאי כח של גרמניה, אם יועדו יחד עם באי כחם של המנצחים. לא יםתפקו בוכוחים על פרט זה או אחר שבחוזה ווירסאליה, אלא יעוררו לאטילאט את שאלת כל החוזה במלואו ובשלמותו. ודבר זה מפיל עליה פחד.

את המדות היותר רגילות אצל האדם הפרטי חסרים בני-אדם לעתים קרובות כשהם נעשים באי-כחם של העמים; מנהיג-עם, עומד בראש שלטון, לא יחשוב לראוי לנזיפה הריפה אם יראה את עצמו נוקם ונוטר. ערום ומלא תחבולות∍רשע ואַגואיסטן קיצוני".

את הדברים האלה כתב קינס בספרו ביחס לאנשים, שעמדו בראשה של ועידת-ווירסאַליה מצד המנצחים.

הראשון והיותר מצוין ביניהם היה קלימאנסו. אבל, לדעתו של קיינס, הפוליטיקה של קלימאנסו היתה זו של יזקן", שאינו רוצה, או אינו יכולי להודותי שבמשך חמשים השנים האחרונות נוצר מצב חדש באירופה; קלימאנסו רצה לשוב למצב-הדברים שלפני 1870. הוא רצה להרום את כל מה שגרמניה יצרה מאז ועד המלחמה האחרונה. קלימאנסו רצה להעמים על המנוצח שלום כדוגמת השלוםי שהיו מעמיםים על המנוצחים בימים מקדם. זהוא לא הבין, שאין גלגל=-ההיסצוריה חוזר אחרונית. שלום כזה הוא עכשיו דבר אי־אפשרי. עכשיו פועלים כחות אחריםי ואלה יהרסו את הבנין, שנבנה על-פי נקודת=המבט של קלימאנסו.

יהרסו את הבנין, שנבנה על-פי נקודת=המבט של קלימאנסו.
במלים עור יותר הריפות מדבר קיינם על ל וי ד ד ג'ו ר ג' ו וי ל ס ון. את
האחרון הוא שם לאל, מראה איתו כאיש מחוםר־כשרון, שבא לווירסאליה בלתי=מוכן
כלל לתפקיד הגדול, שנפל בגורלו. ווילסון, לפי דעתו של קיינס, היא יומין כומר, בעל
מחשבה ומזג של כומר, של כהן=הדת, שבא לווירסאליה בדעות מקומעות ומעורפלות.
חוץ מזה, היא לא תפם את הענינים אלא לאט-לאט. הוא היה מחוסר כשרון לתפוס
כרגע את דברי חבריו, לשפים כהרף-עין על מצב=הדברים, שהיה נוצר אז. קשה למציא
מנהיג-עם, עומד בראש השלטון, על משמר ממררגה ראשונה, שכל=כך יהא בלתי=מוכשר להבין השתלשלות=יכוח".

במלים כאלו וכדומיהן מסמן קיינם את כל יועציו של ווילסון. הוא חושב אותם למחוסרי-נסיון ולבורים בעניני-אירופה כווילסון עצמו

לדעתו של קיינס, לא דאגה ועידת-ווירסאליה לחיים העתידים ישל אירופה. היא דאגה לגבולות וללאומים, לשווי-המשקל של הכחות, להתפששות אימפיריאליסטית, להחלשת אויב חוק ומסוכן, לנקמה, להעברת העול הכספי הכבד מנישוא משכם - המנצחים על שכם-המנוצחים.

קיינם מאשים את לויד - ג'ורג', קלימאנסו ווילסון, שרמו את גרמניה, שהבטיחו לה שלום אחר לנמרו. והוא חושב את הפוליטיקה של ווירסאליה "למתנגרת לדת ולמומר, למושחתת ולבלתי יכולה לצאת אל הפועל, למתנגרת למבע

האנושי ולרוח־זמננו". אם יחזיקו בה אף להבא, תביא לידי הרם וחורבן של כל החיים התרביתיים באירופה.

וקיינס רואה רק תרופה אחת לכבס כתם שחור זה מעל אירופה ולשים קץ להשמא זה, שמעורר זוועה", והיא: בקורת גמורה של החוזה לטובת גרמניה, הוצאת הלוואה בין=לאומית, שהחלק היותר גדול ממנה ינתן לגרמנים, התהוות אירופה מרכזית, שתישתרע מה אמבורג עד קושטה, ואולי עוד יותר רחוק, תחת מחסה של שימת-מבס מאוחדת, ושתכיל את גרמניה, את פולין, את אויס מריה, את צ'יכו = סלוב אקיה ואת יוגו = סלא ביה החדשות ואת מורקיה. וחוץ מזה דורש קיינם, שיעזרו לגרמניה לחדש את תפקידה בתור יוצרת עשירות ומסדרת אותי בתוך שכנותיה בדרום ובמזרח, כדי להחיש את היום, שבה יוכלו סוכניה של גרמניה לפעול ולעבוד להתפתחות החיים הכלכליים בפנות היותר נדחות ברוםיה.

כדבר הזה דורש אנגלי, שהוא חבר האקדמיה, פרופיסור באוניברסיטה של קמבריג', שהיה פקיד גבוה במיניסטריון של הכספים במשך ימי=המלחמה, בא=כחו של מיניסטריון זה בועידת=השלום וממלא=מקומו של שר=הכספים במועצה הכלכלית העליונה.

היהיה כדבר הזה? הימצא קיינס אזנים קשובות? היבינו, שהייתוצאות הכלכליות של השלום" (זהו שם הספר) הן הרס וחורבן גם למנוצחים וגם למנצחים?

על-פי מצב הדברים עכשיו רפויה מאד התקוה, שקרוב הזמן שבו תהיה בקותת לחוזה-ווירסאליה במובן האמור. לעת-עתה עוד העם הצרפתי הומה ורועש ודורש נקם ושכם במובנים היותר פשומים — אם לא לומר: גסים — של המלים האלו. וראשי∍ ציפת מבינים, שהעם ברובו לא יסבול שום ותורים על התנאים שבחוזה. העם חושב ציפת מבינים, שהעם ברובו לא יסבול שום ותורים על התנאי∍החוזה ל",פשע מעורר גם את התנאי∍ האלה לבלתי במפיקים. אם קיינם חושב את תנאי∍החוזה ל",פשע מעורר זוועה", הנה פוא נקרה, למשל, אף הוא אינו מרוצה בתנאי∍החוזה, אבל — מנקודת-מבט הפוכה מזו של האיקונומיםאן האנגלי. ופואנקרה מביע את דעותיו של רוב העם הצרפתי.

לא לחנם אומר ה"עתון הפראנקפורטי", ששליטי האויבים לא מלאו בפאריז את הכמחות הם, אבל אפשר לא מפני שלא רצוי אלא מפני שלא יכלו".

מיוכלו עכשיו?

לברישניה הגדולה יש מסירת של גודל-לבכ ביחם לאויבה והיא נוסה לוותורים. היא גם סבלה פחות מן המלחמה ויותר תרויח ממנה. ואף עכשיו היא סובלת פחות מצישרה ממי שהוא מתוצאות-המלחמה. שער-הכספים שלה לא ירד אלא על פחות מעישרה אחוזים למאה משוְּנֶפ הרגיל. למרות המלחמה היו מחסניה מלאים חמרים-גלמים, ביחוד צמר, וגם סחורות מעובדות. והמחירים עלו ועלו. והיא הוציאה ומוסיפה להוציא לחוץ שומעשרת. מחיר הפחם שלה הוא עכשיו פי חטשה ופי ששה משהיה לפני המלחמה. ספינות יש לה עוד לרוב, למרות השֵׁמות, ששמו בצי־המסחר שלה צוללותיה של גרמניה במשך ימי־המלחמה. ומחירי ההובלה עלו למעלה. בריטניה הגדולה עם האימים פריון הכביר והעצום שלה היא עכשיו,במלוא מובן-המלה, חולשת על גויים לא רק במובן הצבאי ודמדיני, אלא גם בחייה הכלכליים.

מה פלא אם היא נומה לוותורים ולותרנות?

אבל צרפת ?

אמנם כן! בחוצות פאריז עוד נישמע שיר-הנצחון. אבל בתוך-תוכה של נשמת הצרפתי חבויה ההכרה, שזהו נצחון-פירהום. יודע היא את האסון הגדול, שקרה לאומתו: עמדה מלדת. ואומה שעמדה מלדת היא אומללה שבאומללות אפילו אם לא אבדה אף איש אחד במלחמה. וצרפת הרי אבדה מיליונים מכחירי-בניה. היא עמדה מלדת והיא חדלה ליצור. והאויב שם שמות נוראות בחלקים העשירים ביותר של ארצה. אומה חזקה היא רק ביצירה זבחוצרת. ואם אלו אין לה. עוני וריש מנת-חלקה. אנשים חסרים ועול-המסים מכביד על צואר-האומה. עול של שמונה מיליאַרדים ומחצה של פראַנקים בצורת מסים חדשים שם בית-הנבחרים על צוארי האומה הצרפתית. והיוצרים נתמעטו והתוצרת נתמעטה. וכסף מאין ימצא? איה המקור של ראַנרגיה הלאומית. שתתן כח לשאת את המשא הכבד הזה ?

בתים למאות אלפים צריכים להבנות בפלכים שנהרסו וחרבו; ואת החמרים לבנין צריך להביא מן החוץ ואת החיבר האנושי לבנין את הבונים דריך להביא מן החוץ. שער-הכספים ירד ובעד דבר, שלפני המלחמה היה שויו פראַנק ושעכשיו שויו שלשה או ארבעה פראנקים ויותר, צריך לשלם בנייר פי שנים ומחצה ועד פי שלשה משויו עכשיו. תוצרת אין, לחם אין, המרים-גלמים בשביל התעשיה אין. את הכל צריך להביא מן החוץ, ולזה נצרכים אוצרות של כספים. האומה, שהיהה לפני המלחמה הבאנקיר של אירופה. מחפשת דרכים למצוא לכסף מוצא.

ומה פלא, אם אין היא רוצה לוותר ואין היא נוטה לוותרנות, והיא עומדת על חוזה-ווירסאליה?

החליטו לתת לבאי־כחח של גרמניה לשבת בועידת-ם פה בתור חברים שוים לחובות ולזכויות. משחתמה גרמניה על חוזה השלום חדלה להיות "אויב" והיא יכולה לבוא לועידה כחבר. אכל. טוענים הצרפתים גרמניה צריכה למלא את תנאי־החוזה, והיא יכולה לשלוח באי־כח רק על יסוד מלוי-התנאים של דחוזה ולא כדי להתוכה מחדש על תנאים אלה. קבעו את ועידת־ספה לראשית יוני. עכשיו כבר דחוה לראשית־יולי. בינתים אין מיל ראַן פוסק מלהתראית עם לויד ג'ורג' ולנהל משא-ומתן בדבר הועידה הקרובה. מו"מ כזה היה בהיים - פולקסטון; הלך אחר־כך מילראן גם לוגדון. גם לויד ג'ורג' עומד על מלוי תנאי־החוזה של ווירסאליה, אבל בביאורים לפולה. מילראן דורש להפף. שיתיחסו לגרמנים בכל חומר הדין.

בשעת המלחמה היתה סיסמה: שלום בלי פצויי־מלחמה ובלי ספוחים של ארצות זרות. אחר המלחמה ובחוזה-השלום נהפכו פצויי־המלחמה להקמת-הנהרסות והספוחים לענינים של ממונות. בהקמת-הנהרסות לצרפת משפט=הבכורה. היא מקבלת 55 אהוזים למאה מן הסכומים, אנגליה  $^{0}$  150 והשאר מתחלק בין שאר הארצות המשותפות לנצחון. החלק של צרפת ביחם לחלקה של ברישניה הוא היחם של 11 ל  $^{-}$ 50 על זה כבר ישו כנראה, הסכם גמור. השאלה היא רק זו: כמה צריך לדרוש מגרמניה? צרפת. כנראה, דורשת, שסכום זה יהיה 125 מיליארדי־מארק בזהב. מצד הגרמנים מראים, שדרישה זו היא אכסורדום. ב"ברלינר מאַגבלאַט" עושה מי שהיה מיניסטר למושבות-גרמניה: דר: בורג חשכון קצר: סכום כסף ברבית של  $^{0}$ 5 נכפל במשך למושבות-גרמניה: דר: בורג חשכון קצר: סכום כסף ברבית של  $^{0}$ 5 נכפל מליארד מארק זהב ורפך לקץ שלשים שנה ל $^{0}$ 5 מיליארד מארק זהב. אם יחלקו את זה לתשלומים שנתיים לזמן של שלשים שנה באופן שוה לכל שנה באופן שוה לכל שנה באופן הב. על-פי שער-

הכספים עכשיו, שמונה-עשר המיליארדים בזהב הם שמונים מיליארדים בנייר. במשך שלשים שנה תצמרך. איפוא, גרמניה לשלם אל פי מי ליארךים של מארקי־נייר. במדה שתיציא מארקי-נייר הדשים ירד מחירם יותר ויותר. ואפילו אם יוותרו על הרבית וידרשו מגרמניה רק את הקרן, כלומר. 125 מיליארדים, גם אז, על=פי שער הכספים עכשיו, תצמרך לשלם 1250 מיליארדים של מארקי־נייר. וְדרנבורג, שהיה ראש המלאבות הכספית של גרמניה בועירת־השלום, אומר: "זהו דבר בלתי-אפשרי!" – והוא מוסיף: "חוזה־השלום הולך ומת. הוא מת מיתה מבעית בשעת-התגשמותו".

זהו התיזים של הגרמנים הצרפתים חולקים עליו, דם מראים חשבונות אחרים. אבל גם על-פי חשבונותיהם יצשרכו דגרמנים לשלם קרוב לעשרה מיליארדים של מארקי־זהבי שהם עלרפי שער=הכספים עכשיו קרוב לחמשים מיליארדים מארק לשנה בנייר. וזהו גם כן קרוב לאלף וחמש מאות מארק-נייר במשך שלשים שנה. מאין יוקח כל הכסף הזה?

עוד בשעה שחזר לויד ג'ורג' מסאן-רימו אמר בבית־התחתון: ,שואלים, איך תפרע גרמניה מה שמטילים עליה אם היא גיועת ברעב? — זוהי אמת, — אומר ל. נ. — אבל גרמניה לא תמשיך לגווע ברעב. אוכלוסיה מגיעים לששים או לשבעים מיליון נפש. ואנשיה חכמים ונכינים וחרוצים מאד מאד, והם בעלי־מלאכה, אמנים, שיש להם כל האמצעים ליצור עושר. גרמניה תקום לתחיה".

זהו האנטיתיזים מצד המנצחים.

מחבר הספר: "התוצאות הכלכליות של השלום", הפרופ' ג'ון מיינרד קיינס, נותן את הסינתיזה. קיינס רוצה לתקן את חוזה־השלים. הצעותיו מסוכמות בששה סעיפים:

א. סכום התשלומים, שגרמניה תהא צריכה לשלם, הן בתור הקטת-הנהרסות והן בתור החזרת ההוצאות ל"החזקת הצבאות בארצות האויב", צריך להקבע לשני מיליארדי לי"ש, כלובר, לארכעים מיליארדי פראנק.

ב. — מסירת ספינות המסחר הגרמניות וכבלי המלגרף שבימים שהותנתה בחוזה; מסירת חמרי המלחמה, שהותנתה בתנאי שביתת הנשק; מסירת כל הנכסים הממלכתיים במדינות שהוחזרו; ותור על כל החובות של המדינות האלה ועל חובות גרמניה עצמה, שיש לה נגד אלה שהיו בעלי בריתה. — כל זה מוערך בסכום כולל של חמש מאות מיליון לי"ש לזכות גרמניה.

ג. הסכום הנשאר של 1.500 מיליון לי"ש ירשם לחובת=גרמניה בלי רבית ויפרע בשלשים תשלומים שנתיים, כל אחד בסכום של חמשים מיליון לי"ש.

ר. הועדה להקמת-הנהרסית תבטל, או שתשמר כמוסד מיוחד על-יד אגודת־ העמים; היא תהיה מורכבת מבאי־כח של גרמניה ושל הארצות הנייטראַליות.

ה. גרמניה תהא הפשית לפרוע את תשלומיה השנתיים באופן שיהיה יותר נאות לה. כל מענה נגדה בשביל אי־מלוי חובותיה תמסר לאגודת-העמים. כל החרמה של נכסים, שהם שייכים לאנשים פרטיים גרמניים מחוץ לגרמניה, צריכה לחדול.

ו. שום תשלום לא ידרש מאויסטריה.

פרוגראַמה זו של בקורת החוזה של ווירסאליה. שהגרמנים עצמם ודאי היו מוצאים בה ספוק שלם. אינה נותנת עוד ספוק לקיינס והוא דורש עוד תקונים, שכדאי להביאם מפני שהם מסמנים הלך=רוחות מעניין בחוגים בריטיים. שלא הוכו בעורון ושבולמום- האימפיריאַליסמום לא אחז בהם עד כדי שאיפה לדכא עמים תחת רגלי מנצחיהם לנצח־

נצחים. דרישותיו של קיינם מסוכמות בחמשה סעיפים אלה:

א. בעלות=הברית מוותרות על זכותן לדרוש מגרמניה פחם. לכל היותר יכולה צרפת לדרוש כמות של פחם, שתרא שוה להפרש בין תוצרת הפחם בשני אזורי= הפחם הצרפתיים שלפני המלחמה ובין זו של עשר השנים הבאות. אבל גם התחייבות זו צריכה להבטל אם הפלביסצים ישלול מגרמניה את מחוזות הפחם של של זי ה העליונה.

ב. כל תנאי בנוגע לאזור=הפחם במחוז=ה ם א ר צריך להכטל; לאחר עשר שנים צריך מחוז זה לחזור לגרמניה בלי שום תנאי קודם למעשה. השמוש במכרות-פחם אלה לא ימסר לצרפת אלא אם תקח על עצמה להמציא לגרמניה, במשך עשר השנים הללו, לפחות חמשים אחוזים למאה מתוצרת מכרות-הברזל בלוטרינגיה, כלומר: אותה הכמות. שהיתה גרמניה מוכרת לה קודם המלחמה.

ג. הפלביסצים בשליזיה העליונה יצא, אמנס, לפועל, ככתוב בחוזה. אבל גורל־הארץ יחתך לא על־פי רצון התושבים בלבדי אלא גם בהתאם לתנאים האיקונומיים והגיאוגראפיים. התושבים צריכים להביע את דעותיהם גם בשאלה, למי צריכים להיות שייכים מכרות־הפחם.

ד. הקומיםיה לעניני הפחם, שנסתדרה ע"י בעלות־הברית, צריכה להכנס לאנידת-העמים ולעבוד על-ידה בתור מוסד מיוחד תלוי ברשותה של אגודת-העמים. היא צריכה להיות מורכבת מבאי-כחה של גרמניה, מבאי-כחן של שאר מדינות מרכזה ומזרחה של אירופה ומבאי-כחן של המדינות הניימראליות של הצפון ושל שוויציה.

ה. ברית-מכס על יסוד של חלופי־סחורות חפשיים צריכה להכּרת תחת החשגחה העליונה של אגודת-העמים. בין עמים, שמטילים על עצמם שלא לחוק חוקי־מכס מגינים זה נגד זה על הסחורות הנכנסות לארצות מארצות ברית-המכס. גרמניה, פולין, המדינות שיצאו מרשות טורקיה ואויסטריה, וכל הארצות, שנכנסו לרשות מטונות, צריכות להתחייב, שתכנסנה לברית-מכס זו ותשתתפנה בה במשך עשר שנים.

כפי שמתברר, רואה קיינם באגודת-העמים את הנקודה המרכזית לשמירת השלום בעולם. השלום של קיינם הוא באמת שלום של סליחה הדרת כללית, משותפת לכל העמים ולכל המדינוה, שלום, שאינו משאיר מקים לרגשות של נקם ושלם בין עם לחברו, בין מדינה לחברתה. וכאילו כדי להראות את כל העקביות, שהוא רוצה להכנים לחוך הפרונראַמה שלו, הוא דורש עוד דרישה אחת. מקורית מאד: בטול החובית, שבעלות-הברית המנצחות נשארו חייבות זו לזו. החובות האלו מסיכמות בשבלה זו:

### א. ארצות-הברית של אמריקה הצפונית הלוו:

| פראנק | מיליארדי  | 21.050 |   |   | ٠  |      |      | לה     | הגדוי | לבריטניה       |
|-------|-----------|--------|---|---|----|------|------|--------|-------|----------------|
| "     | H         | 13.750 |   | • |    |      |      |        |       | לצרפת          |
| ii .  | <i>II</i> | 8.125  |   |   |    |      |      |        |       | לאיטליה        |
| u     | u         | 900    | ٠ |   |    |      |      |        |       | לרו <b>סיה</b> |
|       | "         | 2.000  | ٠ |   |    |      |      |        |       | לבלגיה         |
|       | "         | 590    |   | ٠ | (; | אביו | ו-סל | יו יון | עכש   | לסרביה (       |
| "     | "         | 875    | • |   |    |      |      | ٠      | •     | לאחרים         |

| ,                   | ,         |       |     |
|---------------------|-----------|-------|-----|
| הלותה:              |           | ~**** | . • |
| + 1   4   1   2   1 | 11/11/4/1 |       | *   |

| פראנק                 | מליארד <b>י</b> | 12,700 |    |   | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | לצרפת                                        |
|-----------------------|-----------------|--------|----|---|---|---|---|---|---|----------------------------------------------|
| "                     | *               | 11.675 |    |   |   |   |   |   | ٠ | לאישליה                                      |
| "                     | "               | 14,200 | •  |   | • |   | • |   | ٠ | לרוסיה                                       |
| n                     | *               | 2.450  |    | • |   |   |   |   |   | לבלגיה                                       |
| "                     | II .            | 500    | ٠  | • | • |   |   |   |   | לסרביה                                       |
| "                     | "               | 1.975  |    | ٠ |   |   |   |   |   | לאחרים                                       |
|                       |                 |        |    |   | • | • | ٠ | • | • |                                              |
| וביחד 43,500 מיליארדי | וביחר 43,500    | וביחד  | וב |   |   |   |   |   |   | <u>.                                    </u> |

#### ג. צרפת הלותה:

| פראנק | ליארדי | 875 מיי |   |   |   | ٠ | ٠ | ٠ | • | לאיטליה |
|-------|--------|---------|---|---|---|---|---|---|---|---------|
| "     | "      | 4.000   | ٠ | • |   | • |   |   | • | לרוסיה  |
| "     | "      | 2.250   | ٠ |   | , |   |   |   |   | לבלגיה  |
| Ħ     | u      | 500     | • |   | • | • |   |   | • | לסרביה  |
| "     | "      | 1.250   |   | ٠ |   | ٠ | • | ٠ | ٠ | לאחרים  |
|       |        |         | _ |   |   |   |   |   |   |         |

וביחד 8.875 מיליארדי פראנק

כפי שאנו רואים, אין שווי-משקל בין החובות. אמריקה תפסיד יותר מן 47 מיליארדים ואנגליה — יותר מן 22, בשעה שציפת תרויח 17 מיליארדים, אימליה— 20, רוסיה — 19.

מעניין לציין, שבשעה שכל הפרוגראמה של קיינס מצאה התנגדות חריפה ועזה מצד צרפה, סעיף אחרון זה מצא לו מצדרים במדינה זו. ומבקרו של קיינס, האֶקי- נומיסצן המפורסם רפאל ג'יאורג' לוי, מוצא מעם לשבח לרעיון הבמול ההדדי של החובות בזה. שרכושן של ארצות-הברית הוא לאין ערך יותר גדול מרכושה של כל מרינה אחרת, שארצות-הברית סבלו מן המלחמה הרבה פחות מכל מדינה אחרת, שאנגליה נמצאת באירופה מנקודת-מבט אֶקונומית, במצב מצוין.

על־ידי הבטול ההדדי של החובות רוצה, כנראה, קיינס להקל על כל מדינה, שתקים לתחיה, ולתת לה אפשרות לא להעמים את עול־חובותיה על גרמניה המניצחת. ואנו עומדים בפני הופעה זו, בפני ספרו של קיינס, וביחוד בפני קיינס זה עצמו. בן העם, שבמשך חמש שנות־המלחמה לא חדל לדבר על ה-הונים ועל ה-ברברים הגרמניים, ושואלים: העורב הוא האינה שיוצא. יצוא ושוב, מתיבת־נח, שצפה על פני מבול־הדם, שהציף את העולם ? היונה היא, שאינה מוצאת עוד מנוח לכק־רגלה ? היונה היא, שכבר עלה־זית מרף בפיה ? — מה שברור לנו, הריהו זה: שעדיין אין זו היונה. שלא יספה לשוב אל התיבה. עוד לא חרבה הארץ מדם בניה, שנשפך עליה; עוד לא נראתה היבשת; עוד נלחמים מורקים בטורקים באגאשוליה; עוד נלחמים פולנים ברוסים; עוד שופכים אחים דמי־אחים ועוד היד נשורה; עוד לא רותה הארץ מדמי בני־אדם. עוד אש-הנקמה בוערת, בוערת ואין מכבה; עוד רומם מנצח ברגל-גאוה את המניצח ואין אומר: השב; עוד מסכסכים 'עם בעם נעוד רומם מנצח ברגל-גאוה את המניצח ואין אומר: השב; עוד החזק שואף לבלוע איג נעוד מגרים את רגשות־המשמה בין מדינה למדינה; עוד החזק שואף לבלוע איג נעוד מגרים את רגשות־המשמה בין מדינה למדינה; עוד החזק שואף לבלוע איג

החלש, והחלש — את החלש ממנו. גדל התיאבון בתקיפים בשעת-אכילה, והתעורר תיאבון בחלשים עוד קודם שישבו אל השלחן הבלתי עוד עוד. עוד אין שלפון בחיים לדברי נביאינו על צדק, יושר, שלום, אחוה... עוד המלים של נביאי ומננו: הירות, אחוה, שויון" חרותות על קירות כל בתי-השלפון, אבל לא על לוחות לבותיהם של בני אדם. עוד מעמידים פנים של חרדת קודש לקריאת דברי-נביאינו — והלב מחייך כמו שמחייכים לדברי במלנות שאין להם אחיזה ממשית בחיי-המציאות.

אמנם, הוציאו הצרפתים את צבאותיהם מפראנקפורט ודארמשטאט. אבל אין הם מוותרים עוד על שום דרישה מדרישותיהם ביהם לגרמניה

ב שור קי ה עוזרת בריטניה הגדולה למתונים לדכא את הקיצוניים. וצרפת כועסתי מתמרמרתי מוחה נגד אנגליה, שממציאה נשק לממשלת-קושטה כדי להלחם בצבאותיו של מום שפה קמל באנאַמוליה.

וכשפולין יוצאת למלחמה על רוסיה האדומה. ואנגליה, שמנהלת משא-ומתן עם אותה רוסיה האדומה, גוזפת בפולין. באה צרפת ומטהרת את השרץ הפולני, גותנת צדק לפעולות-המלחמה שלו.

והקלחת רותחת. והחיים כים נגרש. הגלים הומים. והקצף על פני המים מפיל אימה. הרתיחו את ים-החיים ואין משביחם.

שביתות על שביתות. במול-מלאכה אחר במול-מלאכה. מלחמה לעם בעם ימלחמה למעמד במעמד באותו עם.

אירלאַגד גלחמת לחירותה ולעמידתה ברשות-עצמה, וביחוד ליציאתה מרשות הממלכה הבריטית הגדולה, והמלחמה אכזרית.

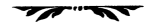
מיום ראשון למאי התחילו שביתות בצרפת. דרישות השוכתים אין להן אופי כלכלי, אלא מדיני. אין דורשים הגדלת־המשכורת או הפחתת שעות-העבודה ביום. דורשים: מהפכה; דורשים: הלאמת מסלות-הברזלי הלאמת אמצעי־ההובלה בין בים זבין ביבשה. דורשים הלאמת מכרות הפחם והמתכות. דורשים ודורשים.

היחה שביתה כזו גם באנגליה. ואז במשך חצי-יום ֻנתאספה הבורגנות : האנגלית. במד חצי-יום ֻנתאספה הבורגנות : האנגלית יצאה לעבודה ומלאה את מקום הפועלים ←ראו הפועלים — ושבו לעבודה.

רצתה עכשיו צרפת לחקות את מעשי הבורגנות האנגלית – ולא הצליחה. האנגלים הם עם של תקיפי־אופי והצרפתים הם עם של נלהבי־מזג.

היה עוד עם, שחשבנוהו לעם של תקיפי־אופי. זה היה העם הגרמני. אבל חשכו מאור והיו והוא, כנראה, נותן לצערו לשלוט בו על חשבון-אפיו. תוצאות הבחיר ות לרייכם שא ג הן סימן רע לאומה הגרמנית. היא נעשתה עצבנית ונכנסה תחת השלמין של הקיצוניות משמאל ומימין. האמנם תתן לשתי הקצוות להחריבה?

מדינאי.



## דָת ומוּסֶר.

מאת

### ד׳ר יצחק מירקין.

.N

שני גדולי האסכולסטיקה, תומאַם מא קווינו ויוחנן דונם סקומום נפלגו בשאלה אחת דתית-מוסרית חשובה. דונם סקומום אמר: כלי צו וגזרה מה, אין מוב ואין רע בעולם, ורק על-ידי הצו והגזרה מה' לעשות איזה דבר נעשה הדבר מוב ועל-ידי הצו והגזרה שלא לעשות איזה דבר נעשה הדבר רע. ותומאם מאקווינו אמר: לא מפני שה' צוה וגזר לעשות איזה דבר או לחדול ממנו נעשה הדבר מוב או רע. אלא – מפני שהדבר מוב מצד עצמו, על = כן צוה ה' לעשותו ומפני שהדבר רע מצד עצמו, על - כן צוה ה' לעשותו.

מהו יסוד המחלוקת שביניהם ?

- לכאורה לא נחלקו אלא על אבמונומיה והשרונומיה מוסרית.

לפי דונס סקוטוס, שמחליט, שאך על-ידי צו וגזרה מה' לעשות איזה דבר או לחדול ממנו נעשה הדבר לנו, בני-האדם, מובי שחובה עלינו לעשותו, או רע, שחובה עלינו להמנע ממנו, —המוסריות היא הטרונומית. כלומר: המוסריות באה אלינו מן החוץ על-ידי רצון שאינו שלנוי ולפי תומאס מאַקווינו. שמחליט, כי מה שהוא מוב ורע במובן המוסרי הוא מוב ורע מצד עצמו, ולפיכך צונו ה' לעשותו או לא לעשותו, — המוסריות היא אבשונומיתי כלומר: המוסריות אינה באה אלינו מן החוץ, אינה באה אלינו בתור רצון זר. בכפית הר כגיגית, אלא בתור דבר, שאנו בעצמנו רוצים בו בלי שום כפיה והכרחי באופן חפשי. כי אנו בעצמנו בוחרים בשוב מפני שהוא מוב מצד עצמו ואנו מואסים ברע מפני שהוא רע מצד עצמו.

לפי שימת=המוסר הגזרתית, ה' הוא הגוזר ובני=האדם מחוייבים ומוכרחים לקיים את גזרותיו אך ורק בשביל שהן גזרותיו; זאת אומרת: המוסריות היא המרונומית. ולפי שימת=המוסר הלַּקְחִית ה' הוא המורה והמלמד לאדם דעת מוב ורע. שהוא מוב או רע מצד עצמו. וכשם שהתלמיד, הלומד מרבו, הרב אך מקיל עליו ועוזר לו להבין, לדעת ולהכיר, אבל מ ה שהוא מכין ומכיר, מבין הוא ומכיר סוף=סוף בשכלו ותבונתו של ו, כך אף ה' במצוותיו לבני־האדם הוא אך מקיל עליהם ועוזר להם למצוא

ולהכיר את השוב והרע, שהוא שוב או רע מצד עצמו. אכל סוף-סוף בני האדם בעצמם מכירים מעצמם את השוב שהוא שוב, ואת הרעי שהוא רע; ובכן הם בוחרים בשוב ומאסים ברע על-פי הכרתם העצמית. זאת אומרת: הטוסריות היא אבשונומית.

אבל צריך להודותי שחלוק זה בין שתי ההשקפות אינו מוכרח כל-כך. שהרי אפילו לפי שיטת-המיסר הגזרתית עדיין אפשר להחזיק באבטונומיה המוסרית. השכל והתבונה של האדם בכלל והתבונה המעשית הצרופה. כלומר, ההכרה המוסרית של האדם. בפרט, בתור תכונות מיוהדות של האדם, אינן יצירותיו של האדם עצמו, אלא הן, כמותו עצמו ובכל השבעי בריאות-ה'. ואפילו למי שאינו מאמין בה' הרי על כל פנים האדם לא ברא את עצמו, אלא הוא עומד וקיים על ידי כחות=יצירה. שאינם הוא עצמו ושפעלו בעולם עוד קודם שנברא ונולד. ואף=על-פי כן אנו מדברים על אבטונומיה מוסרית. כלום מדברים אנו על אכטונומיה כזו שלא בצדק ? על שאלה זו ישיבו תמיד בחיוב. ומפני=מה ? — מפני שכיון שהאדם, העומד וקיים כמו שהוא בטבעו ומיבו ותכונותיו, אחת היא על-ידי מה ומי ואיך נברא ונהיה. מרגיש ומכיר בכח-עצמו את : המובי שהוא מובי ואת הרע, שהוא רע, ובוחר על-כן על-פי בחירה הפשית (כלומר על-פי הכרתו העצמית) בטוב ומואס ברע ולא על-ידי צו וגזרה הבאים אליו ממקום זר ועצם זר, שאינו הוא עצמו, — הרי הוא אבשונומי במובן המוסרי. ועל-כן יש לנו הרשות לדבר על אבשוניטיה מוסרית. וכן גם הדבר אם אנו סוברים, שכל השוב והרע באים לעולם אך ורק על-ידי צו וגזרה מה' לעשות מעשים ידועים ולהמנע ממעשים ידועים. מכיון שה' צוה וגזר. הרי נעשו הדברים יצירה טבעית במובן המוסרי כהיצירות האחרות במובן הפיסיקלי ומאחר שהיצירה המוסרית. הן במה שנוגע למוב והן במה שנוגע לרע, על-פי הכרחו, על-פי הכרחו של אדם לבחור בטוב ולמאוס ברע על-פי הכרחו, על-פי התבונה המעשית הצרופה העצמית שלו. ובזה אנו רואים את האבשונומיה המוסרית של האדם, שהוא בוחר על-פי הכיתו בטוב ומואם ברע, במה שנהיה ובמה שהוא לו ובשבילו מוב ורע אם על-ידי אופן זה או אופן אחר. האבטונומיה המוסרית אינה תלויה, איפוא, בזה, אם המוב והרע עומדים וקיימים מעצמם, או אם נבראו בתור מוב ורע על-פי צו וגזרה מה'. כי בין כך ובין כך, מאחר שנבראו ונעשו מוב ורע על=ידי מצות ה' וגזרתו הם יצירה קיימת ועובדה שבעית עומדת ככל יצירות ה' ועובדות המבע האחרותי וכשכל-האדם ותבונתו והתבונה המעשית הצרופה שלו.

אלא אם יש למצוא חלוק בין שתי ההשקפות של תומאם מאקווינו ודונם סקוטוס, אין לבקש איתו בתוך תהום-המוסר בלבד, אלא בתחומים המשותפים להתי־אולוגיה ולתורת-המוסר. לפי ההשקפה שבלי גזרה וצו מה' אין טוב ואין רע בעולם ורק על ידי הצו והגזרה מה' לעשות איזה דבר נעשה הדבר טוב ועל-ידי הצו והגזרה של א לעשות איזה דבר רעי — לפי השקפה זו מושגי-המוסר. דטוב והרע וכל פרטיהם, הם בריאה מה' ככל הטבע וכל מה שיש בוי וכשם שאפשר להעלות

על הדעת ולחשוב, שהקדוש ברוך-הוא בונה עולמות ומהריבם ובונה עולמות אחרים בצורות אחרות ובתכונות אחרות ועל-פי חוקים אחרים. שאינם ידועים לנו עד היום, כך אפשר לנו גם-כן להעלות על הדעת ולחשוב לאפשר, שהקב"ה בורא מישגי-מוסר אחרים מאלה הידיועים לנו עד היום. כלומר: ה' מצוה לעשות דברים, שהיו אסורים עד עכשיו, ואוסר דברים, שהיו מותרים עד עכשיו, ומהפך בזה את כל מושגי-המוסר, את המוב ואת הרע וכל פרמיהם, מן הקצה אל הקצה.

אבל לפי החשקפה, כי לא מפני שה' צוה לעשות איזה דבר או להמנע ממנו נעשה הדבר מוב או רע, אלא — מפני שהדבר מוב מצד עצמו, על כן צוה ה' לעשותו, ומפני שהדבר רע מצד עצמו, על כן צוה ה' שלא לעשותו, — לפי השקפה זו מושגי-המוסר שלנו. הטוב והרע וכל פרטיהם, אינם בריאה מה' ככל המבע ומה שיש כו, אלא הם נצחיים, בלי ראשית וכלי סוף, כה' עצמו. וכיון שאין שום דבר מחוץ לה', כלומר: כיון שאין שום דבר, שאינו או ה' עצמו או בריאת-ה', בעל-כרחה של השקפה מוסרית זו כל המושגים והחוקים של המוסר הם תכונותיו ומדותיו של ה' עצמו ומיוסדים בעצמותו, שאין לה שנוי ותמורה בשום פנים. כלומר: הם נצחיים מוחלמים בהחלמיות נצחיותו של ה' עצמו.

מובן מאליו, שחלוק זה מעניין מצרו המוסרי לא פחות משהוא מעניין מן הצד התיאולוגי שלוי

לכאודה מצויות הדעות השונות הללו גם בתלמוד. כי במשנתרברכות (פ"ה, מ"נ) שנינו: "האומר על קן צפור יגיעו רחמיך ועל מוב יוכר שמך, מודים מודים משתקין אותו". ועל זה אומרת הגמרא (ברכות, ל"ג ע"ב): "בשלמא מודים מודים משתקיץ אותו, משום דמיחזי כשתי רשויות, ועל טוב יזכר שמך נמי משמע על הטובה ולא על הרעה, ותנן: חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה, --- אלא על קן צפור יגיעו רחמיך מאי טעמא? — פליגי בה תרי אטוראי במערבא: רבי יוםי בר אבין ורבי יוסי בר זביראי חד אמר מפני שמטיל קנאה במעשי בראשית וחד אמר מפני שעושה מדוחיו של הקב"ה רחמים ואינן אלא גזרות". הדבר ברור: מי שמנמק: "מפני שמשיל קנאה במעשי בראשית", סובר שרחמידה על כל מעשיו ולא רק על קן-צפור יגיעו רחמיו; ובכן, מצוות-ה' הן לא פקורות וגזרות, אלא רחמים, והוא צונו לעשות את המוב מפני שהוא מוב מצד עצמו ואסר לנו את הרע מפני שהוא רע מצד עצמו. אבל מי שמנמק: ״מפני שעושה מדותיו של הקב״ה יחמים ואינן אלא גזרות". סובר. כנראה, שמצוות-התורה הן פקודות וגזרות מה' ואנו אין לנו אלא לקבל את גזרותיו ואסור לנו לבקש טעמים למצוותיו של הקכ'ה. ולפי זה מה שצוה לנו ה' לעשותי חייבים אנו לעשותו מפני הצו והגזרה ולא מפני שהוא פוב מצד עצמו. וכן מה שצוה לנו האלהים שלא לעשות, אסור לנו לעשותו מפני הצו והגזרה ולא

מפני שהדבר רע מצד עצמו.

אולם כבר עמד על ענין זה המהרש'א ב,חידושי אגדות" ואמר: "ומאן דאמר מפני שעושה מדותיו של הקב"ה רחמים ואינן אלא גזרות ר"ל במצוות שאין מפורש טעמן כמו בשלוח הקן". לפי זה גם להאמורא האחרון יש הרבה מצוות, שמפורש טעטן מפני הרחמים או מפני טעמים אחרים, ואינן גזרות כלי טעם. גם באלו שאין מעמן מפורש, אסור לנו לבקש מעם כיון שלא נתגלה לנו; אבל בזה לא נאמר עוד. שאין להן טעם ולא נצטוו מפני שהן טוכות מצד עצמן. כי קשה מאד להעלות על הדעת. שבין חכטי-התלמוד יש מי שחושבי שה' צְוָנוּ לעשות את המוב לא מפני שהיא מוב מצד עצמו והזהיר אותנו על הרע לא מפני שהוא רע מצד עצמו אלא להיפך: מפני שה' צוה וגזר לעשות איזה דבר, שמצד עצמו אינו לא טוב ולא רע. נעשה דבר זה לנו, בני-האדם, טוב אך ורק בשביל הצו והגזרה, ומפני שהי אסר עלינו איזה דבר, שמצד עצמו אינו לא רע ולא מוב, נעשה ל נו, בני-האדם, דבר זה רע אך ורק בשביל הצו והגזרה. ובכן אין הטוב והרע מושגים החלטיים, שהם מיוסדים בנצחיות המוחלמת, כלומר, בה' עצמו ובמדותיו אלא הם רק דברים מקריים, מוכשרים לשנוי ותמורה. שהרי מזה היה יוצא שהטוב והרע הם רק מושגי בני־אדם ורק ענין לבני־אדם, שהם מחויבים לשמוע בקול המושל לכל אשר יצום. אבל אינם ולא כלום לגבי ה' עצמו, שהוא גבוה מעל גבוה ואין מי שיצוה עליו. והשקפה זו מתנגדת נגוד גמור לרוח היהדות במקרא, במשנה ובגמרא. כי בכל מקום שאנו מתכוננים בדברי התורה או בדברי התלמוד, מוצאים אנו את ההפך ממש מהשקפה זו. די להביא אך מקומות אחדים לדוגמה:

כשמשה רבנו מְיַלֶּה את פני ה': "הראני נא את ככודך" (כמו עצמך: ראב"ע),
נענה לו ה': "ויאמר: אני אעביר כ ל מובי על פניך". וכתוב אחר-כך: -"וירד ה'
בענן ויתיצב עמו שם ויקרא בשם ה'. ויעבור ה' על פניו ויקרא: ה' ה' אל רחום
וחנון, ארך=אפים ורב חסד ואמת", ונו'. המדות הללוי שהן גם היסוד לכל מושגי=המוסר
של בני=האדם, הן אם כן במקורן מדותיו של הקב"ה, הן כבוד ה' ועצמותו ומוחלמות
ונצחיות כמוהו.

וכן כשהתורה מזהרת: אל תהא קשה-לב ואל תמצה את עומק־הדין כלפי חברך, וחייב אתה להשיב למי שהלוית כסף (כמובן, בלי נשך ובלי תרבית) את העבום. את שלמת רעך עד בוא השמש, "כי היא כסותו לבדה, היא שמלתו לעורו, במה ישכב "" — , היא משננת חובה גדולה זו בדברים הנמרצים: "והיה כי יצעק אל ושמעתי, כי חנון אני !" — הקב"ה ישמע, כי הוא, הוא עצמו, חנון הוא, כי החנינה מיוסדת בעצמותו של ה'.

רכן כשהתורה מצוה על כבּיד אב ואָם על שמירת השבת ועל איסור עבודת-אלילים על החובה לעזור לעני ולנר על-ידי השארת לקט ופאה, פרט ועוללות, כשהיא מזהרת על גנבה, כחש ושקר ושבועת שוא, על עושק, גזל והלנת פעולת שכיר, וכן על שאר ענינים ממין זה, כמו "לא תקלל חרש" ולפני עור לא תתן מכשול", "לא תעשו עול במשפמ", "לא תקום ולא תשור", "ואהבת לרעך כמוך, אני ה"". — בקצור, כשהתירה מחייבת את ישראל בכל הענינים, שהם עיקריה וגופיה של המוסריות המקובלת עכשיו בכל האומות המתוקנות, — היא מתחלת כאילו בהקדמה ונתינת מעם כללי לכל המצוות והאזהרות הנזכרות בדברים: "קדושים תהיו, כי קדוש אני ה' אלוהיכם!". הדברים האלה בהירים הם ומובנים מאליהם. לא משום שאיזה מושל עריץ מצוה וגזר עליכם דברים, שאינם ולא כלם מצד עצמם ולגבי הַּמְצַוָּה עצמו ואך ורק מפני הצו והגזרה של המושל אתם מחוייבים וצריכים לשמרם ולעשותם. לא ולא! אלא מפני שאם תשמרו ותעשו את כל המצוות הללו תהיו קדושים ודומים לה' המצוה, שהוא עצמו קדוש, לפי שהקדושה (כלומר: המוב והישר) מיוםדת בעצמותו. ועל שהוא עצמו קדוש, לפי שהקדושה (כלומר: המוב נהישר) מיוםדת בעצמותו. ועל ובשביל כך הוא מצוה אתכם עליהן, כי רוצה הוא בקדושתכם.

ועיד פסוק מפורש: "כי המצוה הזאת, אשר אנכי מצוך היום, לא נפלאת היא מסך ולא רחוקה היא. לא בשמים היא לאמר: מי יעלה לנו השמימה ויקחה לנו וישמיענו אותה ונעשנה. ולא מעבר לים היא לאמר: מי יעבר לנו אל עבר הים ויקחה וישמיענו אותה ונעשנה. כי קרוב אליך הדבר מאד בפיך ובלבבך לעשותו" (דברים, ל', י"א — י"ד); מצוות-ה' אינן, אם כן, גזרות וצוויים, שבאים אל האדם, הן בו בעצמו, מן הישמים או מעבר לים אלא הן קרובות מאד אל האדם, הן בו בעצמו, בפיו ובלבבו: הוא מכיר אותן בתכונתו המעשית הצרופה, שמצוות עשה שבהן, הן מוב, חיים וברכה מצר עצמן, ומצוות לא-תעשה שבהן הן רע, מות וקללה מצד עצמן. וה' המציה לא צוה את המצוות, החוקים והמשפשים כאיזה מושל עריץ, שגוזר גזרות' שאין מעמן בהן בעצמן ושכל ערכן וכבודן הוא רק מפני שהן גזרות ופקודות של מושל. אמנם, כשאתה שומר מצוות ה', חוקותיו ומשפטיו, אתה הולך בדרכי ה' ואתה מצד עצמם וחיים וברכה בהם בעצמם, לפי שהם מיוסדים במקור הטוב — בעצמותו של ה' ובמדותיו; ובמובן זה כל השומר אותם הולך בדרכי ה' וכל האוהב אותם אוהב את ה'.

ואף בתלמוד ובמדרש יש מקומות אין מספר, שנראה מתוכם, כי מושגי־ המוסר דם מושגים נצחיים מיוסדים בתכונות ה' ובמדותיו ושהקב'ה צונו לעשות את השוב מפני שהוא מוב מצד עצמו ואסר עלינו את הרע מפני שהוא רע מצד עצמו. אנו מוכרחים להסתפק רק במראי־מקומות אחדים

אבא שאול אומר: זה אלי וְאַנְוַהוֹ – הָנֵי דומה לו: מה הוא חנון ורחום. אף אתה היה חנון ורחום (שבת, קל"ג ע"ב; מכילתא, בשלח, ומסכת סופרים, פרק ג'י, הלכה י'ג). וביתר פרשות: "ואמר רבי חמא בר חנינא: מאי דכתיב: אחרי

ה' אלהיכם תלכו (דברים, י'ג. ה') — וכי אפשר לו לאדם להלך אחר שכינה? — והלא כבר נאמר: כי ה' אלהיך אש אוכלה (שם. ד'. כ"ד)? אלא הלך אחר מדותיו של הקב"ה: מה הוא מלביש ערומים, דכתיב: ויעש ה' אלהים לאדם ולאשתו כתנות עור וילבישם (בראשית, ג', כ"א). אף אתה הלבש ערומים; הקב"ה ביקר חולים, דכתיב: וירא אליו באלוני ממרא (שם, י"ח, א') — אף אתה בקר חולים; הקב"ה ניחם אבלים, דכתיב: ויהי אחרי מות אברהם ויברך אלהים את יצחק בנו (שם כ"ה, י"א). אף אתה נחם אבלים; הקב"ה קבר מתים. דכתיב ויקבור אותו בגי (דברים, ל"ד, ו') — אף אתה קבור מתים" (פומה, י"ד, ע"א).

כתיב ואותי עזבו (ואת תורתי לא שמרו) (ירמיה מ"זו י"א) — שמא תורתי שמרו ? — הלואי אותי עזבו ותורתי שמרו, שאילו תורתי שמרו, מחוך שהיו מתעסקיין בה. היתה מחזירן אצלי" (איכה רבתי, פתיחה ב', ובילקוט).

מכל המקומות האלה ומן הדומים להם, יוצא ברור, שהקב"ה בעצמו רחום וחנון שהקב"ה בעצמו מקיים את המצוות שצוה לנו, כהלבשת-ערומים, בקור-חולים, נחום אבלים וקבורת-מתים. לפי שהקב"ה הוא מקור-המוב ועושה את המוב בעצמו ועל-כן רוצה הוא שברואו בעלי-התבונה יעשוהו, גם הם ולפיכך נוח לו להקב"ה, שיעובו בני-ישראל אותו, משיעזבו את התורה, שהרי כל רצונו הוא רק לזכות את ישראל במצוות ומעשים מובים. שהם מובים מצד עצמם ולא מפני שהם צו וגזרה מעמו. כי לא משום שה' גזר וצוה לעשות איזה דבר או שלא לעשותו נעשה הדבר מוב או רע, אלא להפך: מפני שהדבר מוב מצד עצמו צוה ה' לעשותו ומפני שהדבר רע מצד עצמו צוה ה' שלא לעשותו. מושני-המוםר הם מושגים נצחיים, מיוסדים במדות ה' ובעצמותו. שהוא מקור המוב המוחלם והנצחי, ותעודת האדם מיוסדים במדות ה' ובעצמותו. שהוא מקור המוב המוחלם והנצחי, ותעודת האדם הצרופה את הרע, שהוא רע מצד עצמו, ולמאום בו ולהכיר את המוב ולבחור בו מפני שהוא טוב מצד עצמו.

ב.

כל מצוות־התורה שבין אדם לחברו, אלו שהן בקום ועשה כאלו שהן בלאתעשה, הן לא רק דרישות דתיות ומוסריות, אלא גם חז קים דינה, חוקים, שיסודתם
בקיום החברה והמדינה וסדריהן. ובתור חוקים כאלה הן גם דרישות חברותיות
ומדיניות, כלומר חוקים, שאֶת שמירתם וַעַשִּירָם דורשות החברה והמדינה בפועל
מכל חבריה ואזרחיה, ובאי־כחן של החברה והמדינה, הפקידים, השוטרים והשופטים,
מפקחים על הוצאתם מן הכח אל הפועל ושומרים עליהם, שלא יחוללו על־ידי שום
איש. ומפני כן המצוות הללו מכוונות קודם כל ובעיקרן אל חומר-המעשים ותוכן-הפעולות
בִּיחוּסִים שבין אדם לאדם. שהם נראים ונגלים לעיני בני-אדם, ולא אל מניע־הרצון, כלומר
כוונת־הלב, שהן המטרות והתכליות המחומדות, שמניעות את הרצון ומביאות אותו

לידי החלמה, פעולה ומעשה.

כי המניעים הפנימיים האלה הם דברים שבלב ותעלומות סתרי-הנפשי שהם מכוסים על-פי רוב מעיני-הבשר של באי-כחה של החברה, השופטים והשומרים, וגלויים וידועים הם רק לפני העין הפנימית, לפני השופט הפנימי שבלב הפועל ולפיכך כל יצרי־מעללי־איש. ולפיכך כל הבוחן כליות ולב ויודע יצרי־מעללי־איש. ולפיכך כל המצוות שבין אדם לחברו הן בהכרח, בתור הוקי החברה והמדינה, מצוות מעשיות, כלומר מצוות, שכל עיקרן הוא המעשה הממשי, שהפעולה החיצונית עיקר בו- אבל בתור צוויים דתיים, או בתור דרישות מוסריות-זולתיות הן בהכרח. כשאר המצוות הדתיות והמוסריות. לא מצוות. שכל עיקרן המעשה הממשי והחיצוני, אלא מצוות, שהמעשה הטוב והפעולה הרצויה שכהן הם תולרות הרצון הטוב וְהַכִּינְהַ הרצויה. כי כשם שבכל הפעולות והמעשים הדתיים, בתור דתיים בלבד, "רחמנא לבא בעי" והעיקר בהם כוונת-הלב והעשיה לשם ה'. כך כל הפעולות והמעשים חמוסריים, בתור מוסריים בלבד, צריכים כוונת-הלב ועשיה לשם הטוב. במלים אחרות: בעצם המובן המוסרי, מתוך נקודת-המבט המוסרית העצמית והמוחלמת. כל פעולות-האדם ומעשיו ראויים להקרא כשם פובים-מוסריים אך כשהם תולדות הרצון הטוב, שהוא מכוון אך ורק אל הטוב המוסרי ; אך כשהם ילידי השאיפה והחפץ לעשות את הטוב והישר לשם הטוב והישר. כי המעשים והפעולות, בתור מה שהם, כלי הביא בחשבון את הרצון הטוב המולידם ומוציאם מן הכח אל הפועל, הם דברים חיצונים, שהם שייכים אל העולם החיצוני, הסובב את הנפש המשכלת, את האדם, ואינם שייכים אל העולם הפנימי של האדם; וככל הדברים של העולם החיצוני, שאינם חלק מן העולם הפנימי של נפש משכלת. יכולים הם אמנם. להיות, מועילים, כלומר: "דברים שמביאים תועלת", אבל מביאים "תועלת" לאחרים, לנפשות חיות ומשכילות; ולפיכך אין להם "ערך עצמי". ובכן אין להם "ערך", אלא יש בהם "תועלת". הם רק "אמצעים" למטרה וחכלית ולא המשרה והתכלית עצמן. — ועל-כן אינם טובים מצד עצמם, לעצמם כשהם לעצמם, אלא הם יכולים להביא טובה במובן התועלת לאחרים. בקצור: המעשים והפעולות בלבד, בלי צרוף הרצון הטוב של הנפש המשכלת המולידה אותם, אפשר שהם מביאים תועלה לבני-אדם, לנפשות משכילות, אפשר שהם טובים, מביאים טובה לאחרים, אבל אינם שובים מצד עצמם, לעצמם, אינם נופלים תחת המושג שוב ורע מצד עצמם, אוי מה שאחת היאי אינם מובים במובן המוסרי. רק הרצון המוב, החלטת הרצון של נפש משכלת לאחוז בשוב ולעשותו לפי שהוא שוב על-פי החכרה העצטית. -- רק החלפת=רצין כזו. או רצון כזהי הוא טוב במיבן המוחלם במובן המוסרי.

המצוות שבין אדם לחבירו הן, לפי זה, בתור צוויי החברה והמדינה בעיקרן חוקים מעשיים (משפט, דין). ובתור צוויי־הדת הן קודם כל חוקי־הלב וכל עצמן היא הכוונה לשם שמים (דת, "הצגע לכת עם ה"). אבל בתור צוויי־המוסר הן

כל עיקרן חוקי-הרצון, שהוא מכוון אל הטוב והישר לשם הטוב והישר (צדק, חסד).
וכבר אמרו בתלמוד (מכות, כ"ד ע"א): "בא מיכה והעמידן (כלומר, את כל מצוות התורה) על שלש, דכתיב (מיכה, ו', ח'): הגיד לך אדם מה טוב ומה ה' דורש ממך: כי אם עשות משפט (דין, חוקי החברה והמדינה). ואהבת חסד (צדק, טוב מוסרי), והצנע לכת עם אלהיך" (דת). אצל משפט כתוב עשות, כי בחוקי החברה והמדינה המעשה והפעולה הטמשיים הם העיקר. אצל חסד כתוב א הבה הכי בחובות מיסריות א הבת החסד, החפץ והרצון לעשות את הטוב לפי ובשביל שהוא טוב עיקר. אבל אצל אֱ ל הֶּי הְ כתיב וה צנע ל כת, כי בענינים דתיים "רחמנא לבא בעי" והעיקר — עשיה לשם שמים, דבקות בה' והתהלכות עמו כמו עם אביו. רבו ואוהבו כאחד.

וכשם שעל-פי האמור עד כאן יש למצוות־התורה שבין אדם לחברו שלשה מיני אופי, כך יכול קיומן של מצוות אלו להיות בשלשה פנים. אפשר שהמקיים עושה אותן: א) בתור צוויי=החברה (חוקי המדינה או העם), ב) בתור צוויי־ה' (חוקי־הדת). ג) בתור צוויי התכונה המעשית הצרופה של האדם (חוק־המוסר). מניעי הרצון של כל אדם ואדם בקיום מצוות־התורה שבין אדם לחברו יכולים להיות: הדעת, שהחברה, (המדינה או העם). שהוא חבר לה, דורשת את קיומן, או האמינה, שה' דורש אותו, או ההכרה, שהאדם עצמו (כלומר: אנושיותי, תבונתו המעשית וצרופה) דורש דבר זה. אבל אפשר גם־כן, שיתחברו שני מניעים מן השלשה -- או אף כל השלשה כאחד — לגורם משותף אחד של הרצון לקיום המצוות האלו. אולם המניע הראשון בלבד מספיק רק במקרים גלויים, או "דעבידי לאיגלויי", או על כל פנים במקרים, שיש אפשרות, ועל־כן יש פחר, שיבואו לידי גלוי. אבל בכל מקום. שאין לפני המקיים את המצוות אפשרות או פחד של התגלות, בהכרח מצטרף אל המניע החברותי עוד אחד משני המניעים האחרים בפעולתו על הרצון להביאהו לידי החלטה ומעשה: או המניע הדתי, האמונה: שזוהי דרישת ה', שהכל גלוי וידוע לפניו. או – המניע המוסרי, החכרה, תבונתו המעשית הצרופה, רגש-המוסר שבעומק לבבו. אנושיותו זאת אומרת: הוא עצמו.

ואמנם. המצוות שבין אדם לחברו, המפורשות בתורה, מראות ברובן הגדול על איזה מעשה מפורש ופעולה מסוימת ומצוות לעשותם או שלא לעשותם. למשל, המצוות: "השב תשיבם" (השבת־אבדה), עזוב תעזוב" (פריקה), "הקים תקים" (מעינה) לא תשיך" (אָסור ריבית), "לא תעשוק", "לא תגזול". "לא תלין פעולת שכיר", "לא תקום ולא תטור"; וכן ברובן הגדול. ולפי שעיקר ציווין היא המעשה בחיוב ובשלילה — לעשות איזה דבר מסוים ומפורש או לחדול ממנו, — על־כן הן בסקירה ראשונה חוקי-החברה (חוקי-המדינה, או חוקי העם המאורגן), שעיקר תפקידם הוא בהכרח

להציב גבולות למעשיהם, של חברי החברה ולסדר בכלל את הנהגתם ביחוסם זה לזה ולהצבור בכללו, באופן שהפרטים יסודרו לכלל, לצבור ולחברה מאורגנת, שכל פרט ופרט ימצא בה את מקומו הראוי ואת מלוי צרכיו האנוישיים.

אבל על השאלה: מי הוא מציב-הגבולות, מי הוא המצוה והמסדר? - יש להשיב: מאחר שהמצוות והסדרים נתקבלו על־ידי העם ונעשו חוקי־החברה של העם העומד והמסרר והמאורגן, הוא המצוה והמסרר והעומד העם המסרר והעומד הרי שהעם והחברה, זאת אומרת: על המשמר להשגיח ולפקח, שכל חבריו, בני-העם, ישמרו את הסדרים וימלאו אחר הצוויים לעשותם ולקיימם. אולם כל זה אינו מכריה ומצד עצמו-אף אינו קרוב אל הדעת. שהחברה, כלומר, העם המאורגן בכללוי שבתור עם מאורגן ועומר הוא גם המקור. כלומר: המסדר והמצוה הראשון של הסדרים והצוויים. -- הוא מחוקק החקים האלה על־פי הסכמה מקרית וקבלה פתאומית. כי זה לא היה מספיק ואינו אפשרי. אינו מספיק, מפני שצוויים וסדרים, שהם רק של החברה בלבד, כלומר: צוויים וסדרים, שנתקבלו באופן פתאומי על-ידי העם המאורגן בכללוו ואם־כן נתקבלו על־ידי רוב העם או על־ ידי ראשיו באופן מלאכותי, בלי הדרגה והתפתחות פנימית מבעית, אינם מכילים בקרבם, בהם עצמם, שום ערובה לשמירתם וקיומם מצד כל העם, ואפילו מצד אלה. שהם עצמם היו המחוקקים והמצוים הראשינים של החוקים והסדרים. כי אלה מן העם שלא קבלו מעיקרם על עצמם את החוקים והסררים ברצונם המוב והחפשי (וזה יהיה אולי רוב העם. אם החזקים נתקבלו רק על-ידי ראשי־העם, ועל כל פנים יהיה זה מיעום ניכר אפילו אם נתקבלו החוקים והסדרים על־ידי רוב העם, כי בדברים כאלה יש תמיד מיעום המתנגד). ישתמשו בכל מקרה הבא לידם להשתמט מלשמור ולקיים את החוקים והסדרים. שנתקבלו נגד דעתם הכרתם ורצונם. ואפילו אלה שהם עצמם היו מחוקקי החוקים ומקבלי הסדרים על עצמם, מי יודע, כמה היו בהם. שכל בַּוְנָחָם היתה רק להמילם חובה על אהרים כדי להוציא מזה תועלת לעצמם ולעניניהם הפרטיים ולעניניהם של הקרובים אליהם ? – ואפילו אלה מהם, שלא מובת עצמם היתה לנגד עיניהם כשקבלו . את החוקים והסדרים, אפשר שקבלום רק מפני שאיזה סדר שהוא מוב מלא־כלום. מוב מהעדר-סדר, אבל בסתר-לבם לא היו רואים בחוקים עצמם, או על כל פנים דוקא בחוקים האלה עצמם, שום דבר, שמכריח ומחייב מצד עצמם לעשותם ולקיימם. והילכך אף הם היו עושים בסתר ובצנעה וככל ענין, זמן ומקום שלא יבוא לידי גלוי ואין בו משום הפרעת-סדרים, מה שמוב בעיניהם ונצרך להם באותו ענין, זמן ומקום. מכל זה ומן הרומה לזה יוצא, שאף מן צר השָּכני לא היה מספיק חוק ומשפט וסדר, שנתקבל באופן חיצוני-מלאכותי על-ידי החברה, על-ידי העם המאורגן בכללו, אם על-ידי ראשיו ואם אפילו על-ידי רובו. כי קבלת חוק באופן חיצוני=מלאכותי כזה לא היתה נותנת שום ערובה ושום במחון למלויו וקיומו מאיזה צד שהוא, ואפילו מצד אלה, שהם עצמם היו המחוקקים והמקבלים את הסדרים עליהם. (2)

אבל חוץ מכל זה אי-אפשר ואין בנמצא דבר כזה. שיתקכלו חוקים וסדרים באיזה עם, שהוא, כיון שהוא מקבל חוקים, כבר מאורגן באיזה ענין, או שיתקבלו חוקים באיזו חברה, שהיא כבר מסודרת באיזה מובן שהרי כבר היא "חברה"—באופן מקרי, מלאכותי-חיצוני, רק על-ידי הסכמה חיצונית, מקרית, של רוב החברים, או ברצונם של הראשים והמנהינים. רק אם העם עצמו, על כל פנים על-ידי דעות רוב חבריו, מקבל את החוקים והסדרים, הוא מביע ומגלה בזה, שלפי דעתו והכרתו הפנימית הם נאותים, פוכים וישרים מצד עצמם. וכך הוא מקבל עליו באמת רק גלו' ומפורסם מה שהוא מקובל כבר בלבם של רוב חבריו. ברגשם ובהכרתם; ולא ימלט גם-כן, שכל זה מקובל בתוכם זה מכבר אפילו בפועל בתור נימוסים ומנהגים יפים ושובים. העם מקבל באמת רק באופן רשמי מה שכבר חי וקיים באופן שבעי, פנימי, בהרגשת-הלב ובהכרת-השכל של רוב חבריו, והוא קובע מסמרות בדמות חוק במה שהוא זה מכבר אחד מן היסודות המוצקים. שהבנין של אחרות-העם עומד עליהם. ואחד מן הבריחים החזקים. שמבריחים את כל חלקיו לעם מאורגן אחד. כי האמת היא: לא מפני שהוא עם מאורגן וצבור מסודר הוא מקבל עליו חוקים כלליים, אלא להפך: מפני ובמדה שכבר הגיע להתפתחות פנימית משותפת לכל חבריו. מפני ובמדה שכבר נתקבץ ונצטבר אוצר של קנינים רוחניים דומים ושוים באיכות וגון וכמות בהרגשת-הלב ובהכרת השכל והתבונה של רוב חבריו עד כדי אפשרות לחוק חוקים כלליים בשביל כל העם, – מפני=כן ועל־ידי כך וכה במדה נהיה לעם, הגיע למדרנת עם וראוי להקרא בשם עם.

ואם העם מקבל את החוקים על-ידי ראשיו ומנהיגיו. לא ימלט, על-כל פנים במה שנוגע לחוקים שהם עוסקים ביחוסים שבין אדם לחברו ולא ביחוסים בין המושל או המושלים ובין העם. שהם מתקבלים ונשמרים לאורך-ימים או על-ידי אמונת העם במחוקקיו. שהחוקים מה' הם להם, החפץ אך את המוב והישר. או על-ידי הבמחון והאמינה במחוקקים עצמם, שהם יודעים ומכירים מה מוב ודורשים רק את הצדק והמשפט. ובכן מתקבלים החוקים על-ידי אמונה. שיש לה יסוד ואינה תלויה על בלימה, מפני שסיף-פוף מיוסדת היא על הרגשת-הלב ועל ההכרה, שהחוקים הללו מצד עצמם הם מובים וישרים וצדיקים. וביחד עם חוקים כאלה אפשר שמתקבלים עוד גם חוקים אחרים, שאינם מובנים עוד כל-כך. או אי־אלה שאינם מובנים עוד כלל לעם ואינם עוד פרי-רוחו. בתור תוצאה של התפתחות פנימית.

ואמנם. כן הדבר בתורת-ישראל ובמשפטיה וחוקיה, שנתקכלועל-ידי העם ובעם, הכו שרשים חזקים למטה ועשו פרי-תנובה למעלה לאורך ימים. כי החוט המשולש לא ינתק לעולם והשורש המשולש לא ינקר לנצח: ההתפתחית הפנימית של העם, התפתחות הרגשת-הלב והכרת התבונה המעשית, בקצור — רגש-המוסר המפותח של העם, התחבר והתלכד בישראל באמונה, או, יותר נכון, ירה אבן-הפנה, הכין ובנה את היסוד

האיתן שלא ימוט לאמינתו בה', שנתגלה לו בעיקר על ידי תורותיו, חוקיו ומשפטיו הצדיקים, — הצדיקים על-פי הרגשת-לבו של העם והכרת המתכונתו עשית, על-פי רגש-המוסר, שכבר היה מפותח, על וחי בלב ובשכל של בני-האומה, אף אם לא במדה שוה בכולם, אלא אצל אלה באופן בהיר וברור פחות, ואצל אחרים — באופן בהיר וברור יותר. ובכן קכלו בשם הדת בתור חוק חברותי ומדיני קבוע מה שכבר היה בעצם הדבר חוק הרגשתם המוסרית ותכונתם המעשית.

ולפיכך רשאים אנו לאמר: לא מפני שה', שהאמינו בו, גזר וצוה, קבלו ושומרים בני≃ישראל את התורה, אלא מפני שה' צוה את התורה, האמינו ומאמינים בה בני≃ישראל עד היום.



## הָאַהַכָּה הָראשׁוֹנָה.

(משפורי רווק זקן).

מאת

## אהרן אהרוני.

... הדבר היה בשעת חתונה. בכפר אחד סמוך לעיירתנו. החתן היה משרת בחנותנו. הוא נשאר יתום מאביו ואמו בעודו קשן. אבותי אספוהו אלינו ומאז גדל בביתנו ושרת בחנות. אנשים יותר קרובים מאבי ואמי לא היו לו. ועל-כן נסעו אבותי אל חתונתו. לעמוד לו במקום הודים. הם היו שושביניו, כמיבן, ונחלו ככוד רב. הם נחשבו למחותנים היותר חשובים, ובמשך כל הערב חזרו אחריהם ושמשו אותם בהכנעה יתרה. וכי קשן הוא הדבר ? — גביר-העיירה בעצמו הוא מצד החתן...

מיכן מאליו, שגם אותי לא שכחו. בכל רגע היו מחזרים אחרי ונותנים לי מינים מתיקה. ואני רא'תי את עצמי באותו ערב מיוחם ומפונק והייתי שבע=רצון מאד. בין הגערים, שהיו בחתונה. לא מצאתי לי חברים לפי כבודי. התהלכתי גאה ומתנפח כמחותן גדול — והשתעממתי.

כחצי-שעה קודם החופה, בשושטי כדד באולם=המחולות, שלא היה אלא אורוה מנוקה לשם זה, רא'תי פתאם המון אורחים עומדים צפופים ועיני כולם נמויות לאיזה דבר שבפנים הענול. סקרנותי נתעוררה בי∙ אך ה.כותל האנושי" היה גבוה ממני. התחלתי להדחק בין העומדים בלא כל צָרֶמוֹנִיוֹח. אחד מן המחותנים, שהרגיש בי, רצה להרימני למעלה, כדי שאוכל לראות מגבוה. אך אני רא'תי בדבר זה עלבון לעצמי וכעסתי על מרימי, והאיש המוב הוכרח להרפות ממנו. בקושי גדול נדחקתי ובאתי לתוך העגול.

שם נגלה לעיני מחזה מעניין. ילדה קמנה, בתדגילי. רקדה קאַזאַצ'וק'. ומה נפלאה היתה ילדה זו !... שערותיה הקצרות, הזהבהבות והמסולסלות, שסֶרט כחול היה קלוע בהן, התנפנפו באויר עם כל תנועה עזה שלה. פניה המאדמים היו מלאַי־אשה היא לבשה שמלה לבנה "וקצרה, שמתחת לה התעוררות ועיניה התנוצצו כנחלי־אשה היא לבשה שמלה לבנה "וקצרה, שמתחת לה התרוצצו והחליקו על פני רצפת־הטרשים רגל"ה הקמנטנות במהירות נפלאה. רגע טפפה קומטיות ורגע רחפה למעלה ואחר־כך ירדה נטיסה, כאילו רצונה לשבת על הארץ. הנה שלבה את זרועותיה על חָזָהָ והנה נופפה בהן באויר ונראתה כמעופפת... התוף הכה בעוז את רקוד־החירות האדיר, והקהל הקציב את המאקט במחיאות־כפות רועשות. והילדה דאתה בענול הרחב, קלה כנוצה ובלתי־מתיגעת...

לאחרונה התחילה אשה אחת קוראת: "די, די לרקוד!", תפסה את התינוקת בתוך מעופה ומשכה אותה אליה. זו היתה, כנראה, אמה של הילדה. הילדה נשארה חבוקה בזרועות-האשה ונלחצה אל לבה. אך בפניה נשארה ההתעוררות הראשונה ועיניה עוד היו מתנוצצות. כאילו המשיכה להתנשא בדמיונה ולרחף באויר... גם התזמורת המשיכה עיד לתופף את הקאזאצ'וק", עד שנתנו לה אות — ותחדל...

העגול התחיל מתפזר "מעמ-מעמ. אך אני נשארתי עומד ומסתכל בילדה נפלאה זו. עד שהכריז הבדחן, שמוליכים את הזוג אל החופה, ובידי תקע מי-שהוא נר קטן ופרח של נייר אדום מענדו. לא ראיתי אפילו — מי. בקהל התחילה תנועה חזקה, האשה והילדה נעלמו בהמון, ואני נסחפתי בזרם-ההולכים והגר בידי.

כששבנו מן החופה מצאתי בין מחנה-ההולכים את הילדה שלי נושאת נר דולק כמוני. כרגע הלכתי בצדה רציתי מאד לשוחה עמה — ולא ידעתי במה לפתוח. לאחרונה שאלתיה:

- את אחות=הכלה?
- לא! --- ענתה הילדה בצחוק, וקולה היה ערב כל-כך, עד שפתאום נעשיתי עליז: -- אני בת-דורתה של הכלה.
  - ? ומי היא דודתך
  - דודתי פייגה, אם-הכלה
  - מאַץ אַת ? מכפר זה ? -
- לא ! צחקה שוב בצחוקה המשמח : אני כאן בפעם הראשונה. אני - וקראה בשם עיירה לא־קרובה

  - מה שמך מה שמך ? שמי גימלה... ושמך ? אמרתי לה.
- הו-ו- האריכה בהעויה של אי־שביעת־רצון :-- שם לא נאה כלל. כמו ליהודי זקן... יודע אתה, כיצד אקרא לך ?... זיזי !... כן, כן... רוצה אתה ?.. — זיזי ?! — מפני־מה — זיזי ? — אין שם כזה... — העירותי נכוך.
- יש ויש! -- התעקשה גיטלה: -- אני שמעתי. כן, כן... כך אקרא לך. זיזי!.. זיזי!.. זה כל-כך יפה !..

לאחר רגע כבר מצא השם חן גם בעיני. אף-על-פי-כן הפניתי מיד את ראשי לאחורי ולצדדין להוכח. אם אין מקשיבים לשיחתנו. שנאתי את הגדולים. תמיד אוהבים הם -להקשיב לשיחותיהם של הקשנים ואחר — ללעוג להם... אך איש לא שם לב אלינו. רק אשה אחת, זו שהעמירה את גיטלה באמצע־רקודה, הציצה אל בת-שיחתי באהבה רבה כל-כך. עד שכשעבר מבט זה ונח רגע עלי, נעשה לי מוב ונעים ושמח במדה שדומני, לא הרגשתי את "עצמי מעולם.

כל אותו ערב לא סרתי מעליה. בשעת=הסעודה ישבנו זה ליד זו. באולם התהלכנו יחד ופשפשנו או הסתכלנו ברוקדים. גישלה עצטה רקדה הרבה, אך לא "קאַזאצ'וק", למרות הפצרות כל האורחים. אמה לא נתנה לה. חששה, כנראה ל.עין רעה".

פעם יצאתי אל אחורי האורוה. הוא אולם־המחולות, במקום שבני־אדם, מלבד אורחים בודדים, לא היו מצויים, וראיתי מרחוק דבר מאיר ומתנוצץ כאָשׁי כאוצר... האור היה מיוחד במינו: כחלחול, כהה חסר-תנועה כמת... העירותי על הדבר את תשומת-לבם של ילדים אחדים והלכנו יחד לראותו. כשקרבנו אליו נתקלו רגלינו בבולי-עץ מפוזרים בלי סדר. האש היתה קרה ורכה. זו היתה רקבובית של אלון.

דבר זה לא היה חדש לי. ראיתיו הרבה פעמים וככר רציתי לשוב. אך באותו רגע נזכרתי בגישלה. פרכתי מן העץ הרקוב גוש קשן ומדרתי לשוב אל האולם. מצאתי אותה יושבת לבדה על ספסל בפנה.

- הַוֹי. זיזי! היכן היית? -- קראה אלי בשמחה כשראתה אותי. - גיטלה! -- מהרתי אליה בסודיות ובזרוז: -- בואי-נא עמי החוצה ואַראה לך דבר מה. מה? אמור... --- בואי, בואי... תראי... יצאנו. כאפלת-הלילה הבהיק בידי לעיניה אור-הוַרחָן - הוי, מה זאת? - נחלת. -- עלה במוחי להפתיע אותה. באמת? — השלך. מהר... הן זה כואב... לא... אין זה כואב... נסי גם אַת לנגוע... בשום אופן -- לא. ידי תכוה... אל תפחדי. <sup>'</sup>גישלה! אין דבר <sup>זי</sup> האש-קרה... סוף-סוף נאותה לנגוע באשי - זיזי! תן לי את זה ... אַראה לאמא. בווראי אחן לך, גיטלה . . . אבל באולם, באור, לא תראי אותו. זה לא שם . . . ייים מפני כמה ? כך, זה מאיר רק בחושך... גם ביום - לא... באותו הרגע נצנץ רעיון חדש במוחי-... גישלה, רוצה אַתְּ ? — אשים את זה על ראשך ויתנוצץ בין שערותיך... בכל אשר תלכי יתנוצץ — ויראו אותך . . . כן. רוצה אַתוֹ גיטלה ? שובי זיזי, שוב ... פוררתי מהר את הרקבובית והתחלתי לשפוך על ראשה של גימלה גשם מזהיר, מתנוצין ... ואני שופך עוד. התחילה בורחת -- ואני רודף אחריה. החשכה היתה גדולה, אך שמלתה הלבינה לפני ובין שערותיה הזהירו יהלומים, כוכבים . . . רצנו לאורך הרחוב הריק והדומס, עד שצדתי אותה בזרועותי כשהיא צוחקת בצחוקה המצלצל והמשמח. שערותיה דגדגו את לחִיי. פניה נשמו בחום על פני ופתאום נשקתי לה ... לא ידעתי בעצמי, כיצד עשיתי זאת היא היתה כה חביבה באותו רגע. אך מיד נבוכותי מאד. נכלמתי. כרגע הלפה עליזותי — ונשתתקתי. אף היא נשארה רגע דוממת. - זיזי --- קראה לי. אני שתקתי. יוי ... -- הזרה בחשאי ... ופתאום לפתה את צוארי בשתי ידיה ונשקה לי נשיקה מובה, של אחות קשנהי על לחיי.... אתה ילד טוב מאד, זיזי ... אני אוהבת אותד.

גם את ₹٠٠٠ גם אני... – גמגמתי אחריה.
 עוד הייתי נכוך, אך כל=כך שמח, כל=כך מאושר...
 גיטלה עזבתני פתאום וחזרה בריצה אל האולם.

- תפשני, זיזי! -- קראה לי בצחוק.

אך כבר היתה רחוקה ממני. רצתי אחריה, ושוב התנוצצו בחשכה הכוכבים בראשה-באולם כבר מצאתיה רוקדת איזה רקוד עליז; אך היהלומים לא הזהירו עוד... היא רקדה אחר-כך בלי הפסק ואני לא עוד יכולתי להיות על-ידה.

הייתי עיף מאד, ואיני יודע עד היום, כיצד, אימתי והיכן נרדמתי. אף לא היגשתי כשהוציאוני מן האולם והשכיבוני במשה.

בבוקר השכם העירתני אמי לנסוע. רציתי מאד לישון והייתי רוגז מתחלה ומתנמנם בעגלה כל הדרך- התעוררתי רס על־יד ביתנו

יוַמֵּים. שלשה ימים אחר החתונה הייתי מהלך כחולם. באזני עוד צלצלו השאון, המהומה והתזמורת. ובעיני עמדה תמונתה של גימלה. בבית-הספר ישבתי בפזור-נפש ולא הקשבתי לדברי המורה, ובכית לא דברתי עם שום אדם. בימים ההם הספקתי לקבל "יחידות" אחדות מן המורים וסמירות-לחי אחדות מאבא...

מעט-מעט חלפו הרעש וההמולה ממוחי. ואני ישבתי למעמד-נפשי ולעסקי הקודמים. אך תמונתה של גיטלה לא חלפה עוד מלפני עיני-רוחי. לא ראיתיה עוד אחר זה; אולם תמיד שוחחתי עמה, השתעשעתי עמה והרהרתי בה. ומאות פעמים חזרתי בדמיוני על כל מלה, שנאמרה בינינו. והוספתי עליהן מה שצריך ונאה היה להגיד...

שנים עברו. מנער נעשיתי בחור. נסעתי לכרך גדול ללמוד. יצאתי מן התחום הצר של העיירה הקטנה ונכנסתי לתוך החיים הרחבים והשואנים. הייתי מלא שמחת-החיים — וחייתי. במשך שנות-הלמוד היו לי רומאנים הרבה עם בנות-כרך שונות ומשונות. אך תמיד זכרתי את גיטלה בדמותה ובתארה . . . .

פעמים התאמצתי לתאר לי אותה בתור עלמה מגודלת. אולם תמונה זו היתה מטושטשת ומתחמקת ממני, ובדמיוני היתה צפה ועולה בכל פעם תמונתה של גיטלה כמו שראיתיה רוקדת את ה"קאואצ'וק", בשמלתה הלבנה והקצרה, בשערותיה המוזהבות והמסולסלות ובסרט הכחול שבהן, מרחפת על פני רצפת"האולם... ובתמונתה זו היתה יותר מקסמת. עדיין היתה מושכת את לבי ממש כמי שמשכתני אז, כשהייתי קמן גם אנכי... ונפלא הדבר: ילדה זו היתה מעסקת את דמיוני הרבה יותר מן העלמות, שהיו קרובות לי במקום ובזמן. בכל פעם שהיו חוזרות ועולות על זכרוני המלים התמימות שלה: "אתה ילד מוב, אני אוהבת אותך", — היו נשנות בקרב, ההרגשות של אותו הערב.

רבות הרהרתי בה, רבות חלמתי עליה. תמיד חיתה בקרבי איזו תוחלת בלתי-ברורה. שאפגש עמה עוד פעם, ותמיד הרגשתי אליה געגועים רכים, רוחניים. קלים וזכים כאתר....

עכרה כעשרת-שנים. לבית-אבותי בעיירה לא הייתי חוזר אלא לעתים רחוקות ובלי חשק. כאן היה משעמם וריק, כרגיל, ולא כראי היה לעזוב את החיים שם. בעולם הגרול, בשביל ה"אח-המשפחתית", התקועה בפנה גדהת זו. ולפיכך, כשהייתי מבלה את זמן-החירות בביתי, הייתי משומט כל הימים משממון ומאפס-עבודה בסביבות-העיירה, בכפרים ובחצרות.

\*

השלח 324

פעם הרחקתי ללכת ובאתי לפנות ערב לאותו כפר, שבו נפגשתי לפנים עם גישלה. כבר היה מאוחר. ונוסף על זה נראו בשמים סימני סערה קרובה. החרמתי ללון כאן ושאלתי לביתו של היהודי שבכפר. את הדירה לא עוד מצאתי כמו שהיתה אז, ביום־החתונה. שנו אותה. האזרוה, ששמשו אולם למחולות, לא היתה עוד במציאות. הרסוה.

בבית פגשתני אשה זקנה. היא קבלה אותי יפה. ללון ?... כמובן, אפשר. אין מגרשים יהודי מן הבית... גם לאכול אפשר; בווראי...

הזקנה היתה נוטה מאד לשיחה. כשנודע לה, מאין ומי אנכי, שמחה מאד. אם היא מכירה את אבותי? — שאלה יפה. היא הכירה אפילו את סבי וסבתי. היא מכירה את כל משפחתי.

- כך. ובכן, אתה בנו של שַעיה... אַי־אַי־אַי, אב רחום! רק תמולי שלשום היית קורקבן" קמן כזה, ועכשיו כבר אתה, בלי עין־רעה, בן־ארם... בן כמה אתה? ... עשרים ושתים?... כן. ומה? זוכרת אני עוד את כלולת-אמך. כבר עברו ודאי עשרים וחמש שנים. אחים אין לך?... לא כן? גם אחיות לא... אני יודעת... ני ני, מה שנעשה במשך זמן קצר זה. הרי בתי היחידה; אותה אתה מכיר. בעלה הלא גרל בביתכם...
- אני יודע... הייתי בשעת-חתונתה כאן, מהרתי להודיע לה. ובאותו רגע נזכרתי בגישלה והחלשתי לשאול את הזקנה עליה, כך, דרך אגב, כלא־במתבוון. ברוּר היה לי, שאם על־ידי זקנה זו לא יודע לי כלום על גישלה, לא אדע דבר לעולם. אך לא ידעתי אף כיצד לשאול. ידעתי ק את השם: גישלה" ולא יותר. לא שם-משפחה; לא כלום. לתאר לזקנה את תמונתה כלום תדע, תזכור?... שכחתי לגמרי, שזו היתה בת־אחותה.
- אתה היית בחתינה? התעוררה הזקנה. כן. באמת, עתה זוכרת גם אני. אביך ואמך היו... הַא, הַא, הַא... זו היתה חתונה!... בכל הסביבה דברו עליה. עוד היום זוכרים אותה השכנים. היו ימים לפנים... (היא נאנחה אנחה עמוקה). היא מלהיות עתה אחרת. בתי דרה בעיירה שלכם בוודאי אתה יודעי רחוקה היא מלהיות עשירה. מומן לומן אני שולחת לה קצת חמאה-גבינה, תפוחי-אדמה... אך כלום יכולה אני להחזיק בהם, אני – החדם הנשבר ?... הוא, שלי, בוודאי שמעת, מת עוד לפני שש שנים. כן, בחשעה-באב תמלאנה בריוק שש שנים. מאז נשארתי לבדי בכל הבית. לעזוב, למכור. להרום את הכל –.עבירה גדולה היא. כאן אפשר למצוא פרנסה ברֶוח. אבל לחתני אסור לגור כאן, בכפר, הלא יודע אתה... מה עשיתי ?... היתה לי אחות אלמנה. היא דרה ב... ולה ילדה מן הבעל הראשון. מתחלה לא רצתה אחותי להנשא. לא רצתה להכנים את הפעוטה לביתו של אב הורג. אך כלום אפשר לחיות כך ?... סבלה סבלה העלובה, וסוף-סוף נישאה לאיש. נטלה עמה את הקטנה ובאה לבית=בעלה — והנה היא מוצאת שם חמשה ילרים משלו, משל אשתו הראשונה.. רמו אותה. אמרו להי שאין לו ילדים כלל. אילמלא כן, לא היתה מסכמת... נו. מילא, יש ילדים... מה אפשר לעשות ?... הלא אין להשליך אותם החוצה. אך מקום לקמנה של אחותי כבר לא היה שם. כלומר: הבעל לא אמר כלום. אך אחותי בעצמה לא יכלה לשאת את עינויי=הילדה. בני־הבעל הגרולים רדפו אותה בכל מה שיכלו. והיא, אחותי. אינה כאותן האמות החורנות. שצועקות ומקללות ומסיתות את הבעלים,

היא. המסכנה, הריהי יונה שקטה. רק בכתה בחשאי כל הימים. ולו לא הגידה כלום...
כשנודע לה. שנתאלמנתי ונשארתי לבדי. לא חשבה הרבה. נטלה את הילדה ובאה
אלי... תבין מעצמך. שבעונג גדול אספתי את היתומה אל ביתי. ועכשיו היא מנהלת
את כל הבית והריהי המשען היחיד שלי. אני צריכה לה כלעצסדהחיים. את הכל היא
עושה: אופה, מבשלת, מפגנת — את הכל. אני כבר חלשה יותר מדאי. אין
כח עוד... נו, מה אתה חושב? — הוסיפה באנחה לאחר הפסקה קצרה. בעוד מאה
ועשרים שנה. בבוא יומי לא אשכחָה. בינה ובין בתי לא אבדיל... ראה=נאי—אמרה
פתאם כמתעודדת: — אני מפטפטת ואתה יושב רעב ושותק. לא לחגם הבריות
אומרותי שתשעה קבי=שיחה יש בהן בנשים. מיד אתן לך...

והתחילה לשוטט על פני החדר.

הזקנה נזדרזה והגישה לי אוכל-

בדלת החיצונית נשמעה דפיקה. מישהו נכנס אל חדר-הכניסה ולא הוסיף ללכת.

— מי שם ? — קראה הזקנה בקולה הרצוץ לעבר הפתח רוסית. ומיד הוסיפה יהודית-אשכנזית: — את היא זו. גיטלה ?

דבר־מה פתאומי כברק לחץ את לבי — והפסקתי מאכילתי. כהרף-עין נתחוור לי, שגישלה כאן, היא כאן... שבעוד רגע אראָנה... הייתי נרגש מאד, שמח ונבהל כאחד...

ובעוד אני יושב מלא סקרנות עצומה — מה מראָה, דמותה, וחושב, באיזה אופן אפגוש אותה מה אגיד לה. כיצד אתודע אליה. — נפתחה הדלת והיא באה החדרה.

עשיתי תנועה רֶפּלֶכְסִיבִית לקום, אך נשארתי יושב על מקומי...

היא היתה גבוהה ולבושה בגדי=עבודה כפריים ישנים; על הראש מטפחת לבנה ועל הרגלים היחפים – סנדלי-עץ. כל זה תפסו עיני בבת אחת, במבט הראשון. רק הפנים לא היו נראים באפלולית בין-הערבים, שמלאה את החדר הנמוך והרחב.

למראה אדם זר נבוכה מעטי אמרה: "ערב של שלום" כללי וסתמי, בלי שפנתה אל אישי ועברה לאורך כל החדר. קולה היה גם במקצתי בלתי-געים וזרי זה לא היה קולה של גיטלה ה ה יא גיטלה של י

היא נמלה דבר-מה ויצאה.

המשכתי לאכול לאש־לאט ובלי תיאבון. בערתי כולי באי־סבלגות לראות את פניה לאור־הנר, לדבר עמה... סוף־סוף שבה, כשהיא נושאת דבר־מה מכוסה בסינורה." כך נושאות הכפריות את החלב" מן הרפת, משום חשש לעין רעה.

הדליקי, בתי, את המנורה. כבר חושך, --- אמרה לה הזקנה מתוך. החשכה.

להבהוב-הגפרור ולאור־המנורה הראשון נגלתה לי צורה. הפנים היו מלאים ומוארכים, שזופים ומגושמים במקצת; אך בקלות הבחנתי בהם את שרטוטי אותם הפנים הקטנים. העדינים, בתוך מסגרת של קווצות-זהב, שהיו חקוקים בזכרוני...׳היא הרימה רגע את עיניה עלי — והורידה אותן מיד. עיניה היו שחורות ויפות כאז...

ומן מרובה לא יכלתי לשוחח עמה, למרות חשקי העו- היא התהלכה בחרר

אילך ואילך או היתה נכנסת ויוצאת. נדמה לי. שבכוונה בקשה לה עבודות שונות. כדי שלא לשבת על מקום אחד דומם. פעמים היתה פינה אל הזקנה באיזו שאלה מחוסרת-ערך, וכפי שנדמה לי, גם שלא לצורך. ואני בקשתי בקולה את הנעימה החביבה הישנה, הידועה לי כל-כך — ולא מצאתי... קולה נשתנה, כמו שנשתנתה כולה.

לאחרונה הכניסה החדרה והעמידה על השולחן מיחם ישן נושן, שהיה כולו מַבַּכַבָּךְ ומקטר.

- תודה. איך בחוץ? השמים מעוננים עוד? פניתי אליה סוף-סוף בשהגישה לי מה.
- כן. השמים מעוננים עודי אךי כנראה, יתבהרו מהר. השיבה ליזו פרשה לה עם כים מלאה אל קצה-השלחן, בצל המיחם.
- ובכן, היא סוברת, שלא ירד גשם ?.. לו ידעתי זאת, הייתי צועד הביתה. כאן אמרתי לעצמי: שפש!! ההוספה שלי היתה מחוסרת כל מעם. ללכת הביתה פתאום...
- בשעה זו היית שב הביתה? נבהלה הזקנה: בלילה? באפלה כזו? השם ישמרך! מה אתה סח?
  - אפשר ירד עוד גשם, -- הוסיפה גיטלה בלי שהביטה אלי.
- לא... אמרתי כך, סתם... כמובן. לא אלך עכשיו. חשבתיי לפנות ערב... מחר בכוקר אצא לי. אקום בשעה מוקדמת... בארבע... יהיה מוב ללכת, קריר... עוד אספיק לבוא לסעודת-הבוקר הביתהי הוספתי בגחוף. ומה דעתה? פניתי שוב אל גישלה: כמה שעות צריך ללכת מכאן אל עיירתנו? הן זה'לא רחוק ביותר? אל גישלה גם עתה, ששאלתי מפשות: הן באתי משם... כלומר: אני יודע... הרגשתי גם עתה, לא כן? המלך, יבוודאי יש דרך יותר קצרה. לא כן?
- אלי יודעת, השיבה גיטלה בתמימות: נסעתי פעמים אחרות אל העיירה, אך תמיד בדרך=המלך.
  - כך?... היא באה לעתים קרובות אל עיירתנו? יש לה שם מכרים?
- כן. כשצריך לקנות דברים שונים... איני מכירה שם הרבה אנשים. רק בחנויות... בחנותו של אָביי...
- היא מכירה את אבי? קראתי בתמהון: כלום היא יודעת, מי אני? כן. ראיתיו כמה פעמים בעיירה... גם בחנות... פלמה גימלה כמעמ בלחש כשמבמה שקוע בכום.
  - הפלא ופלא !.. ואני רואה אותה בפעם הראשונה... כלומר: לא...
- ברבר יקרה לפעמים. נכנסה הזקנה לתוך דברי: האחד מסתכל בחברו והלז אינו יודע כלל.

הערה זו היתה בלתי מחוכמת, לפי דעתי, ושלא במקומה.

- ובכן. היא מכירה אותי. שבתי אל הענין: היא יודעת, שלפני הרבה שנים היינו ידידים טובים ?... היא זוכרת את החתונה ?...
  - אני זוכרת..: לחשה גיטלה. העיפה עיין עלי, חייכה ונתאדמה.

בינתים התחילו נכנסים הביתה אכרים, צעירים וצעירות. בחדר קם מעש-מעש שאון-דבור רם, צחוק. גישלה קשה לטכור להם שבק, גפרורים, ועוד מיני סחורות כאלה,

שהוציאה מארון גדול שבאותו חדר. לא יכולתי עוד להמשיך את השיחה עמה.

— רואה אתה? — התאוננה הזקנה לְפְנֵי — כך בכל ערב. כסבור אתה, מרוויחים אצלם הרבה?... על כל שונאַי רווחים כאלה. אך מה אפישר לעשות? — כך נהוג כאן מאז. אי-אפישר לשנות. פרנסה. באיםי ממלאים את הבית עשן, מכניסים רפש...

הזקנה ודאי היתה פותחת בספור ארוך. אך אני השתמשתי בהפסקה קצרה. כשפנתה אליה אכרה אחת באיזו שאלה, ואצא החיצה.

בחוץ היה ערב נעים, שקט. העננים האפלים התחילו מתפזרים, ומבין הגושים הכבדים נראו פה ושם קרע רקיע כהים-עמוקים, זרועי כוכבים זעירים. נשבה רוח קרירה, נעימה. ביחוב, ליד הבית, שעמד בקצה-הכפר, היה שקט. ורק מפנים-הבית הגיעו אלי מפרק לפרק קולות-האכרים.

עסדתי נשען אל הגדר והרהרתי בגיטלה. כמעט שעוד לא דברתי עמה. וכמה צפיתי לפגישה זו.... אך כמה נשתנתה במשך הזמן. ולעיני חזרה וקמה גיטלה ההיא. מובן, אז היתה תינוקת. בוודאי גם אף אני נשתניתי בעיניה... אבל אז היתה יותר יפה ומקסמת... זה לא חשוב. אך נדמה לי כך, משום שתמיד תארתיה לי אחרת. באמת הן לא ראיתיה עוד כראוי ולא דברתי עמה עוד... מה עשתה בכל השנים הללו — ישבה כאן... הא, היא זוכרת את החתונה. אותי הכירה, ראתני הרבה פעמים, ואני — בול־בען — לא הרגשתי בזה. מובן, מי פלל לזה... זו שתמיד הלמתי עליה היתה כל-כך קרובה אלי... ואף היא לא התודעה אלי. ודאי זוהי צניעותן הארורה של הנשים. קשה היה לה הדבר. אפשר חלמה אף היא על... אפשר אף היא... הן היא זוכרת... היה לד מוב, זיזי... אני אוהבת אותך"... אח. צריך לדבר עמה...

במחשבתי כבר דברתי עמה. חזרתי, כדרכי, על כל המשפטים, שנאמרו בינינו בערב זה, תקנתי אותם והוספתי עליהם, המשכתי את השיחה הלאה... הזקנה כבר היא ישנה, ואנו יושבים שנינו זה ליד זו על הספה ליד השולחן. ידה בידי. בתחלה היא נבוכה, מתביישת, אינה מבטת אלי ומשיבה בלחש תשובות קצרות, מגומגמות. אך מעש־מעט נמס הקרח שביחוסינו ואנו נעשים יותר קרובים, ידידים... היא מספרת לי, שאף היא חשבה תמיד עלי, שבעיירה. בכל פעם שראתה אותי, פעם לבה. פעמים רצתה לגשת אלי, לדבר עמי; אך לא נועזה: התכיישה. נדמה לה, שאני מכיר אותה, אך בכוונה מתנכר אני לה, משום שהיא עלמה עניה, פשוטה, כפרית... אני אותה, אך בכוונה מתנכר אני לה, מוכיח אותה בחבה — ומתפיים מיד... ואנו מתלחשים נעלב, כמובן, על=ידי חשד כזה, מוכיח אותה בחבה — ומתפיים מיד... ואנו מתלחשים קוראת לי יזיז' כלפנים, ואני לה — "גימלה", והשם כל=כך נעים לבמאו... אני קוראת לי יזיז' כלפנים, ואני לה — "גימלה", והשם כל=כך נעים לבמאו... אני מנשק מזכירים זה לזו את פרטי ערב=החתונה ההוא, את הנשיקה... גימלה שותקת, ואני יודע, שהתאדמה באפלה... ופתאים מתמלא לבי רגש עז. חם. רותה... אני מנשק לגימלה נשיקה עזה על שפתיה... היא אינה משיבה בנשיקה, אך ראשה גוחן ונח לאט על כתפי וכל גופה נלחץ אלי — והוא רועד... אני מרגיש...

התעוררתי בבת-אחת מדמיוני, רקתי ואמרתי: "מפשות"

מן הבית עוד נשמעו קולות האכרים, ואני לא רציתי להכנס לתוכו החלטתי להמתין עד שיתפזרו כולם ועד שתשכב הזקנה... ושוב התחלתי לעוף על כנפי-הדמיון כבראשונה...

עברי כנראהי זמן מרובה; ואפשר רק נראה לי כך. התנערתי מן החלומות, אך גופי עדיין היה לוהט בקרחת של רגשות חזקים, בלתי-ברורים... צריך להכנס. הרבה אכרים, שעזבו את הבית, עברו על-ידי ומבפנים לא נשמע עוד השאון הקודם.

נכנסתי. החדר היה מלא עשן="מאַחורקה". האויר היה מחניק ומלא אדים רעים, הרצפה מלוכלכת בכיח. מסכיב לשלהן ישבו ארבעה חמשה אכרים צעירים. הם שתו יין-שרוף וגיטלה שרתה אותם. הזקנה לא היתה עוד בכית. הבינותי מיד, שמוכרים כאן משקאות הריפים בסתר. והדבר היה כה מוזר לי ובלתי=נעים... השותים עדיין לא היו שכורים, אך כבר היו מבוסמים .בגלופין ...

- ואדון צעיר זה מי הוא? שאלו עלי בלשון אוקרייניח.
  - היא הגידה להם, שאני אורח מן העיירה.
- בוודאי בא להשתדך עמה, הביע את השערתו האחד. בוודאי כך! הסכים הברו.

פניה של גיטלה התלקחו. היא לא הביטה אלי-

והאחד מהם פונה אלי ואומר:

--- אדון צעיר קָהֶנָה. היא נערה טובה, חי=ה'... חלקה כל-כך...

והוא צחק ל״חכמתו״ וכשעברה גימלה על ירו מפח"על כתפה. אף שאר ה"מסובים" צחקו בקול גדול. וכאן ההחילה שיחה, עם בשויים ומשפטים, שהאדימו גם את פני ולא יכולתי להרים את עיני אליה.

כל ימי אני מצמער על שלא לבשתי באותו יום את בגרי-השרד הסטוּדְנְטיים שלי בהם הייתי מגרש ברגע אחד את כל השכורים האלה החוצה. כי ה-כפתורים המתנוצצים" עדיין הם מטילים אימן על האכר הרוסי. הם מזכירים לו. שיש נאַצ'אַלסטבו" (שלטון) בעולם... אך בכגדי הרגילים לא הייתי אלא ז'ידוק" (יהודוני) פשוט. והוכרחתי לשבת כאן, לשמוע את נבול-פירם של דאכרים ולראות את יחסם המחוצף אל גישלה. פעם בפעם כשהיתה מגשת דבר-מה אל השלחן, היה אחד מהם מושכה אליו. או היה צובט אותה, והיא היתה משתמטת דומם מידיו ופורשת לה לפנתה...

חמה כבושה מעורבת בקנאה קישה, רתחה בקרבי באותם הרגעים. אך הייתי אין אינים... כעסתי גם על גישלה עצמה. היא שתקה כל הזמן, לא דברה אלי מפני שאוי לא דברתי אליה, התהלכה נבוכה על פני החדר. ולי נדמה, שאך מציאותי בחדר אוסרת אותה ואינה חפשית במעשיה... ודאי מרשה היא לאכרים, שיתיחמו אליה באופן כזה: אלמלא כן, לא היו מעיזים... ואף נדמה ליז שעם כניסתי מצאתיה יותר חיה ושמחה מעתה...

לא רציתי להשאר כאן עוד. קשה היה לי- שאלתיה, אם אפשר ללכת לישון. בחדר הסמוך המתין לי משכב מוכן. שכבתי. אך השינה נדדה מעיני הפעם. בקרבי עוד תססה ההתרגזות העצומה על כל המחזה שראיתי... גישלה ... אותה גישלה הטהורה, התמימה, שחיתה כל השנים בלבי 1.. הרגשתיי שדבר קרוש לי נתחלל, שדבר יקר לי מחיי אבד. ואני כעסתי והתרגזתי ומר היה לי...

לרגעים הייתי מצדיק אותה. היא אינה אשמה. גדלה כאן, בכפר, בלי אב ואם, בלי מהנכים ומשגיחים. ומכשפה זקנה זו לא איכפת לה, אינה דואגת כלל לנערה זו ונותנת לה לשרת אכרים שכורים... והריני מתאר לי בתוך כך לילות-חורף ארוכים, וגיטלה — בחברת השכורים עם התאוות הלוהטות משתיה... מי יודע ?...

ואני חוזר ומתרגז וסובל ענויים קשים...

הרבה פעמים רקתי ואמרתי לעצמי: "מפש! מה זה נוגע לך ? מה אתה חושש לעסקי-זרים ? ארוסתך היא ? ארובתך ? מה ?"... ואז הייתי מתעמק יפה-יפה בשמיכה, הופך את פני אל הקיר, מתקפל ומחלים לישון. אך לאזני מגיעים קולות-השכורים המעוררים, צחוקם הצרוד, שיחתם ושירתם המרופות ומחוסרות-המובן וקריאותיהם התכופות: בִּישְלֵא !... נַּיִּי-ִימַלַיא !...

לפעמים נשמעת לי כרור גם לחישה מתרעמת שלה באוקריינית: "הניחה לי! לך לעזאזל!" – ואז יודע אני, שאחד מהם נגע בה--- לבי היה נוקפי, וישוב היו מתחילים הענויים שלי...

זמן מרובה נמשך הדבר, עד ששמעתי את גימלה משדלת אותם בדברים רכים ללכת לביתם. כבר השעה מאוחרת. הם ממאנים, מקללים את כל היהודים, מאַיימים, והיא פוצרת, מתרגזת, משדלת ומתחננת. לסוף נשמעו הזזות־כסאות וצעדים בלתי-בטוחים עם שירים צרודים ומקומעים. אך לא כל־כך מהר עזבו השכורים את הבית. הרבה היתה גימלה מְשַׁדְּלַתָּם.

וכשסוף-סיף נפתחה הדלת והתחילו יוצאים, חזרתי ושמעתי את המלים: .הניחה לי, אנטון! לך לעזאזל!" – אני התרוממתי על מרפקי, אורב ומוכן לקפוץ. הקשבתי אם לא תצא גיטלה אחריהם אל הפרוזדור האפל החוצה...

היא לא יצאה. נשארה בחרר. ואני שמעתי אותה עוברת ממקום למקום. פותחת וסוגרת את הארון, מסדרת את הכסאות. כנראה, נקתה את הבית.

התרגשותי הראשונה עברה, ומעט-מעט התחלתי רואה את מצבה בעינים אחרות. בלבי נתעוררו רחמים עליה. כפי הנראה. כך צריכה היא לאחר שבת בכל ערב ולסבול מן האכרים השכורים... ועדיין היא מטפלת שם... מסכנה... עתה היא לבדה... אח, למה שככתי לישון ?.. ואולי לקום, להתלבש ולצאת אליה ? למצוא איזה פתחון־פה... שמויות. זה לא יפה. מה זה פתאום לקום ?... מפני-מה לא המתנתי... מפש אני... במה היא אשמה ?... ובכלל, לא יפה עשיתי, שעזבתיה שם לבדה... אי־נמום ונסות... אפשר תכנם לכאן לקחת דבר־מה... אקרא לה, והיא תשב כאן, על ידי על הכסא... לא, אצלי, על המסה... ואנו נשוחח, נהיה קרובים וושוב אני מתחיל לעוף על כנפי־הדמיון). אח, אילו באה... מפשות. לא. אפשר אקרא לה ?.. אגיד לה דבר־מה ?.. מה ?.. אני יודע ?.. שתעירני בשעה מוקדמת... כן... לא... טפשות. היא תכין... לא נאה... ואולי. באמח. לקום .. כן. אני קם ..

מהרתי להכנים את עצמי לתוך בגדי בחפוון, במהירות של קדחת... הרגלים לא יכלו למצוא את פתחי-המכנסים. הידים לא פגעו בחורי-השרוולים התרגותי... מוף הייתי לבוש איך שהוא ועמדתי מוכן לצאת... מן החדר הגדול לא הגיע אלי כל קול...

יצאתי. היה שם חושך גמור ודממת-מות. אפשר בחוץ היא ?.. נששתי זמן מרובה באפלה, נתקלתי בכסאות, בשלחנות, עד שמצאתי את הפתח. הדלת היתה נעולה... אף-על-פי-כן יצאתי החוצה. אפשר תשמעי תבין, תצא אחרי...

הכפר היה דומם כמת. אף שביב-אור בחלון לא נראה. מרחוק נשמעו רק קריאות-תרנגולים. כבר היתה השעה השניה אחר חצות-לילה.

זמן מרובה עמדתי ליד הגדר והמתנתי... לסוף נכנסתי החדרה משומם ונוגה,

ולבי כה דואב ורוחי כה מרה...

שעה רבה התהפכתי מצד אל צד עד שנרדמתי. אך לא ישנתי זמן מרובה. כך הרגשתי. וכשנתעוררתי כבר התחילו מכצכצים דמדומי=הבוקר הראשונים. בחדר היה חום מחניק. הזכובים התעוררו, זמומו. מרדו ולא נתנו מנוחה. ואשי היה כבד, כאחר ליל-נדודים... מהרתי להתלבש ויצאתי החוצה.

רוח-בוקר קרירה, רעננה, השיבה מעט את נפשי. התהלכתי שעה קלה על=יד הבית — והנה יוצאת הזקנה. שטחתי מאד לכך ונגשתי להגיד לה, שאני הולך לי. --- כל=כך מוקדם? — תמהה.

\*

לאחר זמן מועט עזבתי את העיירה וחזרתי אל הכרך. אל הלמודים, אל החיים הרועשים, אל הרומאנים עם בתולות-הכרך... את גיטלה לא ראיתי עוד אף פעם. אמרו לי, שכבר נישאה לאיש. בעלה — חייט או נגר, — ה' יודע...

תאמינו לי ? — דומה, שאני אוהב אותה עוד גם עתה-

המישבה מסלה חדשה (על-יר קושטה). אב.



## בַּפּוֹנֶת הַתּוֹרָה בִּתְקוּפַּתָה הַחְּבָשָׁה.

מאח

רייֶדר.

. 8

בעולם האמונות והדעות אין דבר עומד וקיים, מתמיד ומוחלש, שאין להרהר אחריו ולפקפק בו. יש שדעה אחת תשתרר על חברתה מאות בשנים, ואורך-ימיה גראה לנו כמופת חותך על אמתותה; אבל פתאום תתעורר רוח חדשה ממקום בלתי-מקווה ותעקור את הדעה הקבועה משורש ותתן מקום לדעה אחרת מתנגדת לה. כי בכלל אי-אפשר שתהיה נַּדְאוֹת הנדסית לדברים בנויים על אַסמכוֹת והשערות במקום עובדות ממשיות. אמת זו יורו לנו כל השימות המימאפיסיות השונות וכל המסקנות של ספרות-הבקורת, שצצו ככמהים ופטריות מאז ומעולם ונתאזרחו רק לזמן פחות או יותר מרובה, עד שהגיעה שעתן לעבור ולהבטל מן העולם. אכן, דוגמה יותר בולטת נראה עכשיו בחוג הבקורת של התורה: לאחר שהורגלנו להאמין, שששת הספרים הראשונים של המקרא שונים ולאחר ששימת-קמעים זו כבר נתאזרחה ונעשתה מסקנה רווחת ומחוייבת כשימה הקופרניקנית בחכמת-התכונה, נתעוררה פתאום מלחמה חריפה ושנונה נגדה, ואין שום ספק ברבר, שסכנה גדולה צפויה עכשיו לעצם קיומה. המלחמה באה מצדדים שונים. מאנשים שונים, וגם מתוך נמיות שונות; אבל הממרה אחת היא: לשים קץ שונים. מאנשים השולטת עכשיו בחקירת ספרי-המקרא.

כדי שיבינו הקוראים את מהות הבקורת החדשה צריך אני להקדים דברים אחדים על בקורת=המקרא בכלל ובפרט – על ה״בקורת העליונה״, או התולדתית=הספרותית. של התורה.

עובדה ידועה היא, שהנוסחא העברית של כתבי-הקודש, נוסחת-המסורה, למרות עתיקותה המופלגת ודייקנותה המפורסמתי אינה חפשית מנגודים והפכים עיקריים. שאי≥ אפשר לפשר בינידם ולאַמת את כולם ביחדי כדי ליישב ולתרץ נגודים אלה, אוי בדברים יותר ברורים, כדי להשיג נוסחה יותר מדויקת מנוסחתנו המסורתית ¹), אוחזים

<sup>1)</sup> גוסחת-המסורה היא בת התקופה שאחר חורבן בית שני. תקופתו של רבי עקיבא. כל התרגומים שנעשו אחר־כך, כמו תרגומיהם היווניים של עקי לס. סומכוס ותיאודוטיון.

משלח 232

המבקרים בשתי דרכים: הדרך האחת היא – להשוות את הנוסחה העברית אל הנוסחאות העתיקות האחרות, ביחוד אל הנוסחה היונית (הספשואגינשה או תרגום-השבעים), שנוצרה במאה השלישית קודם התאריך הנוצרי "ונוסדה על-כן על נוסחה עברית, שקדמה למסורה 1). פעמים שאנו מיצאים בזו האחרונה מקרא משובח ועולה על זה של המקור העברי. דרך זו. שהיא העוסח היווני על פני הנוסח העברי. דרך זו. שהיא ירועה בשם בקורת נוסחאית', היא עתיקה מאוד: אוריגגס, אבי הכנסיה הנוצרית, שחי במאה השלישית אחז בה בהגהתו הגדולה והמונומנטאלית של תרגים-השבעים (. ואחריו החזיקו בזה מבקרי-מקרא שונים בימי-הבינים, "ובימינו – פויל די לא גא רד ואָדואַרד נָם מ ל י . הדרך השניה היא – לחקור את תוכן הספרים לאורה של ההים-מוריה האוניווירסאַלית בכלל והמזרחית בפרט, להשוות את דספורים השונים בינם לבין עצמם ולמצוא את יחוסם אל המאורעות של העמים הקרובים והרחוקים, שבאו במגע עם בני=ישראל. זהו מה שקוראים .בקורת עליונה" (בנגוד אל הבקורת הנוסחאית, שקוראים "בקורת תחתונה") או בקורת תילרתית-ספרותית. לפי ערותו של היירו נים ום בפירושו לספר דניאל, כבר השתמש בבקורת זו הפילוסוף הניאואַפלטוני פורפיריוס (חי במאה השלישית לתאריך הנוצרי), שהוכיח בראיות ספרותיות ומופתים היסמוריים. שספר דניאל אינו פריה של גלות=בכל, אלא יליד תקופה מאוחרת, זו של א נטי וכוס פרשננו הגדול, ר' אברהם אבן עזרא, מסחייע בכקורת

בנות המאה חשניה. ותרגומו הרומי של הניר ונימוס במאה הרביעית לתאריך חנוצרי. הולכים אחר הנוסחה הנברית ומוסרים אותה כמעם מלה במלה. וההפרש כיניהם הוא על-פי רוב רק בדברים פעומים. כאותות:התנועה ודברי־נקוד, שלא לבשו צורה קבועה עד המאה השביעית או השמינית

<sup>1)</sup> אין שום ספק בניני המומחים לרבר. שנוסחת ההנ״ך היתה קודם חורבן בית שני במצב גנול״ וכלתי״קבוע. עדים הם השנוים המרובים. שאנו מוצאים בין הנוסחת העברית עברית נוסחת־השבעים, עיין בספרו של זכריה פרא נקל: Theroduction to the ונם בספרו של הפרופיסור סווים: Ginta, Leipzig 1841 .0ld Testamen` in Greek, Cambridge 1902

<sup>3)</sup> אוריגנס, שלמר את הלשון העברית מתחלה במצוים ואחריכך — בקיסרית שבארץ ישראל, ניכח לדעת, על-ידי היקש בי, הנוסחה העברית והיוונית. שהאחרונה היא פגומה ומקולקלת בהרבה מקומות, לתקן את המעוות נאופן תכוף אי אפשר היה לו מפני איצטלת הקדושה. שהכנסיה הנוצרית הלבישה את נוסחת-השבעים, ועל-כן סדר את ה"הבסאפלה", זאת אומרת: ספי גרול של יריעות רחבות בנות ששה עמודים, באופן זה: בעמוד הראשון כתב את הניסחה העביית בשני העתיק את האותיות העבריות לאותיות יווניות לשם המבטא, בשל שו הניסחה העביית בשני העתיק את האותיות העבריות לאותיות יווניות לשם המבטא, בשל שו הש בעים, ובששית — אותו של תיאודום יון. בסידור זה של כל הנוסחאות על דף אחד זו בצד זו היה מתכוין להקל את ההשוואה למראית-עין לכל מי שרצה לחקור אחר האמת. אבל אוריגנס לא הסתפק בסידור בלבד ומתח גם קו-בקורת על נוסחת השבעים. סבור היה, שהמקור העברי הוא צח ומהור ושהמפוס היווני היא פגום ולקוי בכל מקום שהוא משונה מן הראשון; ובכן סְמֵּן כל חסר יִיְבֶּר בטפוס היווני היא פגום ולקוי בכל מקום שהוא משונה מן הראשון; ובכן סְמֵּן כל חסר יִיְבֶּר בטפוס היווני בסימנים מיוחדים: שם חנית (אבילום) לפני מלים ומאמרים הסרים ביוונית עודפים ביוונית וחכרים בעברית, וכוככ (אסטיריסקום) לפני מלים ומאמרים חסרים ביוונית מצורים.

זו, שהרי הוא רומז פה ושם בפירושו אל התורה. שעל-פי טבע הענין אי-אפשר היה למשה רבנו לכתוב מקראות ידועים. ובמקום אחד (בראשית, ל'ו. ל'א) הוא מזכיר אדם ידוע בשם יצח קי. שחי הרבה שנים לפניו וכתב ספר להוכיה. שהתורה לא נתחברה על-ידי משה ולא בזמנו של זהי כמקובל 1). במאה השבע-עשרה קטו תומאַם ה ובם 2), ברוך שפינוזה 3). רישאַר סימון 1), ועוד, ומתחו קו-בקורת כזה על כל ספרי-התנ"ך. אבל כל אלה היו רק ניצוצות-שעה וברקי-רגע, נסיונות קטועים ופעוטים, בלי נתוח מקוף ומיוסד על יסודות של חוקים קבועים ומוצקים.

הבקורת השיטתית והאנאליטית התחילה רק עם הרופא הצרפתי יוחנן א ס ט ר ו ק י שאחר חקירה עמוקה ומקפת בספר-בראשית בא לידי מסקנה, ששני מקורות שאחר חקירה עמוקה ומקפת בספר-בראשית בא לידי מסקנה), מפני שיהוה שונים נשתמשו בחבור ספר זה: את האחד קרא Elohim) E אלהים), מפני שאלהים הוא הנושא שם, ואת השני ציין אסטרוק את הספר לשנים, ספר-יהוה וספר-המדבר בו  $^{5}$ ). בתור ראיה לדבר חלק אסטרוק את הספר לשנים, ספר-יהוה וספרים אלהים, והראה, שכל אחד מכיל ספור שלם בפני עצמו ושהרבה מן המאורעות המסופרים במקור האחד מוכפלים במקור השני. שימה זו, שהיא ידועה בשם שי ט ת = ה מ ק ו ר ו ת במקור האחד מוכפלים במקור השני. שימה בארץ-אשכנו על-ידי יוחנן גומפריד איי כ ה ו ר ן  $^{6}$ ).

אבל הנתוח. כיון שהתחילי לא עמד עוד ולא הסתפק בשני מקורות בלבד. קארל דויד איל גן  $^7$ ), ואחריו הָרמאן הוּפּשָּלר  $^8$ ) חפשו ומצאו עוד מקור שלישיי מקור איל גן  $^7$ ), ואונה מאותו של אסשריקי וקראו את שמו  $^8$  (Priester-) מקור אלהים שני ושונה מאותו של אסשריקי וקראו את שמו  $^8$  כין כך כסלפגים), מפני שלפי השערתם נתחבר על-ידי חבורת-כהנים. בין כך  $^8$ 

<sup>1) &</sup>quot;יש אומרים, כי בדרך נבואה נכתבה זאת הפרשה, ווצחקי אמר בספרו, כי בימי יהושפט נכתבה זאת הפרשה". ואף-על-פי שהראב"ע מתנגד לדבריו של יצחקי, אנו מוצאים גם אותו משמש בסגנון זה. על הפסוק: "והכנעני אז בארץ" (בראשית, י"ב, וי) הוא אומר: "ויתכן, שארץ כנען תפשה כנען מיר אחר, ואם איננו כן יש לי סור, והמשכיל ידום", כנראה, נזהר היה: הראב"ע מפני המת־האדוקים, ועל-כן לא גלה את פודו. במקום אחר (דברים, אי, אי) הוא כותכ: "ואם תבין סוד השנים עשר [פסוקים אחרונים של התורה] גם "ויכתוב משה" (דברים, ל"א, ב"י), "בהר ה' יראה" (שם, כיב, י"ד), גם "הנה ערשו ערש. ברול" (דברים, ג', י"א) תכיר האמת", אכן למרות זהירותו קבל הראב"ע נזיפה מן הרמב"ן, בדול" (דברים, ג', י"א) תכיר האמת", אכן למרות זהירותו קבל הראב"ע נזיפה מן הרמב"ן, שקרא עליו: "הולך רכיל בתוכחת מגולה ובאהבה מסותרת, יוצק זהב רותה בפיו, מגלה סורו אני"

<sup>2)</sup> עיין ספרו: Leviathan، פרק ל"ג.

ניין: Tractatus Theologico-politicus, מרק חי וש'. (3

<sup>.1682</sup> יצאה בשנת. Histoire critique du Vieux Testament (4

Conjectures sur les mémoires origi- שמו של ספר חשוב זה במלואו הוא: (5 naux, dont il paroît que Meyse s'est servi pour composer le livre de la Geneux, nèse מתו יצא בשנת 1753.

<sup>.</sup>Einleitung in das Alte Testament : 1780 בספרו (6

<sup>.</sup>Urkunden des ersten Buches Mosis, 1798 : בספֿרו: (7

Die Quellen der Genesis und die Art ihrer Zusammenset- : מספרו: (8 - במפרו: 2ung, 1853

וכך מצא החוקר האיבכנזי די וויטי $^1$ ) עוד מקור רביעי בספר-דברים, — הספרי שלפי הדעה השולמת עכשיו הוא ספר-התורהי שנמצא בהיכל-יהוה בשעת בדק-הבית בימיו של המלך יאשי הו (מלכים ב', כ"ב וכ"ג) — וקראו לו בשם D בימיו של המלך יאשי הו (Deuteronomium).

לא ארכו הימים ושיטה חדשה באה לעולם, הלא היא שיטת-הקטעים לא ארכו הימים ושיטה חדשה באה לעולם, הלא היא שיטת-הקטעים (Fragmentenhypothese), שהנהיג אלכסנדר נֶּ' דֶ ס ²) באנגליה ויוחנן סֶבֶּרין פּצַטר ²) באשכנז. לפי שיטה זו, קבץ העורך קטעים מיתולוגיים והיסטוריים מפי העם, אחה אותם ועשאם חטיבה אחת שלמה ומוצקה, וגם הוסיף נופך משלו ככל מה שמצא לנכון. הנחה זו, לאחר שנת מתחה קצת ונשתלשלה ובאה לידי החלמה שהיו עורכים הרבה לחומש, מוכרהת היתה להוליך אל הדיהיסטוריזציה של התורה והטעמת אָפיה האגדותי, כמו שנראה בהתפתחות הבקורת העליונה" בסוף המאה התשע"עשרה תחת הנהגתם של גרצף, קינן ווילה ויזן.

אבל גם שימת-הקטעים לא ארכה. היא הניחה את מקומה לשימת-המלואים (Ergänzungshypothese) של היינריך אָ וו אַ ל ד <sup>4</sup>), יותנן ב ל י ק <sup>5</sup>) ופרידריך מוך <sup>6</sup>). על-פיה נמצא בששת הספרים רק ספר אחד ארוך ומורכבי וכל היסודות המתנגדים אל הספור המקורי הם רק פירושים ומלואים. שנעשו עלרידי בני אדם, שחזו בימים מאוחרים ולא הבינו עוד את מהותוואפיו של המקור העתיק.

כמובן, לא היה שום קסם בשיטה קונסירווטיאבית זו בשביל חוקרי-התנ"ך הקיצוניים שבל מגמתם היתה להרוס ולפוצץ, לנתוש ולנתוץ. ובכן נראה את הבקורת חוזרת לישנה - אל שיטת-המקורות של אסטרוק. כמאה שנים אחר הופעת ספרו של דרופא הצרפתי בא הרמאן הו פפרד  $^{\circ}$  ויסד את שיטת-המקורות החדשה, שעל פיה נתחברו ששת הספרים מארבעה מקירות ראשיים ושונים זה מזה. המקורות האלה, לפי זמן הופעתם. הם - אלהים - אלהים - תורת-כהנים, - יהוה, - משנה-תורה; וכולם יחד נזדווגו ונתמזגו על-ידי עורך או מסדר, שמצא אותם במסורת-העם. שיטה זו נשתמרה עד ימינו אלה, אלא שנשתגה בה סדר-המקורות על-ידי חקירותיהם של קארל היינריך ג ר א ף - , אברהם ק י נ ן - ויוליוס ו ו י ל ה ו י ז ן - . גראף היה הראשון,

Beitrige zur Einleitung in das alte Testament. 1806 — 7 : בספרו (1 The Holy Fible, 1792 : בספרו (2

<sup>.</sup>Commentar über den Pentateuch, 1802 - 5 : 1720 (3

Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik, 1831 : y'y (4

ספר, שיצא בהוצאות הרבה. Black. Einleitung in das Alte Testament : עיין;

<sup>.</sup>Commentar über die Genesis, 1858 : בספרו (6

<sup>(7</sup> עיין למעלה העמוד הקודם הערה 8.

Die geschichtlichen Bücher des Alten Testaments, 1865 : בספרו (8

Historisch-Kritisch Onderzoek, 1861 :בספרוב (9

Die Composition des Hexateuchs, 1876 : בספרנ (10

שהראה במופתים חותכים. שתורת-כהנים היא, על-פי תכונתה וסגנונה, דאחרונה בזמן, ילידת-התקופה שאחר רגלות. ודעתו זו נתעבדה ביתר עיון וחקירה על-ידי קינן ונתבססה על בסיס קבוע ומוצק על-ידי ווילהויזן.

בקורת זוי ביחוד איחור-זמנה של תורת-כהנים. עוררה התנגדות עצומה במחנה החוקרים המתונים. רודולף קימל 1). יוסף הלוי, 2) דוד הופמאן 3). ועיד, כתבו ספרים ומאמרים להראות את מעותם של תלמידי "בית-הספר ההולאנדי-הגרמני". אבל קולם היה כקול קורא במרבר וזרם-הזמן גרפם. עיקר רפיונם של הלוחמים האלה היתה העובדה, שנלחמו בדעה השלמת בכלי-הזיין של ה-בקורת העליונה" עצמה: בטקום מסשי, בטקום בטים האויר ומחוסרות בסים ממשי, בטקום להסתייע בכלי-זיין אחרים, כבקורת-נוסהאות וכיוצא בה. אמנם, נפלא הדבר, שהמבקרים הקיצוניים, שקצצו בנטיעות-התורה ועשו כה כאדם העושה בתוך שלוי לא חשבו לנחוץ אף רגע לבחון קודם כל את המקור העברי על יסוד של בקורת נוסחאית, כדי להשיג את הנוסחה הטהורה. ששלטה קודם המסורה במקום לבנות שיטות והשערות על יסוד הסגנון. שלעתים לא-רחוקות הוא מזויף מפני תלאות-הזמן וקלקול-הקלף. למשל: ה"מבקרים העליונים" מחלקים את החומש למקורות שונים על יסוד השמות האלהיים הנמצאים בו: אם פרשה בתורה מצטיינת בשמוש השם "יהוה", מסמנים אבל מי המקור  ${f E}$ , ואם "אלהים" מופיע בה, אז ממקור אבל מי אבל מי יערוב, שהשמות האלהיים כמו שהם נמצאים בנוסחתנו המסורתית הם מקוריים ונאמנים? שבמקים שיש "יהוה" עתה לא היה "אלהים" בימים קרומים ? – טענה צורקת זו כבר נשמעה בשנת 1784 בתור תשובה בודדת על שיטתו של אסמרוק. הטוען היה ברנ-הארד די - רוסי 4), שנתפרסם על-ידי חקירותיו בנוסחאות השונות של המקרא. חוקר זה השתדל להוכיח. שהשמות האלהיים אינם יכולים ואינם צריכים להיות לקו-מכריל בנתוח-המקרא. מפני שכתבי-היד של התורה נכדלים זה מזה בשמוש השמות האלה: לפעמים נמצא "יהוה" בקלף אחר ו"אלהים" בקלף שני. אבל ביתר עוז ובהשעשה מרובה במא יחון דו הזי השנה זו בשנת 1903 והזמין את המבקרים העליונים להשוות את השמות האלהיים בנוסחה העברית אל תרנומיהם והעתקותיהם בנוסחאות היווניות 5). מאמרו של דוהזי היה כמין פתיחה לספרו הנעלה, שהחלק

Geschichte der Hebräer, 1888 : בספרו (1

Revue de l'histoire des eligions (2) עיון: Revue de l'histoire des

Die negativen Instanzen der Graf-Wellhausenschen Hypo- בספרו: (3 .these, 1904.

Variae Lectiones Ve- עיין את הערתי בדף וי. כרך אי. של ספרו המפורסם (4 .teris Testamenti

Dohse, Textkri ische Bedenken gegen den Ausgangspunkt der : מיון (5 Archiv für Religions wissen: שנרשם בכתב הדעתי: heutigen Pentateuchkritik . heutigen yachaft. 1903

הראשון ממנו הופיע לפני שנים אחדות 1). בספר זה משתרל המחבר להוכיח, שבכל מקום, שהנוסחה העברית והנוסחה היוונית אינן מתאימות זו לזו בנוגע אל השמות האלהיים, הנוסחה היוונית, מפני שהיא מיוסדת על נוסחה עברית יותר עתיקה מן הנוסחה המסורתית, היא מקורית ואמתית ויש לבכרה על פני חברתה. ושנויים כאלה בין שתי הנוסחאות, כמו שמוכיח דוהזי על-ידי מערכת מבלאות מדויקות ומפורמות, נמצאים לעשרות בספר בראשית בלבד 2). הנוסחה המסורתית היא, איפוא, לקויה ופגומה ואינה יכולה להיות יסוד וקרימריון לחלוקת-מקורות, ובהכרח כל עבודתם המיגעת של המבקרים מימות אסמרוק עד ווילהויזן היא במלה ומבימלת.

דוהזי הוא בעל שכל חריף, ויש לו כח אַנאַליטי דומה לזה של המובחרים שבטתנגדיו. הרבה מטענותיו, אף אם לא כולן, הן חזקית וצודקות. למשל: לפי דברי ה,מבקרים העליונים", המקרא ושמי יהוה לא נורעתי להם" (שמות, ו'י ג') הוא הבסים, שעליו הושתחה כל השישה הספרותית": השעמת השם "יהוה" מראה, שמחברם של דברים אלה אינו יכול להיות מחברן של כל הפרשיות בספר-בראשית. שבהן מצוי שם זה. אכל — משיג דוהזי — הכתוב מרובה־ערך זה הוא משובש: ערים הם השבעים, אונקלום, התרגום הסורי. הוילגאטה וכתבייד תימני אחד, שיש בהם מלת שהודעתי" במקום "נודעתי" הקשה להולמה. וחוץ מזה, יו סש ינוס ואחדים מאבות-הכנסיה קראן "ושמי לא הודעתי", בלי .יהוה", באופן שא־אפשר לומר עוד, שכתוב זה הוא בנגור אל שמות, ג'. ט"ו. גם השם אל שדי", לפי החלטתו של דוהזי, הוא מאוחד: השבעים מעתיקים אותו באופנים שונים, פעם "אלהי" ופעם יאלהיך", וגם "אלהיהם", וכדומה. אין זאת כי אל שדי הוא תקון הסופרים המאוחרים, שמפני יראת־הכביד ומעלת-: הכתוב שנו מקודש לחול (3). במקום אחד (בראשית ט'ז, י"א) אומר הכתוב שם המורכב נקל לראות מן השם המורכב "וקראת שמו ישמעאל. כי שמע יהוה אל עניך": נקל לראות מן ישמע א ל". ש״אלהים״ היה כתוב כאן במקום יהוה"; ואמנם, כתב־יד עברי אחד ושתי הנוסחאות הערביות, ושני כתבי=יד יווניים, התרגום הרומי העתיק (Itala) ושתי הנוסחאות הערביות, כולם יש להם אלהים'. לפי דברי דוהזי. נמצא משגה כוה גם בכראשית, כ"ם, ל"ב: "ותקרא שמו ראובן. כי אמרה, כי ראה יהוה בעניי". ראובן היה במקורו "ראובאל", ובכן "אלהים" הוא יותר עתיק כאן מ״יהוה".

על-ידי בקורת מפורטת וחדה כזו בא דוהזי לידי מסקנה, שבדרך-כלל אי-אפשר להסתייע בשמות האלהיים לצורך נתוח ספרותי, מפני ששמות אלה לא היו קבועים ועומדים, והשתנו חליפות לפי תנאי-השעה ומאורעות-הזמן. אבל כלום יש איזה סדר ושיטה בחלוף זה? – דוהזי שמחריב הוא גם בונה. לפי דבריו, היו ארבע הוצאות

<sup>.</sup>Textkritische Materialien zur Hexateuchfrage, 1912 : שמו (1

וה זי מונה ארבעים ותשעה שיניים כאלה בספר זה. (2

<sup>.</sup>Urschrift על ענין זה עיין א. גייגר, (3

לתורתנו, וכל הוצאה הצטיינה בשם אלהי טיוחד לה: הנוסחה העברית. שהיתה יסוד לתרגום־השבעים. שָנתה את השמות האלהיים לפי הסדרות; הנוסחה המסורתית לפי הסרשיות; נוסחה אחת של השבעים השתמשה בשם הכפול ארוני אלהים' רק במקומות-מעבר, ונוסחה אחרת של השבעים הלכה בעקבותיה של נוסחתנו העברית. זהו מין סדר בלי סדר. היוצא מדבריו הוא, שאינן שום שיטה מיוחדת, אין שום אחרות קבועה בשמוש השמות האלהיים, וכל אַנאַליזה מיוסדת על השמות האלה מוסעית היא למפרע ומופרכת מעיקרה!

דוהזי נושא ונותן גם בשמות יעקב" וישראל", שה"מבקרים העליונים" עשום קו-נתוח מיוחדי ומשתדל לפתור את השנויים בין הנוסחאות השונות עליידי אותם האמצעים, שהשתמש בהם בפתרונו לשמות האלהיים. מעניינת היא דעתו על תורת־כהנים או P לפי דבריו. היסודות האלה הם רק הערות נוספות לצורך תפלה, שנכתכו לכתחלה בשולי-הדף ובמשך הזמן נשתרבכו ובאו לתוך גוף הדף של הספר. ספרי-תורה כאלה, עשויים מגויל או נייר, היו משמשים סדרי-תפלה בבתי-כנסיות ובתי־מדרשותי וכל יודע ספר היה עושה בהם ציונים והערות ממה ששמע מפי הדרשן.

כדי להעריך את הרושם, שעשתה בקרתו החריפה של דוהזי, כדאי לסמן את העובדה, ש ו ו י ל ה ו י ז ן בכבודו ובעצמו. הארי שבחבורת ה"מבקרים העליונים", כתב אל המחבר והודה לו, שבמאמרו הפרילימינרי בשנת 1903 נגע בנקודה מסוכנת של שימת-המקורות.

-

ודוהזי אינו בודד במלחמתו ב.בקורת העליונה". לצדו עומד האַרולד ווינר, עירך בדין עברי בלונדון, שכתב שורת מאמרים מצוינים ברבעון: Bibliotheca עירך עירך אחדם אחר־כך לספרים מיוחדים 1). ווינר הוא מבקר חד ושנון, ספוג ידיעת הלשונות הקלאסיות; ואף־על־פי שאינו מומחה בתיאולוגיה ובפילולוגיה השמית, יודע ומבין הוא לחפש ולמצוא את ה.צד החלש" בתורתם של מתנגדיו. ביחד עם דוהזי קובל הוא על ה.מבקרים העליזנים", שנתעו להאמין באמתותה ודייקנותה של הנוסחה המסורתית. ועל יסוד אמונה זו התחילו להפריד ולהבדיל מקורות שונים. אבל קודם שנעשה נתוח כזה חייבים אנו למהר את הנוסחה העכרית ולתקנה כפי האפשר על בידי נוסחאות עתיקות אחרות, כתרגום בהשבעים ובנותיו. הנוסחה השומרונית. התרגומים הארמיים, תרגומיהם היווניים של עקילם, סומכום ותיאודום ווינר, שהראשונה בין הנוסחה העברית ובין הנוסחאות האחרות מוכיחה, לדעתו של ווינר, שהראשונה בתרכה ונשתבשה במרצות מסבות שונות, באופן שאי־אפשר להשתמש בה

Essay: in Pentateucahl Criticism. The Origin of: מחסרים השלה הם (1 the Pentateuch. Pentateuchal Studies.

בתיר קנה-מדה לנתוח ספרותי ולפירוד-מקורות. כתכ־היד היותר עתיק של ה"חומש" העכרי, שיש לנו עכשיו, הוא בן המאה השביעית לתאריך הנוצרי 1); ובכן הוא יליד התקופה של חתימת-המסורה, כשהנוסחה העברית ככר היתה קבועה ונטועה כמסמרות ולא היה כל שנוי ניכר בין כתב-יד אחד לחברו. יתר על כן: יש טעם להאמין, שהנוסחה העברית כבר היתה קבועה ועומדת במאה השניה לספירה הנוצרית. וראיה לדבר הם תרגום-עקילם והתרגום הרומי (וולגאשה), ששניהם מתאימים אל הנוסחה העברית כמעם מלה במלה 2). ולפיכך, אם רוצים אנו להגיע אל ה-אמת העברית", זאת אומרת, אל הנוסחה העברית שקודם המסורה, חייבים אנו להשתמש בנוסחאות העתיקות: בחומש השומרוני ובתרגום-השבעים, ועוד, שנבראו מאות בשנים קודם התאריך הנוצרי ושונים הם פחות או יותר מן הנוסחה המסירתית. ובאמת משתמשים המבקרים הקיצוניים והחומש. בשיותים האדוקים בכקורת נוסחאית בפירושיהם לכל ספר מן התנ"ך—חוץ מן החומש. בשמואל א', ב', א', לרוגמה, מתקנים הם "אלהים" תחת "יהוה" השני על יסוד עשרים ושמונה כתבי-יד עברים ותרגום-השבעים. ולמה לא יעשו כך בששת הספרים ?

א) אי־אפשר לחלק ספר-בראשית לשלשה מקורות ראשיים J ,E ,P מפני המעמים והנימוקים האלה: 1) בנוסחת P, שהנושא שלה צריך להיות "אלהים". נמצא "יהוה" שתי פעמים (י'ז, א', כ'א, א'); 2) בנוסחת E נמצא "אלהים" הרבה פעמים, פעמים (ש"ז, א', ב', כ'ב, י"א, כ"ז, ז'); 3) בנוסחת J נמצא "אלהים" הרבה פעמים, כמו ג' א', ג', ה', ד', כ"ה, ועוד. מלבד זאת משתמש J בשם "יהוה" קודם שנודע שם זה: לפי דבריזי "הוחל.לקרוא בשם יהוה" לאחר שנולד א נו ש (ד', כ"ו), אבל באמת נזכר יהוה קודם לכן. ו חו ה כבר אמרה, כשילדה את קין: "קניתי איש את יהוה" (ד', א'). נגד הפגמים האלה מתנצלים ה"מבקרים העליונים" על=ידי ההשערה, שיד העורכים והמסדרים היתה בכל מקרא, שבו נמצא שם אלהי זר למקור. אבל איזה ערך מדעי יש להתנצלות כזו ? האיך אפשר לשער, שהעורך, שבלי ספק היה אדם מלומד ובעל שכל ישר, יערבב שמות מרובי-ערך כאלה ויפקיעם מרשות אחת לרשות אחרת ?

ב) נתוח=המקרא בהתפתחותו הקיצונית הוא למטה מכל בקורת. כשמפרידים פרקים שלמים כמו בארשית א', י"ד, י"ז, ומחלקים אותם למקורות שונים, אין הדבר רע כל=כך; אבל כשמפוצצים ומפוררים מקראות למחצה ולשליש ונותנים שבר אחד למקור זה ושבר אחד למקור אחר כדי לאמת את ההשרעה השלטת, ספק גדול מתעורר בלבנו באמתותה. בפרשה פ"ז, למשל, השמוש של "יהוה" בפסוק ב' מכריה את המבקרים לעקור את

עמ' תרי"ז. Murray's Illustrated Bible Dictionary עמ' תרי"ז.

Prolegomena to a Hebrew-Greek and Greek-Heb ew In. יין בספרי: (2 dex to Aquila.

הפסוק מן התוכן של P, אף-על-פי שאי-אפשר לתוכן בלעדיו. בפרשה י"ט, שהיא שייכת אל J, הם עוקרים פסוק כ"ט, שהוא מתאים מאד אל התוכן, ונותנים אותו אל P מפני שנמצא בו "אלהים" אחד. בפרשה כ"ח הם עוקרים את המאמר "והיה יהוה לי לאלהים" וזוקפים אותו על חשבונו ישל J בעוד שהמחצה הראשונה של הפסוק שייכת אל E. מעשה כזה הריהו מעשה-"נערות ומלאכת-"שעשועים, שאין מוחו של אדם בעל-שכל יכול לתפסו J).

ולפרסם מגדום "לצאת מגדום" ולפרסם העליונים "לצאת מגדום" ולפרסם את תשובות הם. ואחד מן המעולים שבהם הפרופיסור יוחנן ס קינר, מן האוניברסימה הקמבריג'ית באנגליה. מצא לנחוץ לכתוב ספר על "השמות האלהיים בספר בראשית" 2 כדי לבמל את שענותיו של דוהזי. בספר זה, שהוא כתוב בסגנון בהיר 'ועפמי, משיג המחבר: א) ששיטת-המקורות נוסדה לא רק על השמות האלהיים, אלא גם על ראיות והוכחות אחרות, כמו קשור התוכן ויחוסו ההיסטורי, השוואה כללית בין הספור העברי ובין ספורים כמו אלה בין עמים מזרחיים אחרים, וכיוצא בזה ; ב) שהנוסחה המסורתית. עם כל פגמיה והסרונותיה, היא משובחת ועולה על כל נוסחה אחרת, ואף תרגום השבעים בכלל; ג) קודם שנגש להקיש את הנוסחה המסורתית אל זו של השבעים חייבים אנו לבחון ולבדוק את זו האחרונה ולהחלים באופן בלתי-מסופק, אם אפשר לסמוך עליה; אבל החלטה גמורה כזו אינה אפשרית עוד במצב הנוכחי של בקורת ה.ספשואַגינשה". סקינר הולך ומונה את כל המעלות של הנוסחה העברית ומשתדל להוכיח, שבשעת־ספק חייבים אנו לבכר את המסורה על כל תיגום, יהיה מה שיהיה, מפני שעמים ונימוקים אלה: ״א) הנוסחה המסויתית היא תוצאת הַמַּפְּסָה תמידית מעברית לעכרית. בעוד שנוסחת-השבעים היא העתקה והעכרה מעכרית ליוונית. אין זאת אבל כיון שאי-אפשר לתרגום להכיל נוסחה יותר שהורה מזו של הטפסה; אבל כיון שאין לנו ראיות מוכיחות, שהרבר הוא כן נושים אנו להאמין בשובה של האחרונה, ביחוד מפני שאין היא משועבדת לאותם הספיקות, שבהם מסתבך מוחו של המתרגם בשעת-תרגומו; וביחוד בתרגום-השבעים, שכידוע, לא דייק הישב במלות כשהן לעצמן ולעתים קרובות השתדל לתת רק את תמצית-הענין. ב) הנוסחה המסורתית היא ילידת ההגהה הארצישראלית הרשמית של התנ"ך, אכל נוסחת-השבעים ניסדה באופן היותר מוב על הגהה אלכסנדרונית, שבהכרח לא יכלה להיות מדויקת אות באות כזו של ארץ ישרא . ג) ביחם אל השמות האלהיים אנו למרים מן החומש השומרוני בהחלט גמור, שהנוסחה הפלשתינית לא נשתנתה כלל משעה שנפרדו ההגהות הארצישראלית והמצרית זו מזו. ניסחת־השבעים, להפךי היתה תמיר במצב ינוול ובלתי-מתוקן. אם מצב זה

<sup>1)</sup> מעניין הדבר, שגם בגוגע לבקורת-ספריו של הומירום היווני. כבר גארזה ונתברתה חלוקת-המקורות. שהונהגה על ידי לאכמאן. בספרו של קויער: -Grundfragen de Homerk itik.

<sup>.</sup>The Divine Names in Genesis, 1914 באנגלית: (2

340

בא במקרה אוי כמו שדוהזי משתדל להוכיח, הוא בא בתור שנוי מכוון, דבר זה אינו מן העיקר: בכל אופן עובדה היא, שהקילו באלכסנדריה בשמות האלהיים וערבבו אותם באופן שלא הורשה להסופרים העכריים בארץ־ישראל. די אף אם נניח, שנוסחת=השבעים יש לה מקראות מיוחדים, שלפי נתוח פנימי מובים הם מאותם של הנוסחה העבריתי אף על=פי=כן, כשנכחין הימב את הנוסחה היוונית בכללי, נמצא, שפחותה וגרועה היא בהשתוות אל הנוסחה המסורתית. משפש זה הוא למעלה מכל ספק, ואין גם מומחה מקראי אחד, שלא יסכים לכך. אמנם, פעמים שאנו מתקנים מקראות עבריים בעזרת תרגומיהם ליוונית; אבל במה דברים אמורים? — כשאנו מוצאים ביוונית מקרא משובח ומחזור, שיסביר את הענין באופן יותר מוב מן המקרא העברי. ה) הנמיה למעות היא יותר גדולה ביוונית מבעכרית: באחרונה נקל הוא להפריד בין שם=העצם הפרמי היותי שבין שני שמות=העצם הכללים בלים אלהים", אבל בראשונה אין חילוק גדול ומוחש בין שני שמות=העצם הכללים בלים משתמשים בהם בערבוביה ונומים על־פי חוש מבעי אל השם פרסף.

סקינר מקדיש גם פרק אחר לשימת הסדרות והפישיות של דוהזי, ובו הוא משתדל להוכיח, ששימה זו היא מיכנית ומחוסרת כל יסוד ממשי. וכזה, אמנם, צדק המחבר: מן הנמנע הוא, שהיה בכתי-כנסיות ספר־מקרא מורכב ורבגוני כמו שמצייר דוהזי, —סדר-תפלה, שפשט צורה ולבש צורה לרצונו של העורך והמסדר בגדר-זמן מיוחדת, וחוץ מזה, שימתו של דוהזי, שמסתייעת בשני עורכים נבואיים, עורך ליטורגי ועורך תיאולוגי, אינה מובה הרכה משימת־המקורות הישנה עם ארבעת עורכיה. האמת היא, שה"מבקרים הנוסחאיים" מרחיקים ללכת כה, מבקרים העליונים". בוא וראה מה שעשה אחד מן הראשונים, הפרופיסור של יי גל ב ווי נה, שהתעצם להוכיח, שבכל מקום שאנו מוצאים "יהוה" בספר-בראשית חייבים אנו לסרסו ולקרוא "אלהים" תחתיו!").

אנו רואים, איפוא. שכל כחם של דוהזי וחבריו הוא בשל יל ה: בנסיונם להטיל ספק בנוסחה המסורתית, ולא בפתרון, שהם נותנים לחידה התורתית. ומפני כן עושה סקינר רושם ידוע בתשובתו, אף על פי שרפיונו נכר בה פה ושם. למשל: מעות היא להתקומם על דוהזי, שדרכו להעריך את השמות האלהיים בתור העדים היחידים של שיטת-המקורות, ובאותה שעה עצמה להאמין, שתרגומו של סומכום הוא רק הגהה מאותו של עקילם, אך ורק מפני ששני התרגומים האלה מתאימים זה לזה בשמוש

ו) ראוי להעיר בזה. שלפי רעתו של הפרופי אֶדוארד קיניג, הנוסחה הזומרונית אינה משונה כלל מנוסחתנו המסורתית בשמוש השמות האלהיים (עיין במבוא שלו אל התנ"ך, אינה משונה כלל מנוסחתנו המסורתית בשמוש השמות האלהיים (עיין במבוא שלו אל התנ"ר (Kittel's Beiträge zur עמי כ"ח ואילך) זאת ועוד אחרת. יוחנן הֶּרְמִּאוֹ W ssenschaft vom Alten Testament. 1913. חשמות האלחיים בנוסחה העברית הם יותר נאמנים מאלה שבנוסחת-השבעים.

Expository Times, September, 1909 : עיין: (2

השמות האלהיים בספר-בראשית. משפט זה מוזר הוא ביחוד מפני שיודע ומבין הוא סקינר. שמה שנשאר לנו מן התרנומים האלה הם רק קטעים אחדים. שמהם אי־אפשר להוציא משפט במקצוע רב-ערך כזה.

ز.

מלבד דוהזי וחבריו יש עוד לוחמים בבקורת התולדתית=הספרותית של גראַף קינן -- וויל הויזן, אלא שהללו מסתייעים בכלי־זיין אחרים כלי־זיין ארכיאולוגיים במקום בקורת נוסחאית. הראש שבהם הוא הפרופ' אַ ר ד מ א נ ס ההולאגדי תלמירו הותיק של חוקר-המקרא המפורסם אברדם קינן, שכבר ראינוהו בתור אחד מן המיסדים של שימת־המקורות הקיצונית. הרבה שנים ישב ארדמאנס על מדוכה זו וחקר את שאלת־המקורות באופן יסודי, ולפני שנים אחרות התחיל להרפים את מסקנותיו השליליות בספר מעניין ורב-ערך, שלא נגמר עדיין 1). פותח הוא את ספרו בהודעה קצרה ותמציתית, שהוא מתפטר ומסתלק משיטת-המקורות הנהוגה. אין כל ספק בעיניו, ש א ס ט ר ו ק. אבי ההשערה השלטת, לא רק שלא נתן לנו את חוט־אריאדנה להיכלר התועים של החומשי, כמו שרבים חושבים, אלא אף הוליך אותנו שולל והתענו מן הדרך הישרה. באמת אין אנו יכולים לעשות את השמות "יהוה" ו"אלהים" קוים מפרידים ומגדירים בנתוח בקרהי, מפני שהשמות האלה הם לא מושגים מונותיאיסטיים אלא מושגים פוליתיאיסטיים. ה,,מבקרים העליונים מאמינים. שהמונותיאיסטום נתגשם בעם-ישראל. אם לא בימי־משהי כי אז, לכל הפחות בתחילת ימי־הנביאים, ועם הנחה זו בתור יסוד ובסים התחילו לסדר את התורה למקורות שונים על־פי השמות האלהיים. אבלי לפי דבריו של אַררמאנסי טעות הוא בידם. באמת המונותיאיסמום הוא צעיר לימים, ולא נודע לא למשה ולא לנביאים; ואם רוצים אנו להבין את המקרא על בְּרִיוֹ חייבים אנו לבחון איתו לבאור-הפוליתיאיםמום: חייבים אנו לררוש את הספורים בתור אגדות ולפרש "אלהים" בלשון-רבים וניהוה" בתור אחד מן האלהים 2). ראיה לדבריו הוא רואה כספר בראשית, א', כ"ו: "ויאמר אלהים: נעשה אדם". גם גונקל מסכים, שאין סימן-הרבים כאן משמש אות-כבוד למלכות (pluralis majestatious), מפני שהאחרון היה נהוג רק כזמן מאוחר, בתקופת

Alttestamentliche Studien, Giessen 1908 : mw (1

<sup>2)</sup> אם געיין היטב במאטרי-ה,אלהים" נמצא, שנוסדו על יסוד פוליתיאיסטי: עדים הם הנשואים בלשון-רבים, שנמצאים פה ושם, כמו בראשית, אי, כיו. כמו-כן מוכיחים הרבה ממאמריייחוה". שבראשיתם נמצא בהם אלהים במקום יהוה. ואיה לדבר מוצא אָרדמאנם בבראשית, ייש,
ב"ד: "ויהוה המטיר... מאת יהוה מן השמים". פירושו של "יהוה" השני, לפי דבריו, הוא שמים
כהים ומעוננים. שמשם באים נפרית ואש. אבל "יהוה" הראשון אי-אפשר הוא כאן, ועל-ידי הקש
הכתוב לעמוס, די, י"א, גבין, כי "אלהים" היה במקומו, "מן השמים" הוא פירוש ל,מאת יהוח"
הבלתי-רגיל. כמודכן נמצא מקראות אחרים, שהחליפן "אלהים" ב,יהוה", בעוד שחרבה כתובים
בשארו מסבה בלתיידועא אם לא מחוסרדיוק, כמו שהם, בלי שנוי מ,אלהים" הפוליתיאיסמו. אכן
אַרדמאנם מתנגד לשמתו של הפרום, קר, צימאר (Wissenschaft, 1897, שלפנינו מונח חבור משולב ומְשוֹר מזפור אחד
בלשון-יחיד וספור אחד בלשון-רבים.

מלכי=פרם. ראיה אחרת: בחנוך ונוח נמצא: "התחלך את האלחים" (בראשית ה', כ'ב וכ"ד; ו', ט'). וכנראה, אין הכתוב רוצה לומר, שהיו יראים וחרדים בדרכי חייהם, מפני שאז היה לו לומר "התהלך לפני" (כמו י'ו, א'); אכל "התהלך את" פירושו ילשאת וליתן" כדרך בני=אדם (כמו בשמואל א', כ"ה, ט"ו). ועוד ראיה שלישית מן החומש השומרוני, ששם אנו מוצאים: "והננו משחיתם את הארץ" במקום "משחיתם (ב-אשית: ו'י י'ג). כל אלה הם מושגים פוליתיאיסטיים, והם מצויים דוקא בחלקי-החומש: שהמכקרים מכנים כשם P ושלפי דבריהם, נכתבו אחר גלות־בכל. ובכן עומד אֶרד״ מאנם וטוען: איך אפשר הדבר, שמחבר בימי עזרא ונחמיה יכנים מושנים פוליתיאיסטיים לתוך התורה ? אין זאת כי חלקי-התורה האלה הם עתיקים ועולים לתקופה מיתולוגית. עובדה זו כשהיא לעצמה מספקת לעורר חשד בשימת-המקורות. אבל כשנוסיף אותה אל השגותיהם של דוהזי ויינר ברבר חיסר בקורת נוסחאית, יתגבר הספק יותר ויותר. אמת היא, שה,,מבקרים העליונים", מאחר שהם להוטים אחר רשמים עזים ומרעישים, הגפתרתריםין ושפעת־קלגםים, התרחקו יותר מראי מן הבקורת הנוסחאית. אָרדמאנס מוצא, למשל, שכספר־בראשית בלבר משנים השבעים מן המסורה בארבעים ותשעה מקימות שבה הם קוראים "אלהים" במקום "יהוה" ולהפך. ייהוה אלהים" במקום "יהוה' או אלהים' בלבד. ו<sub>א</sub>אלהים" במקום "יהוה אלהים". שנויים כאלה ד<u>י</u>ם להפוך את כל קערת השיטה הקיצונית על פיה.

אֶררמאנס הולך ומרצה את הספיקות המרובים, שמתעוררים לרגלי שיטתהמקורות. לפי דבריהם של ה,מבקרים העליונים", מתחלק P לארבע תקופות היסטוריות.
ולכל אחת מהן הופעה אלהית מיוחדת עם הכטחות אלהיות ואותות-ברית מיוחדים.
אבל באמת שתי התקופות הראשונות, מבריאת-העולם עד נוח ומנוח עד אברהם,
חסרות הופעה והבטחה אלהיוה, ורק התקיפות האחרונות, מאברהם עד משה וממשה
ואילך, יש להן כמו אלה (בראשית, י"ז, א" שמות, ו", ב").

המבקרים מונים במקירו של P עשר תולדות, שמתחילות ב״ואלה תולדות״. אבל תולדות השמים והארץ הסרה פורמולה כזו, כי, למרות התאמצותם של המבקרים, אי־אפשר לנסח בראשית, ב', ד' בתור פתיחה לתולדות השמים והארץ; וראיה לדבר הוא תרגים־השבעים: "זה ספר תולדות השמים והארץ״. והוץ מזה, "תולדות" הן לא רק פתיחה ליחוסי־משפחה, אלא גם לספור סתם, ובנידון שלנו — להספור של גן״ העדן (עיין בראשית, ו', מ'; כ"ה, י"מ; ל"ז, ב').

המקור P, לפי הדעה השלפתי נברא לאחר גלות=בבל ומדקדק כחום־השערה במצוות ומנהגים דתיים. ולמה, איפוא, לא דקדק בשבת (ב', ג'), בברית־מילה (י"ז, י"א — י"ר) ובחוקי-האכילה (א', כ"מ — ל', מ', ג' — ר')?

ביתר של חוליה של המבקרים, היא חשיבה בפני עצמה ולא חוליה של שלד מורת-כהנים. לפי דבריהם של המבקרים, היא הפרשנים המודרניים מבים ל עד הויפש מדפיםים את קשעיו של P ביתר

ומרתקים אותם לחבור שלם, שמתאים לכל פרטיו ודקרוקיו. אבל התאמה זו צולעת היא: אי־אפשר, למשל, להבין בראשית, כ"ה, י"טי כ', כ"ו, כלי רמז כל שהוא על הולדת יעקב ועשיו. שהיא מסופרת במקור אחר (כ"א - כ"ו); אין אנו יודעים מה עשה יעקב בבית לבן, מפני־מה שב מפדן-ארסי למה הלך למצרים; הופעתו של יוסף (מ"זי ה' - י"א) היא בלתי־מחוורת בלי ספור דברי ימי-חייו תחלה. פגם יותר גדול נראה בשמות, ו'. ג': P אומר, שאלהים "נראה אל אברהם, אל יצחק ואל יעקב באל־שדי ושמו יהוה לא נודע להם", ואף־על־פי־כן משתמש זה בייהוה" בספר־בראשיתי במקום ש"אל שדי" נזכר רק ארבע פעמים. זהו מפליא ביחוד, מפני שבנוגע לאברם ושרי הוא מקפיד מאוד לקרוא אותם "אברהם" ו"שרה" אחר פרק י"ז. להפף, בנוגע ליעקב הוא משנה מטבעו וקורא אותו יעקב גם לאחר שינוי-שמו לישראל. היכן הוא, אפוא, האחדות של P?

מעורר-מפקות הוא גם דבר זה: מפני מה P, שעובר במהירות על תולדותהאבות ונותן לנו רק תמצית שבתמצית.מחיי כל אחד ואחד מהם. מתעכב פתאום
בפרקים י"ז וכ"ג ומספר בפרומרוט את דבר המילה ומערת־המכפלה P כמובן, מתנצלים
המבקרים על-ידי ההשערה, שמילה ומערת-המכפלה הם ענינים נכבדים ומרובי-ערך,
ועל־כן הרחיב המחבר לדבר עליהם: מילה, כידוע, היא אות-הברית, וקנין המערה הוא
להורות, שהיתה לו לאברהם יד בארץ-כנען וזכות־אבות נתגלגלה לבניו כשנכנסו אל
הארץ. אבל, משיג אֶרדמאנס, מערת-המכפלה היתה חשובה רק בתור קבר-אבות,
בתור מקום, שנקברו בו אברהם, שרה ויעקב, ולא בתור כברת-ארץ סתם. בלי ספק,
מזכיר את המקום מפני שידע אותו בתור מקום קדוש, ששם השתטחו בני-ישראל
לבקש רחמים על עמם. אבל מפני-מה הרחיב הדבור עליו?

בימיו של עזרא נפרד עם-ישראל מן העמים סביביו באופן נכר ובולט. בני= אדום היו שנואים ביחוד על עם-ישראל (ישעיה, ל"ד). היהודים הוכרחו לעזוב את נשיהם המצריותי העסוניות והמואביות (עזרא, ש', א'; נחמיה, י"ג, כ"ג). אנו למדים מסקום אחר (ירמיהוי ש', כ"ד — כ"ה). שהמילה היתה מצויה בין המצריים, האדומים, העסונים והמואבים. איך אפשר, איבואי שמחברו של P, שלפי דבריהם של ה"מבקרים העליונים", חי בימי־עזרא, יבחר את המילה בתור אות־הברית היחיד והמיוחד בין יהוה ובין ישראל ? — לפי בראשית, י"ז', י"ב, יבוא בכרית-קודש גם "בן־נכר אשר לא מזרעך הוא", אם רק ימול. איך אפשר דבר זה בימיו של עזרא, שכל מגמתו היתה מהרת המשפחה העברית ?

בעת ההיא לא היה מלך בישראל. ואיך יכול  ${\bf P}$  לכתוב את שני הכתובים האלה : י"ז. ו"ז, וש"ז (-ומלכים מטך יצאו", "מלכי עמים ממנה יהיו")  ${\bf P}$ 

ומשתלמים לתורת (1) אֶררמאנס בורר את כל הקטעים של P ומראה, שאין הם מתאחים ומשתלמים לתורת שלמת ומקפת, מפני שפגומים הם וזקוקים להערות והארות ממקורות אחרים.

ואף פרשה עשירית של ספר-בראשית אי־אפשר שנתחברה אחר הגלות, כמו שהמבקרים מחלימים. היהודים, שישבו אז ב ב ב ל, ידעו הימב, שעיל ם אינו בן־שַׁם. העיר שושן־ היתה אז מרובת-ערך מאוד בתור מרכז מדיני, ושום אדם לא היה מביא אז את עילם בתור ראשון בין בני-שם (י'. כ"ב). זאת ועוד אחרת. אנו קוראים בעזרא ונחמיה על מלכי- פ ר ם , שמשלו על ישראל, וכבר יחזקאל מזכיר את הפרסים (כ"ז, י'; ל"ח, ה'). ומפני־מה הסרים הפרסיים בפרשה עשירית? — אי-אפשר הוא, שסופר של תקופת־הגלות יעבור בשתיקה על עם־פרם. שלקח חלק כל-כך גדול בחייו של עם־ישראל בימים ההם.

מתורת־כהנים עובר אֶרדמאנס אל המקורות האחרים, שהם ידועים בשם הספורים הנביאיים (E,J). כאמור למעלה, שני המקורות הללו נכרים על-ידי השמות "יהוה" ו"אלהים". זהו הקריטריון הראשי של הבקורת הספרותית. אבל הרבה חוקרים עוד לפני אֶרדמאנס הכירו ברפיון שבקריטריון זה. אם אמת היא, כי J משתמש ב"יהוה" מאנוש ואילך, מפני מה מוצאים אנו "אלהים" בפרק ל"גי שהוא מיוחם אל מקור זה? ואם E משתמש ב"אלהים" עד שמותי ג'י ומשם ואילך בא "יהוה" במקומו, מפני-מה מוצאים אנו היהו" בראשיתי כ"ח, כ"א, האלהים" בשמות, י"גי י"ז f

ה"מבקרים העליונים" מורים, שמקור J הוא עתיק מאוד ושהוא טצטיין ביסודות אנתרופומורפיים, בעוד אשר ב מסתמן על-ידי מושג אלהי רם ונשא, מופשט ינאצל. אבל התאבקותו של יעקב עם אלהים (ל"ב. כ"ב - כ"ם) היא אנתרופומורפיזת גסה; וכיוצא בזו הרבה. וראוי שנזכור, שאין שום חילוק ושינוי בין הופעתם של יהוה ואלהים: שניהם מופיעים על־ידי מלאך (עיין על מלאך-אלהים" בראשית. כ"א, י"ז, ועל מלאך-"דיום מופיעים על"ור. שם, כ"ב, מ"ו).

ההשערה. שהמקורות "אלהים" ו"היה" היו בראשיתם חשיבות בפני, עצמן בלתי גוקקות ליסודות אחרים. כבר הופרכה ונתבדתה על־ידי הרמן גו נקל. באמת הקטעים של "יהוה" ואלהים" לא יתנו לנו ספור שלם ומורכב אם יפרדו מן התוכן התורתי. ובכן גם גונקל. מוכרח להודות, שהספורים הקטועים האלה התקיימו בתחלה בתור שברי־לוחות. עד שבא מאסף או עורך, לקטם ואחדם לגוש אחד מוצק ").

תורת־אלהים, לפי דברי אָרדמאנם, היא חידה בתקופה שלפני הגלות. כל הנביאים אז הושעי עם וםי מיכה, ישעיה הראשון וגם ירמיהו משתמשים אז הוה". וכפי הנראה, גם הסופרים, שמסתייעים באלהים", משתמשים במלה זו במובן יהוה": שניהם היו שוים להם. ובכן איך נוכל להחלים, שכְּחַב או ספר שלם נברא אז בלי זכר כל שהוא של "יהוה"? — ואם נאמר, שהמחבר עשה כך מפני שיהוה לא היה נודע לאכותינו הקדמונים, הרי היה צריך לכתוב יהוה בלבד אחר פרשה שלישית של ספר שמות. וראוי לזכור גם־כן, שבתקופה שלפני הגלות היה השם

<sup>(1)</sup> עיין פירושו לספר בראשית, הקדמה, עם סיד.

"אלהים" מושג פוליתיאיםמי, כמו שהכיר המחבר של ספר-דברים. בספי זה משמש אלהים בלשון-רבים. המחבר, כנראה, הרגיש את המובן הפרימיטיבי של מלה זו, ועל-כן. כשכתב את משפט-העברים (מ"ו, י"ז), עבר בשתיקה על "והגישו אל האלהים" של שמות, כ"אי ו'. עובדה זו תלמדנו, כי E נתחבר בזמן מוקדם הרבה למשנה-תורה או D, בזמן שבו היה "אלהים" משמש בלשון-רבים. ולפיכך קשה לשער, שהיו אז סופרים, שנתכוונו והקפידו לכתוב רק אלהים — ולא יותר. הלא עמיםי שחי בתקופה הקדומה ההיאי משתמש באלהים רק פעם אחת (ד', י"א); ואף כאן אין פשומו — אלהי-שראל המיוחד, אלא אלהים בלשון-רבים: אותם האלהים, שהפכו את סדום אלהי-שראל המיוחד, אלא אלהים בלשון-רבים: אותם האלהים, שהפכו את סדום "את עמורה. ה. צי מרמאן השתדל להוכיח ב"ו, ש"מהפכת-אלהים" פירושה "מהפכה גדולה"; אבל פירוש זה אי-אפשר לקבלו מפני ש-אלהים" הריהו באותו כתוב שם-הפיעל "ו"מדום" שס-הפעול. קארל מאר מי סובר ב"), ש"אלהים" כאן אינו מקורי, אלא נכנם לתוך כתוב זה אחר ימים ושנים. אבל באמת הדבר פשוט הוא אינו מקורי, אלא נכנם לתוך כתוב זה אחר ימים ושנים. אבל באמת הדבר פשוט הוא אם רק נכיר את העובדה, שעמום אינו יודע עוד את מהפכת-סדום ע"י יהוה.

אֶרדמאנס סובר גס־כן, שהמבול של נח אינו ציור דמיוני מן התקופה שאחר הגלות, מפני המעם הזה: לפי דברי הכתוב, המים התגברו הלוך והתגבר במשך מאה וחמשים יום, שעולים ומצמרפים לחמשה חדשים. הוי אומר, שחדשים אלה הם חדשי־שמש, שלשים יום לחודש; וחדשים כאלה שלשו בישראל רק בימים עתיקים חדשי־שמש. שלשים יום לחודש; וחדשים כאלה שלשו בישראל רק בימים עתיקים וקודם גלות=בבל. אחר הגלות הנהיגו בני־ישראל, כידוע, את הלוח הבכלי. המונה יַרְתַי־יָבַהַ ולא חדשי־שמש.

בדרך זו הולך אֶרדשאנס ומחריב את מסקנותיהם של ה"מבקרים העליונים".
הרבה מהשגותיו נתבטאו קודם לכן ונעשו משבעות עוברות אבל הוא קבץ אותם למקום אחד ורַתְּקָן לשלשלת אחת, עד שרשומן המהרס את ה"בקורת העליונה" ניכר ובולט יותר. בשכל חריף ובהבנה דקה הוא מנתה את החלטותיהם של מתנגדיו ומראה, שהן מחיסרות בסים ממשי. וחושו הפילולוגי עומד לו בהרבה מקומות. כמעט כל החוקרים מ שפ ינוז ה עד גונק ל מצאו מקום להתגדר ב"שניות" או מקראות כפולים החוקרים מ שפ ינוז ה עד גונק ל מצאו מקום להתגדר ב"שניות" או מקראות כפולים הנראה, מדדו את הסופרים העתיקים בקנה-המדה של זמננו וחוק חקקו, שהכפלת"הכתוב אינה לפי מעמה של ספרות מהוגנת. אבל כולם שכחו שמעמם של אבותינו הקדמונים היה שונה מטעמנו שלנו ומה שלא ינעם לחַרְ־הקורא המוֹרָנִי אפשר ינעם לחב, של הקויא העתיק בתחלת התרבות האנושית. צדק, איפוא, אֶרדמאנם, שהחלים, שהסגנון העברי נוהג לחזור על ענינים יד עים כדי להמעים ולהדגיש את הדבר. אם היה, למשל, ספר־רות חלק מששת הספרים. ודאי היו המבקרים מחליםים, שמחברו של

ניין: Elohim. ברלין 19<sup>00,</sup> עמי ייז.

עמי כפ"ר. Das Dodekapropheton: עמי כפ"ר.

הכתוב א', כ"ב שונה הוא ממחברו של א', י"ט. מפני ששני כתובים אלה מספרים רק עובדה אחת, שרות ונעמי הולכות לבית-לחם ובאות שמה. בעצם הענין, חזרת-הכתוב בקצה הפרשה צריכה היא כדי להשעים את זמן-בואן לבית-לחם. נקל לראות, שאין כאן ענין של שני מקורות שונים. כמו-בן אי-אפשר לומר בבראשית. פרשה י"ב, שהמחצה הראשונה של הפסוק הרביעי והפסוק החמישי הם שני מקורות שונים מפני שהאחד חוזר ושונה מה שכתוב בשני. חוק-הכתוב הוא לחזור על הענין "ליתר ביאור". בנוגע אל השניות בבראשית, ט"ז, ב' וג': המבקרים סוברים, כי "וישמע לקול" פשוטו בנוגע אל השניות בבראשית, ש"ז, ב' וג': המבקרים מוברים, כי "וישמע לקול" פשוטו הוא — "נראה לו ישר", כמו בראשית, ג", י"ז, ועוד. וחוץ מזה, מסירת-הגר לאברהם על־ידי שרה היא תוצאה ישרה והכרחית של פסוק ב', כמו שיודעים אנו מספר-החוקים של חמור ב' מימן קמ"ד וקמ"ו: "כאשר יקח איש ששה תקום ותתן לו את שפחתה", וכו'.

אֶרדמאנס מסכים עם כל המפרשים המודרניים, שפרשה י"ז, שהיא מיוחסת אל P, נתחברה בתקופה מאוחרת, במאה הרביעית לערך, על-ידי אדם, שערך את הספר יהגיה מקומות הרבה בו. המון־גויים" מתיחם, איפוא, לבני־ישראל הפזורים בגולה, כמו יהודי סֵנְהָה וַיֵּבַ (אַסוֹאן וֹאֶכָפַאַנִּמִינָה), שלפי המציאות הארכיאולוגיות של השנים האחרונות חיים לאומיים ודתיים בגולה.

הוחלם ונגמר בבית-מדרשם של ה"מבקרים העליונים", שכל הידיעות הכרונולוגיות שבתורה הן מעשה-ידיו של P. אבל ארדמאנס, שמבטל את שיטת-המקורות, משער, שמספרים מפורטים ומעובדים כאלה הם כולם מעשה-ידיו של סופר מאוחר, שהעשיר את המסורה העתיקה בהערות כרונולוגיות מדויקות או בלתי-מדויקות. הוא מכנה אותן בשם "מלואים כרונולוגיים" (Chronologische Ueberarbeitung). ראיה מוכיחת לזה הם — המספרים המדומים והמעושים, כמו, למשל, שאבים לך מתאהב בה בשרה כשרא בת-תשעים. הסופר, שנתן לנו את המספרים האלה, כתראה. את המקרים הרחוקים מתוך שפופרת מתמזמות ומעורפלת בענני-האגדה.

ארדמאנס מחלים גם כן, שכל יתר או עודף בתורה הוא תוצאת הערות והגהות שנעשו על ביד קוראים שונים בשולי-הדף והתגנבו אחר כך לתוך הנוסחה. סימני-עבוד באלה נראים עוד למספיק במקומות הרבה. למשל, פרשה כ'ג. פסוק א': סיפר אחד החסיר לכתוב "שני" בין "ויהיו" ו"חיי", וקורא תמים השלים זאת בקצה הדף וכתב "שני חיי שרה"; אבל המלים האלו. במקום לחדור למקומן הראוי, התגנבו לתוך סוף הפסוק.

ארדמאנס נוטה להאמין. שגם פרשה כ"ג היא עתיקה, בנגוד אל ה"בקורת העליונה". אין כל ראיה חיובית לכך. אבל כיון שיודעים אנו, שעוד בטאה העשירית גמצא שדה בארץ־כנען בשם "שדה-אברהם". אין כל ספק בדבר. שספור זה הורתו

ולידתו בתקופה שלפני הגלות, אף־על־פי שלא נכתב ונחתם אלא בזמן מאוחרי מאחר שנתפטר אֶרדמאנס משיטת־המקורות הוא מוצא לנחוץ להשען קצת על שיטת המלואים (Ergänzungshypothese) הישנה. אף-על-פי שאינו מנטא את השם הזה. מאמין הוא, שסופר אחד מצא את החומר האגדי כמצב נוזל, קבץ אותו וסדרו במסגרת היסמורית, וגם הוסיף נופך משלו. כל המאמרים המסדרים והמכללים כמו "אלה תולדות" ו.אלה שמות" הם מעשה-ידיו של סופר זה. גם היסודות הכרונו-לוגיים הם יצירי-כפיו. אפשר עוד לצייר לעצמנו את אופן-מלאכתו ודרך חבורו. אֱרד-מאנם פותח בספורו של יוסף: כאן הוא מוצא שתי הנהות, האחת של יעקב והשניה של ישראל. מאמין הוא, שהראשונה היא קבועה ימקורית בעוד שהאחרונה היא הוספה מאוחרת, מפני שהיא מפרדת עכשיו בין כתובים דבקים ומאוחים בהגהת־יעקב. נוסחת-יעקב מתחלת במאמר "אלה תולדות-יעקב" ומסיימת במיתתו של אב זה. אולם יש ידים מוכיחות, שבתחלתה הכילה יותר מתולדות-יעקב בלבר: בתור מאסף תולדתי כללה בלי ספק את כל התולדות, שהן מצויות עכשיו בספר-בראשית. אֶרדמאנס מכנה נוסחה יסודית זו בשם "ספר-אדם" (עיין בראשית, ה'. א'). המחבר של ספר זה לא בדה דברים מלבוי אלא לקט ואסף אגדות, שהיו מצויות בפי העם. וחברן לספור המשכי אחד. ספר זה. שהיה היסוד הראשי של ספר-בראשית הנוכחי. נתעבד אחר-כך ונתרחב כמה פעמים לאחר שקבל בראשיתו ספור מפורט של בריאת-העולם וקלט לתוכו הגהות שונות, כהגהת-ישראל הנזכרת למעלה. בנוגע לשמות האלהיים מתבלטות ומשתקפות בתורה שלש מדרגית של התפתחות: הכתב היסודי משתמש באלהים במובן פוליתיאיסטי; בקטעים הניספים מופיעים אלהים ויהוה בערבוביה, ויהוה בתור אחד מן האלהים; ולסוף מופיע יהוה בלבד, סימן לנצחונו של המונותיאיסמום 1).

בניגע לומן-הכורו של ספר בראשית סובר אֶרדמאנס, שאין שום סבה לדחות אותו עד גלות-בכל. כמו שעושים המבקרים העליונים'- ראשית, התקופה שלפני הגלות היתה, כמו שאנו יודעים עכשיו, תקופה של תרבות גבוהה; עדים הם החוקים והמשפטים של ספר־הברית. שניתי הסופרים, שהיו בחצר־המלך בימים ההםי היו מוכשרים ומהוגנים לברוא תכנית כרונולוגית כזו שנמצאה בספר-בראשית שלישית, אין ספורי בראשית לקוחים מן הספרות הבבלית, אף־על־פי שהם מתיחסים אליה יחם בלתי-קבוע. כל אדם בעל שכל ישר יכול להוכח, שספורים אלה נושאים עליהם חותם תכנית ישראלית וחתומים הם בחותמה של "מקוריות. ההנחה היחידה היאי ששרשומים משותפים והדדיים נתעבדו ונשתכללו בספרויות הישראלית והכבלית באופן בלתי-תכוף

<sup>1)</sup> אין לערער כלל על העובדה. שספרות זו ככילה אגדות פוליתיאיסטיות\_ האגדות מוצאן מתוך שדרות העם. והמון-העם לא היה יכול לעכל היטב את המונותיאיסטוס של משנה-תורה. אין שום ספק בדבר. שהאתרון חיה חביב על יהודי-הגלות. ואף-על-פי-כן האמינו בערב־רב של רוהות ושדים והתאימו את מצשיהם הדתיים אל אמונה זו. עבורה זו כשהיא לעצמה תעזוך לנו להכיר את הדת הישראלית ואופן-התפתחותה.

ובלי חקוי כל שהוא. ראיה מוכיחה לכך היא העובדה. שהתקופה של עשרת האבות הראשונים בבראשית ה', שמזכרת לנו את התקופה של עשרת מלכי-בבל הראשונים, משתרעת לערך אלפים ושש שנים, בעוד שההיסמוריון הכשדי בירוסוס מונה ארבע מאות שנים ושלשים אלף שנה לתקופה זו. ועוד זאת: מלאכת-הכתיבה. לפי שמואל ב', ח', י"ז, מגעת עד לימי-דוד. חוג הסופרים שכתב את לוחות תל - אל - א מארגה מאר במאה השלש-עשרה, לא היה יכול לעבור ולהבטל מן העולם בלי להשאיר יורשים אחריו. ידוע הוא, שארץ-כגען היתה לה ספרות רחבה. ושהיתה ספרות לעס-ישראל בתקופה זו - נראה מן הספרים העתיקים, שהלכו לאבוד ונזכרו בכתבי-הקודש רק בשם, כמו "ספר הישר", ועוד. היוצא מרברינו הוא: שאפשר היה לספר-בראשית להברא קודם גלות-בבל.

ובכן מיחם אַררמאנם את ספר-בראשית לחקופה עתיקה. לערך למאה השמיניתי על־ידי מה שהוא פוגם בערכו הדתי וכופר במונותיאיםמום שלו. זהו ההפך ממה שעשו המבקרים העליונים". שהשתדלו להפחית את ערכו התולדתי ולהגדיל את ערכו הדתי. אבל אַרדמאנס הולך לשיפתו גם בנוגע לערכם ההיסטורי של גבורי־ישראלי המופיעים בספריבראשית. ההיסטוריונים ב- לומר (1 ואֶרוארד מייער בהיסטוריונים ב- לומר (1 החליטו, שהאבות לא היו אנשים קרוצים מחומר, אלא אלהים או בני־אלהים, שנתגשמו במשך הימים והיו לבני-אדם בדורות האחרונים, כ ה ר ק ו ל ס ודומיו ביוון העתיקה. אברהם קי נן חשב עור לאפשר לחפור ולמצוא את דברי־ימי־ישראל העתיקים מתיך ספוריהם של כתבי־ הקודש לאחר שעשה בהם רק שנוי אחד: האנשים היחידים נעשו לו שבטים ועמים שלמים ומסעיתיהם — מסעות־העמים 3) לאחר זמן קצר עזבו חוקרים כווינקלר וֹנָנֶסְן 5) גם דרך זו והחזיקו בדרך שלילית לגמרה: כל הספורים הקדומים נעשו להם ילידי=דמיון וקורי־מוח, חבור הגדות והזיות. אבל, קובל אֶרדמאנסי יש ראיות מוכיחות, שהרבה מן המאורעות הקדומים הם אמתיים. גלות-מצרים למשל, היא עובדה, שהרבה מן החפירות. שנעשו בארץ זו במאת-השנים האחרונה. מעירות עליה בלי ספק כל שהוא. רמצבה של מֶרְנפּמָה וכתבי תל-אל-אמארנה מספרים על ה, חבירים", שהתאחזו בכנען וכבשו את הארץ. וכי "עברים" הם ה״חבירים" ? — הרבה חושבים, שכן הרבר. בפתרונה ההחלמי של שאלה זו תלוי חלק גדול מן החומש. אכן אַרדמאנם נומה לדעתו של היים, שה"אַפריבים" הנזכרים במצבות מצריות עתיקות הם העברים. דעה זו מכרחת אותו לאחר את יציאת־מצרים עד שנת 1130.

אַרים מנין על הכללים האלה: או שהאבות אינם אֱלים מעיקרם; ובו שהספורים

עמי מיז. Leidener Übersetzung des Alten Testaments, 1899 (ו

עמי חמ"ו ואילף. Die Israelit יח 1906 : עיין (2

נין: De Godsdienst van Israel, 1869 כרך אי. עמי קמיז, (3) עיין: חפרנ: Goschichte Israel, אין ערו מפרנ: (4)

<sup>4.</sup> עיין ספרו: Geschichte Israels, כרך ביי עמי אי. 5. בספרו: Das Gilgamesh-Epos in der Weltliteratur, 1906 כספרו: 5.

ברבר האבות אינם אגרות מיתולוגיות או תולדות התנאים האֶתנולוגיים וסדר=העבודה בתקופת=המלכים.

אֶרדמאנס מתנגד לדעתו של וויל הויזן, שהעברים הקדמונים היו נודדים גמורים (נומאָדים), וגם לזו של אֶדוארד מייער, שהעברים היו נודדים־למחצה. על=
ידי נתוח דק של כל הספורים, הנוגעים למעשיהם של האבות, הוא מראה, שעבודתהאדמה היתה מלאכתם הראשית. הכתובת של מֶרְנְפַּשָׁה הנזכרת למעלה מוכיחה,
שהעברים חיו בארץ-כנען במאה השלש-עשרה, עבדו וחרשו את אדמתה בהתאם אל
הכתוב בספר-בראשית. ועיון זה, שבני-ישראל היו אכרים ולא נודדים קודם התקופה
המצרית, מוליך אותנו אל תוצאות נכבדות ומרובות-ערך מאוד, כי בתנאים כאלה כמעש
ודאי הוא. שהחוקים והמשפטים, הנמצאים בספר-שמות, הם עתיקים וצריכים היו לשם
סדור דרכי-חייהם המורכבות של היהודים האכרים והמנומסים. ספר-הברית יכול היה
להברא רק בשביל בני-אדם מפיתחים ולא-נודדים, והיהודים בימי-משה כבר היו
מפותחים ומנומסים, אכרים ובעלי-אחוזה, ולא נודדים עניים ומגושמים. גם את
עשרת הדברות מיחם אֶרדמאנם לימי משה, אף-על-פי שהיו מנוסחים אז בקצור
נמרץ ובתערובת של פוליתיאיסמום.

זוהי תמצית הבקורת של אֶרדמאנס, שעשתה רושם חזק ומתמיד במחנה החוקרים יהמבקרים של המקרא. בקורת זו, כבקורת של דוחזי, היא שלילית יותר מחיובית: ביחד עם היבקורת העליונה" היא הורסת את אחדות=התורה, אף-על=פי שהיא מגינה על עתיקותה של תורה זו. התלמידים הותיקים של התנ"ך, המחנה הגדול של המחזיקים בנושנות, אפשר שלא יקבלו שום נחמה מפילמום זה. ואף-על-פי-כן יש כאן חצי-נחמה: מתאמת הכלל המבעי של "הכל שומף" ו"האמתות של אתמול הן המעויות של היום". דבר אחד ברור הוא: שלא נאמרה עוד המלה האחרונה בבקורת=המקרא. הגיעה שעתה של ה"בקורת העליונה" לעבור ולהבמל מן העולם, ועל מקומה תבוא בקורת יותר מושכלת ויותר חיובית. בין כך ובין כך נעים הוא לראות מחנה שלם של מבקרים צעירים, מעמיקים וחרוצים, עומדים ומתעמלים להרום ולהחריב את שימת הבקורת הישנה, שכל מיבה היתה השלילה הגמורה. זמנים חדשים — זמירות חדשות". רק לפני שנים לא-מרובות עמדו ד יל מ אן ו קל ו ם מ ר מ אן יחידים על שדה-המערכה ונלחמו מלחמת-הגנה בעד עתיקות-התורה; עתה הלוחמים הם לגיונות והמלחמה היא מלחמת-תנופה לכל אורך-החזית.



## הַלְּךְ־נֶפָשׁ.

לא ד. גורדון.

הַיוֹם הָצַּׁךְּ וְהָהָשִׁיךְּ דָּעַךְ הַיוֹם. זָהָב טוּעָם צְפּוּ שְׁחָקִים זָהָב טוּעָם הָבִּיִרוֹם.

סָבִיבִי הָשְׁחִיר מֶּרְחַב־שְּׁדוֹת. מֶרְחָב אָנִם: הַרְחִיק שְּבִידִּי שְּׁבִידִּי בּוֹבֵר. שְׁבִידִּי שׁוַמִם...

> אַךְ לֹּא אַמְנֶרה פִּי הַגּוֹרְלּ. גּוֹרָל רוּדֶה. אָבֵרְ בְּגִיל דִּקְרַאת הַכּּל. עַל כֹּל אוֹדָה וּ

רָחֵל.



#### עבר וּכְנַעַן.

מאת

## ד"ר נחום סלושץ.

מאמר ראשון: האמורי והכנעני.

#### ב. חת וכנען.

ביםי ממשלת השושלת של ארץ-הים בכבל התחוללה נדידה גדולה של עמים שונים, שרוב החוקרים מיחסים אותם לגזע הקוקזי, ויש מהם מחלימים, שהיו קרובים במוצאם לארמנים ולגרוזיים. הם ידו מהרי-קוקז או ממישורי-ההרים של אסיה הצפונית שבגלילות הים הכספי, וראשית כחם היה ברכב וסיסים. הראשונים מהם, שהופיעו בצפון נהרים בימי שמשו-דתנא ובאו לבבל, נידעו בתור חתים אחדים משבמיהם שמפו ועברו בארם-נהרים, הגיעו עד בבל, כבשוה ויסדו בה את ממשלת פרדוניאש או כלדיה 1). השבמים האלה וודעו בשם פשיתים 2). והשושלת, שנוסדה על-ידם האריכה ימים משנת 1760 עד שנת 1160 ושפכה את ממשלתה על חלק גדול מארצות ארם-נהרים. התפשמות הם וסים, שהביאו עמי-הצפון האלה לארצות גבישם, נעשתה נקודת-מוצא למצב חדש של תרבות צבאית, ובמשך הרבה דורות הפילו הכשיתים והעמים חקרובים להם בגזע את חתיתם על כל העמים הקדמונים הפילו המערבית 3).

שבמים אחרים, שהם קרובים במוצאם לכשיתים, נאחזו לאורך-ימים בארץ=נהרים העצמית, היא הארץ השוכנת לשני עברי-הפרת מצפון, יסדו בה את ממלכת מיהני ובנו את עיר כרכמיש הבירה. עתה אין עוד ספק בדבר, שהשבמים האלה היו חלק מן המשפחה הגדולה, ששם עמי=ה-חתים" נקרא עליה ומושבה היה איתן בעיר חתי, היא בוגאז קיוי, במזרחה של אסיה=הקטנה.

לרגלי הרחיפה, שנתנה נדידה זו של עמי-הצפון לשכטי-הנודדים בארצות-שם.

<sup>.</sup>Garsteing, The Hittites של תחתים הופיע זה לא כבר ספרו של (1

<sup>2)</sup> רוב החוקרים עושים פרות בין הכלדים האלה ובין הכשרים השמיים. שמשלו בכבל. אבל אין ספק בדבר. שבני-כוש שבאסיה (לחבדיל בינם ובין בני-כוש השחורים) הם הם הכשיחים ואליהם התיחסו אתררכך בני-כנען.

<sup>3)</sup> הסום לא היה ידוע קודם לכן בלשונות בני≥שם כלל. בעת ההיא התחילו לקרוא בשם "סום" בבבלית. בעוד שבשומירית קראו לו בשם: "אנשי קוררא" ("חמור־ההרים").

שמפו עמים רבים ושונים ועברו את כל ארץ כנען ואגפיה. ירדו למצרים ומשלו בה במשך כמה דורות. המושלים הזרים האלה נודעו בספרות המצרית בשם הי קסו מ ("מלכים רועים" או "שומים"); כובשי=מצרים אלה היו, כנראה, ערב=רב של שבמים מגזע הכשיתים והחתים ושל נודדים-שומים מבני-שם גם יחד 1). בכל אופן הוברר, שההיקמום במחו ברכבם ובסוסיהם, שלא נודעו לפניהם בארץ מצרים.

ימי ממשלת ההיקסוסים. כנראה, לא ארכו; וכשגורשו ממצרים התפשטו בארץ סוריה <sup>2</sup>) והתבצרו בנגב ובשפלה, כי לא יכלו להם שבמי האמורי מפני הרכב והסוסים שנברו עליהם.

ורק מן העת ההיא והלאה הוחל לקרוא בשם כנען כיחם לארץ הנמצאת בגכולות ארץ=ישראל הגדולה. דבר זה בלבר, ישאנו מוצאים אחר=כך מבני=הכנענים גם בקדמת-אסיה וגם בשפלת צפון=אפריקה, היא סעד וסיוע לדעה, שהכנענים הם שריד' העמים שבאו עם ההיקסוסים ואחר=כך נתפזרו גדודיהם משני עברי מצרים — בלוב ממערב וכסוריה מצפון 3).

הסופר המצרי מאניתון מקיים עובדה זו בפירוש ויוסף בן מתתיהו, המביא את קצות דבריו בנידון זה, כאמור, מתנגד לדעה, שההיקסוסים והכנעניים-הפיניקיים הם דבר אחד. ודבר זה בלבד, שבזכרונית עם-ישראל נזכרו הכנענים בתור עם, אשר רכב (ברזל)- 1) וסוסים לו, דומה כאילו הוא מפיץ אור על מוצא-הכנענים, שהיו קרובים בגזע ובתרבות לכשיתים ולחתים; וזה מבאר לנו מפני-מה מיחסים כתבי-הקודש את הכושים, החתים והכנענים ל"אב" אחד.

הצד־השוה שבכל העמים הכובשים האלה הוא — שהם משלו בארצות לאלהם בתור מועם גבורימלחמה ובימח על רכבי ועל סיסיו. ידוע, שהכשיתים, שמשלו
בכבל, סיפם היה, שהתבוללו בקרב בני-שם יושבי-הארץ, עד שברבות הימים לא נודע,
כי באו אל קרבם. גם עם-הארץ מילידי-מצרים החזיק מעמד בפני ההיקסוסים, שמהרו
ללמוד אל דרכי המצריים, ורק שרידי גדודיהם הצליחו לעזוב את ארץ-הנילום ולשוב
לאסיה. ואולם התרבות המצרית בצורתה החדשה. לאחר שנתחדשה על-ידי הכובשים
הזרים, לא פסקה מאז מלהשפיע על הגולים האלה, שגם בשבתם בארץ-כנען היו קרובים

<sup>1)</sup> השאלה בדבר מוצאדה היקסוס היא קשה לפתרה, אבל יש יסוד לחשוב, שהיה יחס קרוב בין בני-כוש או הכשיתים, שמשלו בשנער, ובין בנידכוש הלבנים, שאנו מוצאים אחר-כך משני עברי הים האדום ובאפריקה הצפונית (כגון הלובים).

<sup>(2)</sup> פָּמִרִי מחלים בספרו על "תולדות מצרים". שההיקסוס משלו במצרים רק כמאה שנים בלבד. בפרטות על ההיקסוס. שגדוריהם נתפזרו בארץ ישראל. עיין: יוסף בן מתתיהו בלבד. בפרטות על ההיקסוס. שגדוריהם נתפזרו בארץ ישראל. עיין: יוסף בן מתתיהו (על-פי מאניתון) בספרו "ננד אפיון". מאספי רו (בספרו הנו״. עמ׳ 205–215) מביא את הפרטים ומזכיר בפירוש את שבטי החתים. שהלכו בעקכות ההיקסוס וישבו בסוריה הדרומית.

<sup>(3)</sup> עיין ההצרה הקורמת לזו.

<sup>4)</sup> ברול לאו דוקא עד תקופה-השופטים. כי תעשית־הברול התפשטה בסוריה בתקופת עמי-הים והפלשתים. יתרון החתים והכשיתים הקדמונים היה במה שבטחו בסוסיהם, שלא היו ידועים בארצות בני-שם.

לנמוסי המצרים ולאלוהיהם, עד שנחשבו בעיני כותב תולדות=העמים בספר בראשית לקרובים בגזע ובדת למצרים 1). ביסיד הדעה, שכל העמים האלה היו מבני=חם, מונחת העובדה ההיסטורית, שהמצריים והכושים התבוללו יחד בתקופת ההיקסוסים והחתים.

ואף החתים. שמשלו במיתני או נהרים, לא החזיקו מעמד בפני הרוב השֵמיי, שישב בארץ ההיא, ובימי מלכי=ישראל נתערבו בכני שם ועבר עד שיצאו מהם בני הגזע ה א ר מי. שבדורות המאוחרים נסך מלשונו ומדרכי=חייו על תושבי כל ארצות סוריה ונהרים. ואלה משבמיהם, שנאהזו ב ל ב נון, התערבו בקרב משפחות האמורי יושב= הארץ וברבות הימים לא נודע כי באו אל קרבן.

רק ב א סיה הקמנה. במקום שלא ניכרה השפעת בני=שם הרבה. הצליחו החתים ליסד ממלכה חתית גדולה ומובדלת מן העמים שכניה. שברבות הימים שפכה את ממשלתה על חלק גדול מסיריה והגיעה עד אי כתים או קיפרום, שנקרא מאז על שמם 2). להתים היו כתב ולשון מיוחדים להם ועד היום לא עלה בידי החוקרים לפתור את חידתם. החכם הוגו וווינקליר חפר בשנת 1906 חפירות גדולות בחתי היא בוגאז קיוי, בירת ממלכת=חת הגדולה 3). הוא גלה המון כתיבות חקוקות על אבנים או הרותות על לבנים; אבל, מלבד הכתיבות המועמית הכתובות בכתכ=היתידות האשורי, לא עלה בידו למצוא את פשר כתב=החרטומים המיוחד לבני=חת ואף לא להפיץ אור על הלשון. שהיתה מדוברת בפיהם. משמות-העצם הפרטיים של החתים, שנמצאו בכתב=היתידות. וגם מן המלים החתיות המועטות, שהן ידועות מתוך לשונות אחרות, אפשר להוציא משפט, שהלשון החתית היתה שייכת למשפחת הלשונות עליהם, שאמנם היו קרובים בגזע לאחד מעמי-קוקז כארמנים. למשל, שבימניהם: חושם מָארך ולסתות בולטות. הם עבדו את אלהי פרם ועמי=האריים בהודו כגון מישרה. ווארונה, אינדרה, ועוד.

באמצע האלף השני לפני ספה"נ התפשמה השפעת-החתים על כל העמים אשר סכיבותם. מלכי-הת עשו אז מלחמית גדולות במלכי-מיתני ובכשיתים שבבכלי וביחוד חזקה ידם על ארץ-האמורי הדרומית, שנודעה מאז בשם ארץ-כ נ ען <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> בימידקדם היו עובדי אל ידוע נחשבים לבניו, אף־על-פי שלא היו שייכים כולם לגזע אחר. והדברים ארוכים ועוד יבואו לחלן. ההבדל היסודי. שאנו מוצאים בין העמים בני דעבר הטהויים ובין בני חם ויפת הקדמונים. הוא מה שמשפחות-העברים עבדו לַּנְדְתַּ בעוד שהאחרים עודו לשמש. כמו שכבר הזכרנו. עדיין היתה עיר חרן. כולדת אברחז, מרכז לעבודת הירוח אף בימי-הרומיים (עיין: Spartianus, Caracalla, 67).

עם׳ 29 נאילך. Les Hébréo-Paéniciens : עם׳ 29 נאילך.

Orient, Litteraturzeit. : בתחום בתחום להקירותיו בתשרכם של הקירותיו של הקירותיו בתשרכם (3 ... אונד בקובץ: Mitt dee Deutschen Orientgesellsch. מברת 1906. וגב בקובץ: 1907.

<sup>4)</sup> כלומר, להלשון הארמנית והגורזית. ויש מיחסים אותה למשפחה ההודו-גרשנית (קנו שצון במבוא ל אגרות תל אל אמרנה", שנזכיר למטה).

<sup>5)</sup> בכל אופן נזכר משם "כנען" רק ימים רבים אחר זה.

הלוחות של תל אל - אמרנה. שהם קובץ מכתכים דיפלומטיים, שהחליפו ביניהם מלכי-סוריה והחתים ומלכי-מצרים במאה הי"ד ו). נותנים לנו מושג ברור מן המצכ האָתנולגי, שנמצאה בו ארץ-ישראל בזמן קרום זה: בתור יסוד מוסד לתושביה נשארו. אמנם, עמי־שם הקדמונים והחדשים מקרוב באו ביחד עם שבמי־האמורי (ששמות מלכיהם הם שמיים). אבל בכל הנקודות החשובות אנו מוצאים אז גדודי חיל-מצב מגזע החתים וגם שכירי-צבא ומושבות של נכרים. או גם מושלים ילידי-מצרים. ולא לחנם נזכרו בני-חת בתור מושלי חבר ון, בקצה-הנגב, במקרא בימי- אבר הם . בעוד ששבט־ היבופי הבודד תפס את ירושלים מידי השמים תושביה מאז <sup>2</sup>). הוגו ווינקלי ר מראה לדעת. שהגדודים של בני אַרְזַיָה ובני־לַבְּיַה. שנתנו יד לשבטי־.חבירו" העולים לככוש את הארץ, היה מוצאם ממדינת אַרְנִיה, שמַלכה, מֻרחוֹן-בַרְבָה משל אז ב קי לי קי ה. במזרחה של אסיה הקטנה 3). שמותיהם של מושלים רבים שמשלו אז בערי-הארץ, מוכיחים על מוצאם החתי. כאלה הם שוא רדתה מושל קעלתו (קעילה); ביר דַיָה ויש דאת ה מושלי מגידו. בן המלך אר מַמִּים ה, מושל ב קדש ועל האורונטים), רום מניה ומלך שרונה וגם שם ערד - חיב ה מושל ירושלים בעת ההיא, הוא ממוצא חתי. כי השם חיבי-חפי הוא שם חתי (המלכה פודו-חיפה היתה אשתו של חתא שילי מלד-החתים). וגם השם ערד' מזכיר, לדעתי, את שם הכנעני יושב ערד בנגב (החכם דורם קורא את השם הזה ארתא∍ חיפה). וכן יש לשם אַרְוְנָה היכוסי בימי=דוד צורה חתית או אַריית. ואל יהא מוצא השמות בימי-קדם קל בעיני הקורא. כי הקדמונים היו מדייקים בהם מאד והיו מצרפים אל השם העצמי את שם האלהים המיוחרים לכל עם ועם 4). בכל אופן נשאר זכר במשלת-החתים בירושלים חרות על לבותיהם של בני=ישראל עד שלא נמנע יחזקאל האמורי (ט"ז. א', ג') מלקרוא לירוש לים כדברים הקשים האלה: "אביך האמורי ואמך חתית"!

התקופה של התפשטות מלכות-החתים בנגב מתאמת לזמן. שבו התחזקו ה כ ג ע נים ועמדו בראש ממשלת ארץ-כנען במובנה היותר רחב. ולא לחנם הזכיר סופר־התולדות בבראשית את כנען וחת בתור אחים וקרובים לעמי-כוש; אלא שבשעה שנכתבה פרשה זו כבר נשברה קשת-ההתים וירדו מגדולתם. מה שאירע לבשיתים ב ב ב ל ולחיקסום

Die El≈: מחות ותרגומם יצאו על ידי קנום צון כשנת 1907 – 1907 בשם: 1906 בשם: 1906 בשם: Auarna Tafe'n מחם אנו שואבים את כל הציונים. שאנו מביאים בזה. הכתבים החשובים האלה נמצאו בחרבות היכלו של אמנהום פ הרביעי (1379 – 1362) בכפר תל־אל-אמרנה במצרים.

<sup>2)</sup> עיין מה שמסופר בבראשית, ייד, ייה, כי, על מלכי-צדק מלך שלם והמסופר ביהושע (יי, אי — ג') על אדוני-צדק, מלך ירושלים, ועוד.

<sup>.</sup>K m u d t z o n . Die Zwei Arzawa-Briefe (1902). : עיין: (3

<sup>4)</sup> כך נהוג גם בעכרית: מלכי-אל. ישר-אל. ירמ-יהו. ישע-יהו. ועוד.

במצרים אירע גם לחתים המושלים בכנען. העמים הנכבשים על-ידם למדו לנהג ברכב וסוסים ושבו והפכו את פניהם נגדם. ואולם בארץ־כנען העצמית, שכבר היתה אז מאוספת מעמים רבים וששבטי הבידואים השמיים או השוסים" לא חדלו מלהחריד אותה מכל עברים, הצליח בידי גרודי-הכנענים לנער מעליהם את עול־החתים. כי בטחו ברוב רכבם וסוסיהם, עד שלא יכלו הנודדים השמיים, שבאו מן המדבר עניים ורוכבים על חמור או גמל, לעמוד בפניהם. ואולם הכנענים לא הצליחו לכבוש את ארץ־ההרים בל בנון, מפני שבהרים לא יכול דִּכְבָם ללחוץ את האמורי; ולא עוד, אלא שבדור, שבו נכתבו לוחות תל־אל־אמרנה, אנו רואים את מלכי האמורי עבְּדַ-שבדור, שבו נכתבו לוחות תל־אל־אמרנה, אנו רואים את מלכי האמורי עביר אש ירתו ועזיר והשמים עולים על ערי חבל-הים הפיניקי וכובשים את ערי-הכנעני מידי המצריים.

אבל בזה הגענו לפרשה חדשה של תולדות ארץ-כנען: תקופת ממשלת-מצרים על ארץ-סוריה. היא התקופה, שתתאים לזמן, שעליו נאמר: "והכנעני אז בארץ".

(פרק שלישי יכוא).



## הַסַפְרוּת הַבַּבִלִּית.

### מאמר ראשון.

מאת

## ש. פייגין.

#### א. תכונת הספרות הבבלית.

בין נהר-פרת ונהר-חדקל, במקום שעמדה עריםת-האנושיות והאדם ראה את ימי-ערנו המעמים, ישבו שלשה עמים כבירים: השמרים, האכדים את ימי-ערנו המעמים, ישבו שלשה העמים משל אולי פעם בכל הארצות שבאסיה המערבית, בחומר וברוח; כל אחד משלשת העמים נצר את יצירותיו בלשונו המיוחדת ובכתבו המיוחד. כל אחד מהם יצק עליהן את רוחו המיוחדת. אך כל העמים גם יחד, אף אם לא בזמן אחד, נמחו מעל פני האדמה ובמותם מתה גם שבינתם עמהם. ערטילאית התהלכה, אמנם, רוחם בכל ארצות-תבל, במזרח ובמערב, אבל איש לא הכיר בה, איש לא נזכר במפתחה ומשכללה.

מתו השמרים, האכדים והאשורים,— ומתה עמהם הספרות הבבלית, שכוללת את יצירותיהם של העמים האלה, ורק שרידים קלים נשתמרו מהן בתרגום יווני: ספרי בי רוסוס, דא מאסציוס, ועוד. אף הידיעות בדבר העמים האלה הגיעו לנו לא מתוך ספרי-עצמם, אלא דרך כתבי-הקודש, שמוכירים את התנגשות ישראל באשור ובבל, ודרך הסופרים הקלאסיים, שמסרו את הבדיות של הפרסיים.

אך יצירה אנושית, אֶנרגיה אנושית, כאֶנרגיה בכלל. אינה אובדת לגמרה. איש אפשר שלא תופיע בצורתה העצמית בזמן מן הזמנים. קרן־השמש הנבלעת באילן מופיעה שוב בתור משפעת אור וחם במנורתנו; מחשבה אנושית. שהגיעה למעשה, חוזרת ומופיעה בצורת מחשבה מקורית. ואף הספרות הבכלית. שהשפיעה בהשקפת-עולמה על כל התרבות האנושית, סוף־סוף הופיעה לפנינו גם בצורתה העצמית: בלשונותיה העצמית—השמרית והאכדית, ובכתבה העצמי— כתב־היתדות.

חריפות אנושית, שאין דוגמתה. פתרה את הכתב החתום. גאוני-היוה גרוֹטֶפּגד הגרמני, רוילינסון והִינְקְסְ האנגליים ואופרט היהודי, מצאו את המפתח לספר הבבלי; בוטה, ליארד, ראַסאם, "ועוד מלומדים הרבה, גם חברות שלמות, הוציאו את הספר הבבלי," בצורת לוחות של תמר וחקיקות על מתכות

ועצמים שונים מתוך מעמקי-האדמה על-ידי חפירותיהם הנפלאות באשור, בבל ושאר הארצות הקרובות. במשך מאה שנה עסקו גאוני-האנושיות בהשגת הספר הבבלי, בהכנתו ובהסברתו. אכן, ראויה היא הספרות הכבלית לגמול מצד התרבות האירופית!

ולא לחנם היה העמל. הספרות שנתגלתה האירה את כל מקצועות הרוח האנושי וביחוד יצרה את המצע להבנת ספרותנו, העתיקה שברוחה הכביר היתה לקנין כל האנושיות-על-ידי הספרות הבבלית אנו מכירים לא רק את אפני ההוראה וההשכלה של הקדמונים בצורת "סִילאבארים" שונים; לא רק את חיי-המלכים: מלחמותיהם, נצחונותיהם, צידם בניניהם שהם מתוארים על ידי המלך עצמו כמובן, בעזרת סופרו; לא רק את שלטונם הפנימי וחייהם החברותיים של הבכליים. בצורת מכתכים שונים בין המלך ובין פקידין או בין העם ובין המלך; לא רק את המצב הכלכלי והמשפטי שמתגלה בבהירות ברבבות-השטרות ובספרי־המשפטים – לא רק את כל אלה, אלא גם את הדת הבבלית: את אמונותיהם והשקפתם של הבבליים-האשוריים על יצירת העולם והאדם, על יחם האלים לאדם, על המבול וסבותיו; את תהלותיהם לאלים השונים. קינותיהם על - הצרות הכת והקם המר הספדי המל לארץ נכריה. הספדי האל המת והקם הלאומיות, על גלות השכינה בצורת שבות הפסל לארץ נכריה. לתחיה, הבעת הצער האנושי, שנצבר במשך דורות ונתגלה בחייו של כל פרש ופרש. התאוננות האדם על האלים המעותים את דינו. מלחמה במזיקים הרבים הממלאים את כל העולם ומשפיעים כל מיני מחלות ופגעים. אכן, עולם מלא חמרי ורוחני, של עם גדול במשך אלפי שנות-היסטוריה משתקף ככאספקלריה מאירה בספרות הבבלית. אמנם, המלומר במעמקי־האדמה; האָת של החופר עדיין הוא חותר במעמקי־האדמה; המלומר רצנוע עדיין הוא עסוק בפרסום החומר ומכינו בשביל חקירת הדורות הבאים. בלי שימצא קוראים ומתענינים הרכה; בתי-הנכאת מפיצים את גנוזיהם בעולם; חכמים מסוגים שונים מכררים, מעתיקים מתרגמים מבארים את העולם הזה. "עוד הדרך רבה" אבר דבר ברור אחד מבהיק בכל זיוו ומעיד על הכשרון האנושי הנפלא; הם פרות הבבלית קמה לתחיה.

הספרות הכבלית! באמת יאה לה יותר להקרא בשם "ספרות אסיה המערבית"שהרי כל עמי אסיה המערבית לקחו בה חלק: שמרים, אכדים, אשוריים, מהנים,
חתים, מלכי ארץ-ישראל לפני כבוש"ישראל. אבל למרות כיל אין הספרות אלא יצירת
העם הבכלי. העם הבכלי קבל, אמנם, הרבה מן העם השמרי. ביחד עם הכתב ומושגי
הפולחן והאמנות אפשר שקבל מן השמרים גם ספרות ממש; אפשר שיש יצירות
בבליות, שלא רק שמריות נכתבו, אלא גם שמרים כתבום. אך בכלל נממעה הספרות
השמרית בבכלית. היורשים הגדולים הם ששמרו על הספרות והם שפתחוה- האישורים
עשו, אמנם, הרבה לספרות הבבלית. כתכי־מלכיהם הגיעו למדרגת-התפתחות גבוהה.
יש גם סגנון מיוחד במכתבים, גם כמה וכמה שנוים אחרים. אף-על־פי־כן לא הם

יצרו את הספרות: הם רק קכלוה כשלמות לאחר ששנו בה שנויים קלים, שמרו עליה ורכזוה בנינוה העיד הראשה שלהם <sup>1</sup>). בזה גמלו לה את חסדה האחרון והחשוב. כי רק על-ידי זה יודע העולם עתה ממציאותה של הספרות הבכלית, בשעה שארץ=בכל עצמה רק פירורים וקמעים ממנה נתנה לעולם. אך הספרות בתור תוכן-יצירה באה מן האכדיים או הבכליים.

אמנם, את השם ארץ-בבל" לא ידעו הבבליים עצמם. בשבילם היתה ב ב ל רק עיר כשאר הערים. "ארץ אכד" היתה נקראת ארצם, כמו שלשונם נקראה "לשון-אכר". אבל כל העמים האחרים: העבריים, הפרסיים, ועודי קראו את כל הארץ בשם ארץ־כבלי. על שם העיר־הראשית. מרכז הרת. הממלכה והספרות. ואמנם, הספרות היא גם בבלית בעצם, שהרי התפתחותה ושביעת צורתה האחרונה חלו בתקופת ם סובבי מלך = בבל. הוא הרים את האל מרודך, אל-בבל, לראש-האלים. תקופתו הכניסה אחדות כדת מפני שוחסה את פעולות כל האלים העומדים ברשות-עצמם למרודך או הביאה את מרודך ביחם של קורכה עם האלים האחרים. כך נעשה מרודך בנו של אָאַ, שמסר לבנו את שלמונו; כך ירש את שם האל של עיר ג פור, עד שנקרא בַּל־מֶרְדָּךְ. הספרות, שניצרה במרכזי-הפולחן האחרים, שלא שמו לב למרודך, האל של בבלי נשתנתה בתשומת-לב אל העיבדה המדינית המכרעת: מרודך היה, לפי ספור-היצירה בצורתו האחדונה, היוצד את העולם, שהיתה מתחלה יצירת אדון-הארצות". ב ל מַנְפוֹר. הספרות הבבלית היא, איפואי ספרות העיר בבל בשורה ראשונה. כמו שהספרות האישורית היה מרכזה בעיקרו בנינוה בזמן הסרגוניים. אמנם, בבבל עצמה לא גלו החפירות כפרות מרובה כמו שגלו בנינוה; אבל הסבה היא מפני שבבל לא חיבה מיד לאחר שמת העם הבכלי בתור עם-שליט, אלא הוסיפה להתקיים זמן מרובה אחר מפלתה, עד שכל התרבות שלה נעשתה חומר לבנין בשביל תרבות העמים האחרים. ומי יודע כמה יצירות פיוטיות והיסטוריות שקעו בבנין בתיהחומר של הפלחים העניים שבאו לשבת במקום שלימי־העולם?...

וראוי להעיר מיד: קורא מידרני, שהוא רגיל לחשובלם פרות רק דברי-אמנות. לא ימצא בספרות הבכלית את מכוקשו בשלמות. אבל ספרות הרי מספקת לא רק את החביעה האָסתמית. אלא גם נותנת סקירה נאמנה על התרבות הלאומית. במובן זה יש ערך מרובה גם לספרות הבכלית, כי תרבות לאומית אינה מצומצמת בפיומ. הספרות הבבלית, כספרות כל עם, כוללת את כל סוגי-הספרות, שמפיצים אור על תרבות העמים שיצרוה.

הספרות הבבלית כוללת, איפואי את הסוגים האלה:

תהלות, תפלות, ורויים, ב) ליריקה: תהלות, תפלות, ורויים,

ו עיר אשור (קלעתשרקת). שספרותה ההחילה מתפרסמת על־ידי הגרמנים בזמן האחרון. למרות חשינותה. אינה אלא אחר מן המרכזים האשוריים-הלאומיים. כמו שנדאה ממה שהיא מיתכת את היצירה לאַנשר-אשנר הספרות הכבלית-האשורית כללית היא רק בנינות.

הספרים; ג) השבעות; ד) דברי־אורים; ה) תורת־האורים; ו) מיס־-

ות - הממלכים, היסטוריה. אגדותי כתבות=המלכים, היסטורי=. II. מפרות - הממלכים משפט. גראפיה; ה) מכתבים; ט) משפט.

III. ספרות=החברה: י) שטרות ומכתבים.

.IV מפרות מדעית: יא) פילולוגיה. רפואה, אסשרונומיה, אצשגנינות, ועור.

. ספרות = עממית: משלים וספורי-עם, ועוד

הקו היסידי של הספרות הככלית, כמו של ספרות כל עם מזרחי, היא הדת. לא רק האָפים. הליריקה, הגדת-העתידות וההשבעות, שהם דתיים בעקר, אלא גם שאר סוגי-הספרות יש להם איפי דתי: המלך ההולך להלחם ולכבוש ארצות בפקודת אַליו הוא הולך ובשבחם הוא פותח; בברכת-האלים מתחיל ענינו של כל מכתב; אפילו בשמרות מופיעים פה ושם ענינים דתיים. ואמנם. הספרות הבכלית לא רק דתית היא בתכנה: היא אף נוצרה במרכזי-הדת. כל מקדש גדול היה גם מרכז ספרותי; מקדש-שמש בספר, מקדש-בל בנפור, ועוד. היוצר היה הכהן: הוא העתיק את האָפים, השירים ההשבעות והאורים וכתב חדשים בנוח עליו הרוח העתיק; אך הוא שכתכ גם את דברי המלך או הנסיך וגם את כל עניני־האמנה השונים. הכהן הבבלי היה מאחר בזמן העתיק כתר-כהונה. כתר-מלכות וכתר-תורה. כתר-המלכות ידעה להשתהרר בזמן העתיק כתר-כהונה גם באשור וגם בבבל; אך שחרור התור ה מן הכהונה, על-ידי הנביאים ואחר-כך — על-ידי הסופרים, לא היה בבכל: הכהן נשאר גם הסופר על-ידי הנביאים ואחר-כך — על-ידי הסופרים, לא היה בבכל: הכהן נשאר גם הסופר והספרות נושאת עליה חותם דתי.

רק הדבר הבא במגע עם הכהן נשאר לזכרון. אבל חיי=העם במלואם, עם אהבתו. 
יגונו ושמחתו, נשארו מחוץ לספרות, כי לא היו ראויים בעיני הכהן הבכלי לשמרם 
לדורות. ואולם חוסר הספרות העממית=פיוטית אינו מעיד על חיסר החיים העממיים 
כמו שספרי הדרוש והפלפול. שהופיעו בספרתנו בתקופה ידועה, אינם מעידים כלל וכלל. 
שכל עמנו עסק בתקופה ידועה רק בזה בלבד. בבכל. כמו בכל ארץ, היה הבדל בין היוצרים. 
המושבעים ועומדים לשמור על סוגי־הספרות המסורים, ובין היוצרים המבעיים. ואולם 
בכל ארץ וארץ מתחדשת הספרות פעם בפעם על־ידי מגע בעם: הפצת הספרות 
הרשמית בין העם וכנום הספרות העממית לתיך גיזי הספרות הרשמית. בבבל נשארה 
הספרות כולה רשמית: העם נשאר מחוץ לספרות, יצירותיו לא הגיעו עדיה והיא 
נשארה סתומה בשבילו. זוהי הסבה, שכל הספרות בת ארבעת אלפי שנות־תרבות 
הלכה לאביד: לא היה נושא חי, שימסור את נפשו עליה, שיְקנֶהְ לדורות הבאים בתור 
סנולת־הרוח.

#### ב. הספרות הפיומית.

משני סוגים היתה הספרות הפיוטית בכבל: פיוט אָפי ופיוט לירי. הסוג השלישי של הספרות, הדרא מה, לא נתפתחה בכבל כמו שלא נתפתחה בספרויות השמיות כולן, והספרות העברית אף עמהן.

האָפיקה ביסודה היא התגשמות-היש: האלוהי והעולמי, הטבעי וההיסטורי. האדם שואף לראות את עצמו בתור חוליה בשלשלת, שקצותיה נוגעים באין=הסוף שלפנים ושלאחור. רא שית=ההוה וא חריתדהימים — שני אלה יחזה האדם ויקשט ויפאר פעם את הראשון ופעם את השני. בין שני הקצוות תזרום ההיסטוריה האנושית שגבוריה נעוצים בקצה הראשון ונביאיה — בקצה האחרון. כל ההיסטורית האנושית בעיקרה היא היסטורית=האלים, היסטורית=הגכורים והיסטורית=הנביאים. כך תהיה בעינינו אם נבין ככל אחד מאלה לא את המקרי וההיסטורי, אלא את הנצחי והמופשט שבהם: האלחים הם גם הטבע ותוצאות השקפת־ה אלים; הגבורים — מניעי=ההיסטוריה בחומר או ברוח; הנביאים — הנושאים את נפשם לאחרית=הימים, בהעמידם חזון=האחרית מעל להיסטוריה, בתור נקודה, שאליה ישאפי, כמו אל תוצאת השקפת־ה חיים.

סכימה זו. שהיא בולמת בעיקרה בספרות העברית, מתאמת בחלקיה הראשיים גם לספרות הבבלית. אמנם, חתימת כתבי-קדשיהם אינה ידועה לנו. וכנראה. גם לא היתה במציאות. אין השימה בולמת בה כמו בתנ"ך. אף־על־פירכן היא ברורה למדי.

האָפּוֹס הבבלי, שכולל חמרי מיתולוגיה בצורה ספורית, ממלא את החלל שבין ההיסטוריה המסורה ובין ראשית=ההויה, מקשר את ההיפעות המדיניות והתרבותיות ביסודי=היסודות של היסטורית־העילם — בא לים. האלים הם אבות=האנושיות. האלים נבראו תחלה, ואחר=כך — האדם. אחר תקופת-האלים מתחלת תקופת=הגבורים, שבעצם הם התגלמות האלים בארץ. זוהי תקופת־המעבר בין תקופת=האלים ותקופת הגבורים ההיסטוריים; מסומנים הם הגבורים האגדיים בספרות הבבלית. כמו בספרות העברית, בתור גבורים שלפני המבול. אבל ה"גבוריות", כנראה, לא מצאה הן בעיני מסדרי כתבי=הקודש ונשאר לה רק זכר סתמי: "אלה הם הגבורים אנשי השם", שנולדו מבני-אלהים "הנפילים", שלקחו "נישים מבנות האדם, אשר בחרו", בלי שספרו מה היתה גבורתם. הבבליים גלו במקצת את גבורת-גבוריהם; יותר מזה—היוונים ...

האָפיקה הכבלית נצטמצמה בתאור שתי התקופות, בשעה שהגבורים ההיסטוריים לא הוארו באור היצירה האנושית אלא במקצת. בעוד שבספרות העברית, וביחוד בספרויות האירופיות, דוקא גבורים אלה מתוארים בפרטות ובהתלהבות יתרות. אך גם הבבלי האטין, שכל תקופת ההתהוות ההיסטורית נעוצה בהוויה, וגם נושאיה של הראשונה יוארו על-ידי נושאי-האחרונה: האלים.

ספורי-אלים, ספורי־גבורים, אגדה היסטורית – אלה הם טפוסי האפיקה הבכלית.

כמו שהם מפוטי האפיקה המזרחית בכלל, בלי להוציא את זו של ישראל, למרות מה שזו התחילה לא באלהות. אלא בספורי-היצירה; שהרי רמזים על יצירות-האלים, שבמובן, נעשן כאן מלאכים. נשתמרו בספרות החיצונית ובתלמור, ונבלעו בקבלה.

הליריקה באהבכל ספרות אחר האָפיקה: ארכילוכוס וסימוגידם באים אחר הומירום והסיודום ויצירת המינוננגרים אחר הניבילונגים (את העריכה. כמובן, אין להביא בחשבון). תהלים—אחר התורה ונביאים ראשונים. הליריקה היא יחסו של האדם לעולם, בשעה שהאפיקה היא רק השתקפות העולם כשהוא לעצמו. שונה הוא תוכן הליריקה בזמנים השונים כמו ששונה היחם של האדם אל העולם: בקשה ותחגונים לאלים, הערצת גבורתו, תהלת הגבורים, תאור יפי=האהובה, כל זה הוא תיכן-הליריקה; הליריקה בהתפתחותה סגעת עד לידי חזרת האדם אל עצמו: נפשו ורחשיה נעשים עצם הָכנה. הליריקה הבבלית לא הגיעה למדרגת-התפתחות זו: מעש מאד בה מן האינדיווידואליות, ומפני כן כל השואה בינה ובין תהלים שלנו לא תעלה יפה אלא במהות, אבל לא בתוכן. הליריקה הבבלית, שכוללת תהלותי תפלותי השבעות, חשוכה לנו במה שהיא מפיצה אור על הדת המעשית הבבלית. באָפיקה הבבלית נראית תורת העולם והאלים הבבלית. בליריקה -- יחם האדם הבבלי לאלים. תכונת האלים והשפעותיהם, על-ידי מה בא האדם בקשר עם האלים, התנכרותם ואמצעי־ההתקרבות אליהם. ויחוםו של האדם הפרטי לאלים, שהוא נשמת הליריקה הכבלית, אין לו צורה אנדיווידואלית שהורה והוא כתפלה העברית. שמביעה את יחס-הכלל. הרבה צער ורחשי-לב עדינים של מאות דורות. של רבבות אנשים הוצקו לתוך המלים האלו; אבל איש לא מסי את שם היוצר הראשון שלהן. ולא רק היחם לכלל נשתמר בלירקה הבבלית. היא נעשתה גם חומר דתי־פולחני.

ולא רק ה'חם לכלל נשתמר בלירקה הבבלית. היא נעשתה גם חומר דת'־פולחני. שמישפיע בתכנו על האלים בלי קשור עם לבו של המתפלל. ולפיכך אנו מוצאים בכבלית תפלות נהדרות ב ת ו ר ה ש ב ע ו ת : אלו שמשו גם להשבעות כנגד מזיקים ונשתמרו בתור נושא קדושה עצמית.

אבל אם האָפיקה, שהיא מְשׁקפּת את העולם בציור=האדם, והליריקה, שהיא משקפת את האדם ביחוסו לעולם, התפתחו במזרח בכלל ובככל בפרט. הנה הדראמה, שיסודה הוא מלחמת האדם בעולם, מלחמת האדם בגורלו, באלים, בחוקי=החברה, לא יכלה להתפתח לא בישראל ולא בבבל. הישראלי הכיר, שיותר מדאי צדיק הוא ה', ואי-אפשר לו לריב עמו. ובשעה שמתחלת מלחמה, בא ויב, שם מופיעה באמת ראשית=הדראַמה. הבבלי הכיר, שהכל בידי הגורל: אין לשנות ואין להלחם; בעוד שהיווני, יוצר-ה דר מה ומשכל לה, התחיל במלחמה בגורל ובאלים. לא מקרה הוא, שדוקא היצירות הנלחמות באלה נשתמרו בדראַמה היוונית ושמכל יצירותיו של שדוקא היצירות הנלחמות באלה נשתמרו בדראַמה העולמית. אלה האומרים, אֶם חילם אך "פרומיתיאום" בלבד נעשה קנין הספרות העולמית. אלה האומרים, שהעדר דראַמה עברית עתיקה מחומר האמונה בגורל, מן הבחירה החפשית מוצאו. לא

שמו לב לספרות הבבליתי שהיא האמינה בגורל, ואף-על-פייכן לא יצרה שום דראמה. אין זאתי כי המלחמה בגורל ובאלים אי־אפשרית היתה לבבלי; ודבר זה הוא שגרם למה שלא נתפתחה הדראַמה במזרחי למרות יסוד-המלחמה המומבע בכל הבריאה.

הדראמה לא נתפתחה בכבל, אבל התחלה של דראמה נעשתה גם בה-ראשית הדראמה, כראשית כל הספרות, היא הדת. גם ביוון נתפתחה הדראמה ממשחקים פולחניים; בימי-הבינים התפתחה הדראמה ממשחקי הכנסיה בחגים. הקריאה בימי-החג הבכליים מעניני-היום הביאה גם לידי הצגה דראמתית של התוכן. צימֶרן היה הראשון, ששער, כי א:דות-האלים של היצירה הוצגו באופן דראַמתי. כפי הנראה, גם הספרי = תמוז והקשור בזה היו מוצגים.

הספדי-תמוז היא בשתי מקהלות, של גברים ושל נשים, של שֶׁרים ושְׁרוֹת כהספדים, על כל מת. המקהלות רן ה״בעל המוב" וה"אשה דמובה" הנזכרים בהספדים, שהם עובדי האָלה עִ שְׁ תַּרֹּר ״עשתר הפיתחת", כלומר, הכהנת המשרתת במקדשה של עיצתר, היא המביעה את צערה על אבדן אהוב-נעוריה, והמקהלות עונות לה בחזרות כמו לאדון" או בתאורי∍התמוז החוזרים בכל מקום. ולפעמים יופיע תמוז עצמו ויאמר את פסוקו הקצר: "למלחמה אלכה, אני הגבר, אורח בל ישוב ב" — ו״ירד שאולה", כלומר: אחד מן העובדים, המציג את תמוז, נעלם. עשתר (אהובתו) או גשתן-אַנַ (אחותו) תפתח:

הוי, גבור נַן־אַ=ּוֹ, הוי, אַלי דמו,

הוי בן ננְגִשְׁוִירַה, ועוד .٠٠

אחר-כך באות המקהלות, שמביעות את יחס העם העובד אל חדלון-הצמיחה: עַר מָתַי הַנִּצָּה הָאֲסוּרָה,

עַר אָנָה הַצָּמִיחָה הַקְּשׁוּרָה...

דבריו של תמוזי הספדה של עשתרי שיחתה עם השדים השונים. השואלים על סבת-בכיה. יחם העם להַעלם האל, חפושה של עשתר בשאולי השיחה בינה ובין מלכת-השאולי שיחתה עם תמוזי התאוננותה על חדלון כל פְּרָיָה וְרְבִיָּה בטבע, בקשת-המים, שהיא מבקשת על התנובה, גאולתו של תמוז, — כל זה מקבל חיים וממשות רק כשאנו מציירים כל זה בצורה דראמתית.

אבלי אם הדרא מתיות לא חסרה ביצירות הבבליות, הנה הדרא מה בתור יצירה ספרותית מפותחת לא היתה בבבל. גם בישראל לא נעדרה הדראַמתיוּת; ד"ר חכם הראה במאמרו החשוב "שרשי הדראַמה" (האזרח", ב'), שהנבואה היתה מוצגת על-ידי מקהלות ונביא, שבא במקום ה'. אף=על-פי=כן אין הדראמה ישראלית ומזרחית, מפני שבתור מפוס ספרותי נוצרה לא בישראל ולא במזרח בכלל, אלא ביוון.

קשה לסמן בכל אחד מסוגי הפיום הבכלי את תולדותיו והתפתחותו מפני שלא

נזכרו על היצירות הפיוטיות שמות יוצריהן: הכל היה עתיק ואין אישי, שחשב את הצירה לקנינו הפרטי גם בשעה שיצר מ מש. רק המעתיק היה מזכיר לפעמים את שמוי אבל לא את היוצר: זה האחרון חשב את עצמו רק למעתיק ברוחו דברי קדמונים, מעתיק, שאין לו משלו כלום. לא משום ענוה לא הכריזו את שמותיהם. אלא מתוך הכרה אמתית, שהכל נובע מזמן שהאדם היחידי לא היה עוד במציאות וכל בני-האדם היו רק אדם אחד: הכלל.

והספרות הפיושית. שערכה חשוב ב עי קרה להכרת הדת הבכלית וחייה הכלליים. אינה משוללת גם ערכים אנישיים טהורים.

אחד מן הערכים האלה הוא היגון. מה רב, הוי, מה רב היא היגון בכבל הרחבה והברוכה ! – קריאת־אנחה זו מתפרצת מלבו של החוקר את דפי השירה הבכלית. אין אף קו-אור אחד, הכל יאוש שחור. האדם רפה-אונים הוא: בידי הגורל נתן, אין לו שום תקוה להנצל ממנו בלתי אם בהמיתו את עצמו.

כל ימי=האדם רעים: מחלות, שדים, מלחמות ומגפות. וכי יש לו גמול בעד זה? תמו חייו והוא יורד לארץ-צלמות, בלי אור שמש ובלי תענוגי=החיים המעטים. לפעמים גם מנוחת=השאול תחסר: רעבים וצמאים ידדו הרוחות הערטילאיות במדבריות, יסתתרו בצל קיר נטוי זר ויציקו בזעמם לבני=האדם החיים על פני האדמה.

העתיד סתום ואינו מושך את הלב. העבר וההוה רק צער ידעו ומלחמה. מעט גן-העדן, שהקציב העברי הקדמון ל א ד ם ה ר א ש ו ז , אין לבכלי. האדם-הראשון הבבלי. אַ ד פ ה, נקרא השמימה והיתה לו הזדמנות לקבל חיי-נצח, אבל מומת אָאַ אֵלוֹּדּי מנעתו והוא הזר לעפרו.

מלא־מלחמה הוא העבר. נולדו האלים— והמלחמה התחילה. העולם במלחמה נברא. מן השמים והארץ עוד יטפטף הדם של אַם־האַלים, תַּהַמַת. האדם נברא מדמו של אל שחוט.

את מלחמת הדמים של האלים ממשיכים בני האדם הבאים אחריהם במשך כל ההיסטוריה האנושית בבל, ארץ התרבות, מרכז הדירה של הספרות הבבלית, היתה פתוחה לזרמי האויבים מכל עברים. ממזרח באו בני עילם, קשי, מדי ופרס; ממער ב—תנודות שמיות ערביות וגם בפנים הארץ, בין הצפון והדרום, בין אכד ושמר בראשונה ובין אשור ובבל באחרונה, היו מלחמות עד אין קץ. ומצב זה משתקף גם בספרותה של בבל: בתורתה ובשירתה גדול היה הצער בשירי העם ואף בהשבעותיו.

זקן ויגע מופיע הבבלי בספרותו, כי הרבה ראה בימי-חלדו. השמש זורחתי עיֹלָה בגבורה על פני השמים. אבל הבבלי יודע, כי לא לעולם תחיה, כי תשקע ותמות. היָרַתַּ נולד, גדל, מגיע לגדולה, מגיה אורו על־פני האדמה. אך לא לנצח הסנו ; השדים הרעים גלחמים בו ולוקחים אותו בשבי — ואין אורו מגיע עוד אלינו. האלים חלשים הם כבני-אדם: אף הם יודעים את המות. אבל הם יקומו וישובו

והאדם לא ישוב לעולם.

האלים הבכליים חלשים הם כעם הבכלי ופחדנים ואוהבי-מנוחה כמוחוי. הכל מושג בערמה, במזמה. אין יושר בחייהם, אין גבורה אצילית, אין רחבות ונדיבות. אף אחד מהם לא נועז להלחם בתקמת זולת מרודך; ולאחר שזה נצח את האַלה הקש נעשו האַלים עבדים למרודך, שהם מרבים לספר את גבורותיו ולפזר לו תהלות ותשבחות.

ראש-האלים החלים להשמיד את האנושיות' האל אֶאַ חס עליה ורצה להצילה. אבל אין לו די אומץ ככל דרוש לדבר זה. והוא אך יועץ להערים על האל ולבנות תיבה. אַדפה בן אָאַ נקרא למשפט לפני אל־השמים. ואביו החכם מלמדו להחניף לאלים. שיפגוש על דרכו, כדי שימליצו עליו מובות.

חוסר־מוסריות זה נובעת מטצב־החיים של העם.

העם החלש, הנכנע, המוכרח להחניף לכובש ולרקום מזמות כדי שיתקיים, מיחם את תכונותיו של ו לאלים. העם השלים עם גורלו: הוא מצדיק את המושלים, מצדיק את האלים. חוזר הוא אחר הכהנים דברי-תהלות מונוטוניים ומשעממים לאלים. יש. אמנם, שתתפרץ שאגה מלבו, שלא צדק האל בריבו, שהמיב רע הוא בעיני האל, שמקנא הוא באושר-האדם; יש שהרגש מתאר בהתלהבות ועויז את מלחמת כל העמים זה בזה, עד שיקום האכדי וינצח את כולם. — אבל רק שירה יתומה היא שירה זו לא מצאה לה ממשיכים ומשכללים.

האהבה, התענוגים, הבנים, הגבורה — רק יגון בסופם, האהבה ותענוגים מביאים צער לבני-אדם. עשתַר, אֱלת־האהבה, השמידה את כל אוהביה. גיל גַ מֶ שׁ בָּוֹ לֹה גם אינו רוצה באהבתה ובהבטחותיה. הגבורה והתחלה מעוררות את נפשו של הגבור ; אבל מה יתרון להן אם אין הצלה מאותו המצב הגורא, שהלב לא ירפוק והאוזן לא תשמע? גילגמש, אחר כל נצחונותיו, נרעש עד היסוד, עוזב עיר ומתים ומבקש את הנצה, אבל אז הוא שומע רק את דברי האֱלה: את המות שָּׁמוֹּ האלים חוק לאדם ביום הבראו!

תורת־העם לעת-זקנתו נושבת מתוך דפי הספרות הבכלית הפיוטית: "הבל הבלים, הכל הבל!"

ירושלים, ניסן, תר"ף.



## הומניסמום יחודי

(המשך).

מאת

# א. מ. ליפשיץ.

כנגד ההומניסמום הקלאַםי קמו רבים לערער עליו ולבטלו. אלה הם בעלי הריא ליסמוס החנוכי ואחרים לפי דעתם אין רשות לחברה לקבוע חובה אלא למודים מביאי תועלת ליהיד ולרבים; אין לה רשות לדרוש דעת ענינים, שיש להם רק ערך היסטורי. שלא יקלו לאיש את דרכו בחיים. את מלחמת־החיים. הלמודים ההומניסטיים אינם מביאים תועלת לאיש. את הספרות העתיקה אפשר להכיר מתוך תרגומים ואין להפריז על ערכה; דוקא דמות האנשים המתגלית בה אינה ראויה להיות למופת מוסרי לבני=הנעורים בזמננו. ומלכד זה אין התכלית הנרצית מושגת כלל, יען כי גם מספר רב זה של שעות לא יספיק להקנות ידיעות שלמות, והתלמיד יודע למודיו למקוטעים, ולא יגיע לידי הכרת האנושיות העתיקה ביפיה. ואם להשפעה הנה השפיע המקרא על העולם יותר מהומירום; ואם לפיוט – במה נופלת גם העברית וגם ההודית מן היוניתי ולמה ונרעו השירה ההגותית (הלירית) שבתהלים, ושיא= האמת בנביאים, ועמקות המסתורין ההודיים בפיומם הערפלי ועשיר-הגוונים ? – היונית ואי משום והרומית נלמדות. אם כן, רק לשם העבר, ולמודי־העבר אין להם ערך בחיים. ואי משום מקום הלמודים בחיינו ורשמיהם בספרותנו, אדרבה היא הנותנת, שנשתדל להפטר . מהם ומהשפעתם. אחרי צאת הלשונות האלו מבית הספר, תעבור השפעתם גם בחיים. קיצוניים טענוי שבכלל למוד לשונות, כלומר. לבוש שונה למחשבת האדם. עלול למשמש את המחשבה. די לו לאדם, שידע את לשונו הוא, ואף זו באפן מעשי. בלי הסבר בלשני, ומלבד זה שפה אחת מתווכת, כגון איספירנתטו וכיוצא בה, שצריך להסכים עליה. אין לשאת בעול העבר; די שנדע ליהנות מן ההוה. ההיסטוריה אינה מדע, אלא ספורי-מעשיותי ואין בינה ובין ספרות יפה ולא כלוםי בהיות שאין ביכלתה לסכם תורותיה בכללים ולחוקק חוקים, שיתוו מעגלי העתיד לבוא על יסוד העבר. את מקומה צריכה לרשת הסוציולוגיה, שתורנו את כחות החברה ופעולתם ותלמדנו להכריע בשאלות הוה ועתיד.

על האדם להכיר את האדם ואת הכוכב, שעליו נחיה, ואת האיתנים, שישעבדוהו על האדם להכיר את העולם הממשי, שבו יחיה, ובחלקיו

ישתמש כל ימיו, עליו להקנות לעצמו את הבנת התקונים בחרושת ובאומנות המתחדשים בימיו, את הבנו המעשים, שהוא עצמו עושה יום-יום. אף האדם הוא חלק מן המבע, ועל-כן גם את עצמו עליו להכיר בתור חלק מן הכלל הזה. ולא רק ידיעה והבנה, אלא גם הכשר-מעשים יש לדרוש, לבל יחא האדם כּגִּרִם בעולם עשיר זה. ויש מגיעים לידי כך, שאין אדם יודע דבר אלא אם כן עשהו.

בגלל כל אלה צריכים להיות מדעי-הטבע ותולדות=הטבע יסוד כל השכלה. צורך טבעי לאדם לדעת את מהות הטבע ועלינו לספקו. המקצועות הללו יכשירו את חושינו לראות ולהתבונן ולעשות נסיונות. בהראותם אותנו את הטבע במערכת=סבותיו וביפעת-תכליותיו יקרבונו אליו. בסדרם את כל חזיונות-העולם למערכות ולסדרים, למינים ולסיגים, זה למעלה מזה, ירגילו את האדם לסדר רוחני. בחוקקם חקים לטבע יעמידוהו מול המציאות מול ההכרח, יורוהו מחשבה כציאותית ממשית. מדעי-הטבע יוליכו את האדם בדרכי-החקירה של כל המדעים, בדרכי-הנסיון, שבהם יודין בזהירות הנרצה מול השערות ושימות, ובהערכת עובדין כמו שהם. מדעי=הטבע יפרשו לו לאדם, את כל הקטנות והגדולות אשר סביבו, את אשר תעשינה ידיו ואת אשר יאכל וישתה וילבש.

ולבלתי המנע מכל היתרונות, שיש לידיעת הלשונות העתיקות, נוכל לבקש תועלת בהוראת לשינות חדשות. בכל ארץ יש צורך למשכיל לדעת עוד אחת או שתים מלשונות-העמים. התפתחות העמים, תולדות תרבותם, מצרי-ארצם ויחוסיהם המדיניים יכריעו. לאיזו לשון יש לתת את היתרון, ברוב מקצעות-המדע נצרכת היום ידיעת לשונות אחרות, שבהן ישנה ספרות עשירה למקצוע ההוא. ביחוד העמים הקטנים זקוקים להורות לשונות שתי-עולם. ויש ארצות, שבהן ידיעת שתי לשונות מהלכות הכרח.

ובלמוד לשונות חדשות יש תועלת ממשית ושכרן בצדן. כל לשון תגדיל את האפשרויות בחיים. המוחר יבקש על ידן קשורי-מסחר הדשים, הנוסע יצא חוץ-לארצו, איש-המרע ידע מה שנתהדש מחוץ לגבולוי וכל אדם בְּהָנָה על-ידי כך מיצירות של יסברות זרה, והכרת תכונות∗עמים תרחיב אפקי=אדם ותפרש לו תולדות העמים החדשים וחייהם, שהם סוף-סוף עיקרי כי הם ההווה. הם החיים.

עכשיו למודי הלשונות העתיקות מונעים את כל המוב הזה מן התלמיד בקפחם את מישב שעותיו. ובהוראת הלשונות יש הוראה במקצת לדרישות ההומניסמום. בשימם את נקודת-הכובד בה בהוראת הספרות ובהברת רוח העם. שהלשון — לשונו.

היתה תקיפה, שבה היתה הצרפתית לשון המשכילים והדיפלומטים בכל הארצות, כמעט לשון אינטרנאַציונאַלית. האנגלית כבשה לה מקום רחב בחיי המסחר והחרושת וקנתה שליטה על ארץ רבה. ואף הגרמנית. יצירותיה הפילוסופיות והפיוטיות. ספרותה המדעית העצומה וספרות התרגומים העשירה מזקיקות רבים לידיעתה, ויש מקצועות כמדע כגין הבלשנית המזרחית). שאי-אפשר בלעדיה.

על יד הגמנסיון נתכסס. אם כן, בית-הספר הריאליי מתחלה בתור בית־ספר

מקצועי, שתכליתו מעשיתי אבל לסיף לבש צורה אחרת. אינו עוד בית-ספר מקצועי למסחר ולאומנות בלבד, אלא תכליתו לספק את תביעותיו של הריאַליסמוס החנוכי, שהוסבר כאן, והלמודים הריאליים הם בו מרכז הלמודים. מצד אחר נתקרב לתביעות ההומניסמוס בהיות להוראת הלשונות בו התפקיד לתת לתלמידיו השכלה הומניסמית ספרותית. נעשה גם נסיון ליסד מפום של בית ספר העומד בתווך, אלא שעדיין לא הוברר מיבו.

מצד אחר הוקצע מקום רחב גם ללמודים הריאליים גם בבית=הספר ההומניסטי-תולדות-הטבע ומדעי-הטבע נלמדים כאן במדה מספקת 1). ובכלל בנוגע לטענות בתועלת המקצועות הריאליים, בא ההומניסמום ומקבלן ומסכים להן. בניגע לרוח הכללית אין ההומניסמום רוצה לשנות משלו.

לרבר אחד שני הצדדים מתכוונים: לתת גוון וצורה לבית-הספר, לעשות למודים ידועים ללמודים מרכזיים. הכל מתנגדים לאחיזת החבל בשני ראשיו. שני מיני בתי-הספר מתקיימים וממלאים תפקיד בהיי-העמים. הקבוץ של בית-הספר מקבל ברוב ימים אופי שונה, אפילו התלמיד מתבדל לפי בית-ספרו ברוב ימים. יש הבדל מהותי בין שני המפוסים. בהיות בשניהם למודים אחרים בשרכז-התכנית, ולא תתכן התרכזית למודית כפולה בבת אחת. גם נסיונות בארץ-ישראל הראו, שהתאחדות שני קורסים. הומניסטי וריאלי בבית-ספר אחד אינה עולה יפה.

וכך לא הגיעו, אמנס, לידי הכרעה במחלוקת זו, אבל הגיעו לידי פשרה ידועה. מה גרם לבטל קיצוניותם של החולקים. ועל יסוד מה הגיעו לפשרה ? כמדומה, שבעיקר גרמו לכך מגמות חדשות, שמכלי משים החלישו את כח ההתנגדות. ההומניסמום הלאומי, שנתחזק אז, הוא שהבליע את הנגודים ביצרו קרקע משוחף לשני הצדדים ובתתו להם שאיפות ורעיונות משותפים, שבהם הכל מודים.

ההומניסמוס הלאומי רוצה לשמור על הגון ההומנסמי של בית-הספר הבינוני. רוצה הוא באותה השכלה ספרותית היסשורית, שהיא היא השכלת המשכילים היום; אבל הוא שואף לעשות את הלשון הלאומית וספרותה ואת המדע הלאומי, כלומר, את חקירת עַבְּרוֹ וקניני-רוהו, לנושא ההומניסמוס בבית-הספר הבינוני. אדם מופשט ואנושיות מופשמת אינן במציאות והרוצה לדעת את האדם על-כרחו עליו לבקש את האדם בצורותיו הלאומיות השונות, שהן חיות וקיימות בהוה או שחיו ועכרו מן העולם.

<sup>1)</sup> בגמנסיות: בפרוסיה: 8 שעות לשבוע בתשע כתות תולדות־המבע, פיסיקה. הכוללת גם את הכימיה ושאר מדעי-רמבע, 10 שעות. באויס טריה: תולדות־המבע 10 שעות. פיסיקה 10 שעות (כמיא אין לחור). אונגריה: תוה״ם: 8 שעות. מדע-המבע 8. רוסיה: פיסיקה 7 שעות. בתכנית הלמודים של שנת 1890 לא מצאתי תולדות-המבע כלל. כל אלה מוסדות בעלי 9 כתות — כמדומה שיש אצלנו. בארץ ישראל, מוסדות בינונים, שיש בהם כפלים בשעות. במרינות, שבהן הרבו בשעות של מדעי-המבע, נעשה זה על־פי רוב על-ידי נכוי משעות המתימתיקה.

ובלי משים חַעָשה אומה אחת קנה-מדה לאנושיות, צורה אידיאלית של אדם, שהיא תבוא ללמד על כל שאר האדם. בחיים הדברים הווים כך, שאדם יושב בתוך עמו ומכיר את סביבתו, וזהו מפוס-האדם, שהוא מכירו, וממנו הוא דן על הכלל כולוי ואין לך דבר מבעי מאשר להמשיך מצב זה בבית-הספר. שהוא המשך החיים ופרוזדור להם.

אדם קרוב אצל עצמו; ומי קרוב לנו מעמנו ומחייו, שנחים בעצמנו ושלהבינם אנו צריכים. ומחויבים? — התגלמות זו של אנושיות בקרבנו ובלבנו היא; את עצמנו את עצמם נפרש לתלמידים. וכאן ההבנה קרובה וההסבר קל. שהרי כל הקנינים הלאומיים דמנו ובשרנו הם. הדברים קרובים אלינו בפינו הם, ואין צורך לחתור אחריהם במעמקים. כאן נוכל להקיף את כל החזיונות, להגיע לחדירה עמוקה, נוכל להשפיע גם על החיים לצרף את הפרומרום שבחיים לדינרים רוחניים גדולים, ליצור כללים שירחיבו את האפקים הרוחניים ויעשירו את ההרגשה הלאומית.

הלמודים הלאומיים ישמרו על הרציפות הלאומית בפרשם את ההוה הלאומי מתוך העבר. יחבבו את הקנינים הלאומיים לדור וישמרו עליהם מכליה. קנינים רוחניים. כשאין יד הדורות ממשמשת בהם תדיר. צפויים לשכחה; על-ידי הסברה ופרוש ימנעים מלהשתקע ואת האוצר הלאומי — מלהדלדל. שכר-הלמודים הללו בצדם, בהוסיפם התפעלות לאומית, בעוררם את הבנים למלא חובתם לכלל בשעות רגילות, לצרף חפק-לבם ונפית-נפשם למלוי-חובות ולהקריב קרבנות גדולים בהתרגש שעות על העם.

הספרות הלאומית היא בית-הגנזים של רוח-העם, הלשון היא התגשמות רוח-העם. על המשכילים לדעת את לשון=עמם, להבינה בכל היקפה, לשלוט בבמוייה מהם השפעה לשונית יוצאת על כל העם. משכילי עם ועם הם נושאי הלשון הספרותית בעם. את ההגיון הלשוני יכול אדם לרכוש לו גם מלשון זרה או מתה; אכל את החיים הפנימיים של לשון יוכל אדם להרגיש רק בתוך לשון-מולדתו. רק בה יוכל לחוש מהות=לשון, התהוות=צורות ויצירת=מלים וחלוף-הוראות והסתבכות-משמעות והשגת סוד ההתפתחות וההויה על אמתותו.

הומניסמום לאומי זה בצר לו מקים גם בבית־הספר הריאלי ואחה את הקרעים מעט. כל בתי הספר בתי־ספר לאומיים הם; קודם כל צריכים הם לשרת לצרכי־עמסי וגם בבית־הספר ההומניסטי הצרו את מקום הלשונות העתיקות, והשלימו מה שלא יכלו אלה לתת — את הבנת-ההוה. ועל כל הלמודים נסך הוא מרוחו ומהתפעלותו. ברוב מדינות-גרמניה התחילו מלמדים את ספרות ימי־הבינים — ביחוד את שורת הניבֶּלונגים, במקורה. כדי שיכירו התלמידים דרגי-לשון, שקדמו ללשון-ההוה. בכתות נמוכות יושם לב ביחוד להכנים את התלמיד לעולם האגדות הלאומיות. בקצת מדי נות - ג ר מ נ י ה נתחדש חוק, המצריך ציונים מובים דוקא בלמודים הגרמניים. בעוד שבשאר הלמודים די בציון מספיק. וכמו־כן בשעת בחינת-הבגרות יצליח תלמיד

רק בהיות לו ציון שוב בחבור גרמני. פקודות מיוחדות של הרשות שננו למורי כל המקצועות, שישימו לב לצד הלשוני של הוראתם — כל למוד הוא למוד-הלשון — וחובה על כל המורים להשגיח על סגנון התלמידים בהבחנם בעל-פה ובכתב. בהיות השאיפה להעמיד את הגרמנית במרכז הלמודים צריכים כל המורים להיות למופת לתלמידיהם בשליטתם בלשון הלאומית וברוחם הלאומית, למצוא את נקודות-המגע בין מקצועם ובין הקנינים הלאומיים ולשתול אהבה לאומית ואהבה לאינטרסים הלאומיים בלפות-התלמידים. השלטונים הטילו חיבה בשביל כך ברוב הארצות על כל מורי בית-הספר הבינוני בחינה מיוחדת בגרמנית נוסף על ידיעות בית-רבם, שהביאו עמהם מבית-פסר בינוני מסודר (כמו-כן בחינה בדת ובפילוסופיה חובה על כל המתעתדים להיות מורים).

בדאני מאַרק נתקנו תחלה בתי הספר לפי נוסח גרמניה בדיוק, כלומר, נושים להומניסמוס קלאסי. והנה קם רעש במדינה, ואגימציה גדולה נתעוררה, והדרישה היתה לדחית את הלשונות הקלאסיות בלי למחות את הגון ההומניסטי של הגמנסיון, ואת מקומה תקח נרמנית־צפונית עתיקה. גם בנורוויגיה נלמדות הלשון העתיקה והספרות העתיקה גם בגמנסיון וגם בבית־הספר הריאלי.

ברוסיה הישנה נמתה התכנית ביחוד לצד הומניסמום לאומי. התכנית להוראות הלשון הרוסית גדושה ביותר. אחרי קורם שלם של דקדוק הלשון הספרות בשלש הכתות הנמוכות — קורם של סלאווית עתיקה ודקדוקה על יסוד קמעים מספרותה בכתה הרביעית, ואחר-כך — הספרות העממית (בִּיליניֹת) והלשון העממית ודקדוקה בכתה הששית החמישית, ועוד פעם שמוש-הלשון ותולדות-הלשון והעמקה בהתהוותה בכתה הששית והשביעית, ולסוף — חזרה על תולדות הספרות בסדר ערוך ובאופן שימתי בכתה העליונה. לא ידעתי, עד כמה תכנית זו יוצאת מהלכה למעשה, אבל, כנראה, אמנם השיג הגמנסיון הרוסי תוצאות מובות בנוגע ללשון הרוסית ולידיעתה.

ב הונגרי היה הגמנסיון השליט יחידי בחנוך־הדור. נתיסדו, אמנם, בתי־ספר ריאליים. אבל לפי תנאי העם, שנלחם זה עכשו על חירותו התלהבותו הלאומית ערה ביותר, לא נהה העם אחרי הטפום החדש של בתי-ספרו והזניחו. והגמנסיון ההונגרי נשה לצד הומניסמום לאומי. ביחוד תפשה הספרות מקום רחבי, התלמיד יעבור כמעט על הספרות כילה בעין, מתוך המקירות. בחוקי בית=הספר נאמר: "תכלית הוראת הלשון האונגארית היא כלכלת הרעיון הלאומי בגלוייו בדפים הנצחיים של ספרותנו — והנחלת הרוח הלאומית לדורות הבאים"-

בה זה ו וביפן התחבטו בפרובליטות ממש כטונו – אם לעשות את התרבות החדשה עיקר, או את תרבותם העתיקה, הנלטדת מחוך סַנסקרים בהודו וטתוך סַנית ביפן.

כל שאלה זו. שעליה נחלקו עמי אירופה וחכמיה לא נגעה בנו לא לפני ימי-

השלח 370

ההשכלה, שאז היה קיים עוד בית-מדרשנו הישן על יסודותיו הישנים. ולא אחר ימי־ ההשכלה, שאז לא הגבלנו לנו רשות רוחנית לעצמנו. בתי-ספרנו היו לכל היותר הוספה על בתי-הספר של אחרים. כשהתחלנו ליסד ביתי-ספר בינינים בארץ, היה מקום לעיין בשאלה זו ולנסות ולמצוא לה פתרונים.

בתי=ספריהם של כל העמים — בין נמוכים בין גבוהים — ישמשו לצרכי הכלל הלאומי: לחנך את בניהם לפי אידיאליהם החנוכיים ולפי מה שתדרוש מובהם. יותר מכל אומה ולשון לאומיותנו צפונה בקניני=הרוח, שהוריש העבר, וקיומנו לעתיד תלוי בהנחלתם לדורות הבאים. אם לאחרים זוהי שאלת רוח ונפש. לנו זוהי שאלת-קיום, אם לאחרים זוהי שאלת-חיים. לנו זוהי שאלת חיים ומות. תרבות מורשה היא סך־הכל של מהותנו וקיומה בנו היא זובמחת=קיומנו.

אנו בסכנה וקנינינו הרוחניים בסכנה, אנו בגלות וקנינינו בגלות. "כבשה אחת בין שבעים זאבים", תרבות עצמית תחת עול תִרבויות זרות בְלי מחסה זמנן מהשפעתן ומחדירתן:

את בית־הספר יסד אף אצלנו הכלל. וזכות לו להתוות לו דרך, שתסכון לו לכלל. על בית־הספר להציל את קניני העם, להציל את העם עצמו. בכל קשי־השעכוד. בכל עקת־הגלות. בכל מציקות הגזרות והשמדות, בקדוש־שם ארוך. במסירות־נפש מתמדת העברנו את קנינינו מעברנו הקדום להוה. את נפשנו נתַנו עליהם ונפשנו נתן עליהם לעתיד. זהו עומק הרעיון הלאומי. ורק זהו בית־חפר לאומי שימלא תפקיד זה כלפי קניני־הרוח של ישראל. בית־הספר צריך לנמוע בלבות בנינו את החפץ ואת היכולת להמשיך את חיינו ההיסמוריים, להחיות בהם את רוחנו, למען יְחַיוֹהוּ הם.

עם מפוזר כמונו גם ברוח. שאין לו אחדות אלא בקניני=הרוח המשותפים לכולנוי מוכרח לבקש את יחידו בשתפו את בניו כולם בנחלתו הרוחנית.

השפע היוצא מקניני־הרוֹח יחיה את התכונות הלאומיות ובית-הספר הוא ביתהיוצר לתכונות-העם. בית-הספר צריך לחנך את תלמידיו. שיהיו יהודים תחלה לפני
כל שם-לואי, שתהיינה בהם המרות, שישראל מצוינים בהן, בכל תולדותיהם, שיהיו
יהודים באפים ובמפוסם ובתכונותיהם. הַּקְנָאַת-תכונות לא נמסרה למחנכים בלבד,
והתלמידים אינם נייר חלק, אבל השארת הרוח של קדשי־העם על החניכים תביא
לידי ממרה זו.

מצבנו הקשה בעמים דורש קרבנות תדיריים מן היחיד. ותחיתנו בארץ דורשת מלוי חובות הדור; ואלה מחייבים לחזק את הלאומיות בלבבות. להרימה לידי הכרה. ליצור שאיפות לאומיות מוכרות וברורות. להרבות את חבת-הכלל, למען ילכו בנינו בדרך התחיה ביודעים בלי סמיות-עין, ובחפץ פנימי יקריבו קרבנותיהם לאומה. משאות-נפשנו בכל הדורות מצאו בטויים בספרות כל הדורות ומשם ישאבום הבנים. ומשם יעלו ויבואו לתוך לבם ינהפכו לבשרם ודמם.

בית-הספר צריך לתת לתלמידיו הבנה מלאה כתרבות אבותיו. בתרבות האנושית בצורה שצרו בה אביתיו; ועל-ידי זת ישע כלכם אהבה וכבוד לאוצרות-הרוח של עמם, ילמדם להעריצם, להוקירם בלבו. לחבבם; והחבה מביאה לידי הבנה. וההבנה לידי חבה. כך יהיה בנפשם הרצון והחפץ לקחת את עול המשכת ההיסטוריה הישראלית על שכמם, למען ישאו באחריות הישראלית על שכמם, למען ישאו באחריות הישראלית היחיד כלפי הכלל ואחריות הדור כלפי כלל כל הדורות, כלפי ההיסטוריה הישראלית כלפי רעיונו של ישראל.

על בית־הספר לתת השכלה, על בית-הספר הלאומי לתת ה שכל ה ל א ו מי ת. לא עשירה יצירתנו בהוה. אבל בת־העתיד היא ונותנת תקוות ואחרית לעם. ובית־הספר צריך להכשיר את תלמידיו, שיבינו את יצירת-ההווה, שיבינו את ההווה היהודי. המציאות היהודית בכל היקפה ואף יאהבו אותה מציאות, לא רק חזון־רוח לעתיד. כל יצירותנו בהווה מושרשות במשאות־נפשנו ובקניני־העבר, ואין להבינם ואין לדעת צכיונם אלא מתוך סך־הכל היהודיי מתוך הכללות היהודית. רבה האחריות המושלת על הדור הזה. כל מעשי־הדור יצירה ועל בנינו להבין את יצירות היוצרים בעם, עליהם להיות יוצרים — ובאין דעת אין הבנה, אין יצירה. יצירותינו בְּחַנוֹ בחוד ברוח־העבר, וזכרי עבר מבצבצים מתוכן תדיר. ואין להבינן ואין להרגישן בלי דעת העבר. יותר מאשר אצל כל אומה העבר הוא לנו הנחה מוקדמת של כל יצירה, שבלעדי ידיעתו אין להבינה. ועל הבנים לפלם דרך לעתיד; אם לא ידעו את נתיבותינו. ההיסטוריות, הלא יתעו דרך. לא רק הקיום הלאומי אלא גם הפוליטיקה הלאומית דורשת את דעת עברנו — עדים אנו. כמה היינו מתלוננים רע על האנשים, שעמדו בראשי מפלגות כאשר דמינו, שלא יבינו לרוחנו.

בית-מדרשנו הישן בעצם מהותו היה הומניסטי. הוא עסק בפרוש מקורות, שהוריש העבר, במסירתם להווה, בהגשמתם בחיים, בפתוח רוח האדם מישראל על־ידי פרי-רוחם של דורות מישראל. צריכים אנו לבקש דרך לעשות את בית-ספרנו המשך לבית-המדרש היהודי. כשם שאצל האומות בית הספר של היום הוא המשך של בית-הספר הקודם, מימי הריניסאנם ועד היום הזה, ואף הריניסאנם לא שנתה בנוגע ליסוד, היא הלשון הרומית, למוד זה עיקר כל הימים —כך אף אצלנו הלמודים, שהיו עיקר בכית-המדש הישן, צריכים להיות עיקר גם בבית-ספרנו החדש. בלמודים האלה היתה קשורה, ועדיין קשורה בהם, נפש האומה. ראינו, שמעולם היו אצל כל העמים ספרים ידועים יסוד השכלתם ושבהם אין התמורה שכיחה. קרבת ספרים ידועים לנפשנו היא פרי כל ההשתלשלות הרגשית הארוכה ותוצאה מתנאים היסטוריים, שלא אנו בראנום. נזהר לבל תגדל הקפיצה בין הדורות. קרע גדול במהות הפנימית של בית הספרי יכול לקרום קרע באופי הלאומי.

בית-הספר יתן לתלמידיו השכלה, כלומר, יכשירם לחיות בחברת משכילי־עמם. המשכיל היהודי של היום הוא מפום הומניסטי וההשכלה היהודית של תקופתנו היא הומניסטית. ידיעת המקרא, ואף ידיעת חומש ורש"י. היא סימן לרָרָג-השכלה עד היום. השכלה

מקראית מלאה והשכלה תלמודית ידועה הן יסוד ועיקר בהשכלתנו, וספרותנו החדשה מזקקת להן, מפני שהיא עמוסה זכרי לשון וספרות, ואינה מובנת בשלמות אלא ליודעים. שנוי בבית־הספר בנוגע לאָפיו העיקרי יהיה דלוג בין הדורות, בין דור=ההורים ובין דור-הבנים.

אף גם תחית הארוכה. עמים אחרים מקבלים בירושה קשרים אל העבר הרחוק, שהופסק בעקב הגלות הארוכה. עמים אחרים מקבלים בירושה קשרים היסטוריים ורוחות=העבר מרחפים על כל פנה ועבר בארצם. הם מושרשים זמעורים בה- רגשות שבאו בירושה מאבות=אבותיהם, נבלעים בנפשם מנעוריהם בלא יודעים. עלינו לחדש קשרים שנתקו ולהחיות בלבבות הד הארץ, הנשמע מעבר רחוק. הלמודים הריאליים בלי הַסְּסָכָה לאומית אינם עלולים לקשרנו אל הארץ ואל מבע=הארץ.

התחיה בפי כל, וכל תחיה מובנה: החזרה וההמשכה וההתמדה של עבר-ולפיכך יסוד העבר ורוח היסטורית הם עיקר בהשכלתנו.

יש עוד להעיר שבתי-הספר הבינונים בארצנו יש להם בעל-כרחם נמיה לשונית. בהכרח נלמדות כאן לשונות אחדות — ומן הקלקולים שיש בהשכלה לשונית, יש הצלה רק בהעמקה הומניסמית.

דברי בודאי יעורו נגוד. רבים אומרים, שגדשנו סאה ברוחניות עד היום והגיעה השעה לריאקציה, והם דורשים חזרה אל המבע ותרבות גופנית. כמדומה, שיש כאַן מעות יסידית. רק אנשים, שיש קרע בנפשם, בוראום נגוד בין תרבות גופנית לבין כלכלת קנינים רוחניים והשתלמות-הרוח. וכמדומה שיש כאן הפרזה בכלל. רוב שבטישראל בדור שעבר לא היו רחוקים מן המבע ומדולדלים בגופניותם במדה נפרזה, כמתואר בפי הרבים. יהודי־המזרח יש מביניהם חסונים ובריאים. וידעתי את הדור שעבר ב ג אַ ל י צ י ה ה ו נ ג א ר י ה , ר ו מ נ י ה ו ב י ם א ר ב י ה , שעלה בגופניותו ובקרבתו אל המבע על רבים מבני הישוב החדש בערי ארץ־ישראל, ואפילו במושבות. היהרות הלימאיתי שבה יש באמת לראות דלדול הגוף, היא שגרמה למשפט מעוקל זה. זאת ועוד אחרת: לא למתעמלים ולאתליתים הבכורה במלחמת־החיים. חזוק הגופניות בריאה ועוד אחרת: לא מן העבודה בשדה ובאומנות. דומני, שלמועים נתחלפה גופניות בריאה בלמודים ריאליים. אין כלל זווג הכרחי בין למודים אלה או אלה ובין בריאות־הגופים. בינול אדם להיות מרוחק מץ המבע כשבתו בלבורומוריון כמו בהתאַבקו בין גנזי־ספרים. יכול אדם להיות מרוחק מץ המבע כשבתו בלבורומוריון כמו בהתאַבקו בין גנזי־ספרים.

רבים בארץ־ישראל, ומשום רבים בארץ־ישראל, ומשום כך הם דורשים להרבות בלמודי־המבע. בית־הספר חבינוני אינו בית־חנוך מקצועי, בך הם דורשים להרבות בלמודי־המבע. בית־הספר לא יצאו להשתמש בחמרים המחכים לגלוי.

אבל לא נכוף הר כגיגית על בית־ספרינו ולא גרכיב עליו את ההומניסמום הקלאסי כמו שהוא. גם באירופה התפתח בית־הספר לצד הומניסמום לאומי, אל שעמי אירופה לא יכלו לעשות דלוג־פרשיות והוסיפו לשאת בעול הלמודים הקלאַסיים. בתוכנו אין ללמודים הללו מסורת ואין העבר של בתי-ספרנו מככיד אכפו עלינו לצד זה. יון ורומי לא היו לנו מה שהיו לאירופר, ועל-כן גם לא תתנה לנו מה שנתנו לאירופה. אין ידיעתן תנאי הכרחי לידיעת ספרותנו. להבנת מהותנו ומפעלינו בעבר ובהוה. לעמי-אירופה היונית והרומית הן מעבר אל עַצְמוֹרם; אנו לא נצמרך לעבור גשר זה אל מקורות מהותנו הלאומית. אמנם. הבנת אירופה תצריכנו להכרת יון ורומי; אבל לשם זה תספיק גם ידיעה מכלי שני- והבנת-עצמנו קודמת להבנת-אחרים.

יסוד בית-ספרנו יכול וצריך להיות הומניסמום לאומי, הומנים מום יהודי, והלמודים היהדותיים צריכים להיות נושאי ההומניסמום החנוכי בבית-ספרנו. הם צריכים לעמוד במרכז הלמודים. בבתי-הספר ההומניים ומסביבם יתרכזו ויסתדרו שאר הלמודים.

כיון שלהומניסמוס קלאָסי אין יסוד אצלנו ואם יהיה לנו בית־ספר הומניסטי ניכרח לשים איזו אומה לדוגמה ולמופת, ומכיון שלשון־תרבות זרה נלמדת בכית־הספר והמורים שאבו אף הם השכלתם מתוך לשון זרה. יש סכנה בדבר. שאומה אחרת תקח מבלי משים את המקום הנועד לעמנו, אם לא תהיה התרכזות למודית מכוונת. זהרי הלמודים היהדותיים קרובים ללב ונפש יותר מכל למוד, וכאן החבה נושאת פירות בלמוד. והלמודים האלה אינם רק למודי־העבר, אינם ארכיאולוגיה — הם חיים, לא רק לחלק ידוע של העם, אלא לכל העם. החיים ספוגים ורוויים עבר. אף חיי אלה החולקים עליו. התלמידים יודעים ומכירים בכל חזיונות החיים היהודיים ומרגישים בדרך הרגשה יהודית. מבל האדם קרוב לנו עמנו. ואת אנושיותנו המיוחדת עלינו לפרש לתלמידים. רק על קרקע זה תוכל ההשכלה להשפיע על החיים, להכנים אצילות לתוך נפש התלמידים, לעלות את חייהם ורוהניותם, להריחם בהתלהבות לאומית עמוקה. הלמודים היהודיים יש להם היתרון של למודים הומניסשיים, שהם נלמדים לשמיםת אידיאליות.

(סוף יבוא).



## ַרָּוָר הַ<u>קּוֹל</u>וֹיִי

(מעשה שהיה).

מאת

נחום ירושלמי.

٠Ţ

בין כל האַאוּלים' 1) המרובים, שהם מפוזרים ליד חופי הנחל שְּּכֶּקּ, נחשב האַצאול" צ'ינגה לאחד מן היותר גדולים ועשירים. באמצע האאול" עברה דרך=המלך הישרה והרחבה, ועל=ד הדרך, במקום המרכזי, התנוסם בית מסחרו הגדול של ירח מי אל חנוכיוב, אחד מיהודי־קוקז היותר עשירים והיותר מכובדים שבכל המחוו.

רוב בני צ'ינגה, למרות מה שהם מושלמים כולם, חשבו את "רחמיאל" לבן־כפרם והתיחסו אליו כאל אזרח נכבד, היושב בתוכם מימים קדמונים. רק אחדים מזקני־הדור ידעו לספר, שירחמיאל אינו בן־צ'ינגה, אלא יליד העיר קס ב - י ו ר ט . כשהיה עדין צעיר לימים יצא מעיר-מולדתו ובא לאאול צ'ינגה, וכאן פתח חנות של סחורות שונות.

מאז עברו יותר מארבעים שנה. במשך כל השנים הללו חי ירחמיאל בעושר ובכבוד, לַּרַל בנים ובני=בנים, השיא אותם והמציא להם עסקים שונים באאולים הקרובים לצ'ינגה. במרוצת=הזמן הוציא ירחמיאל מקסב=יורט את כל אחיו הצעירים והושיב גם אותם עם משפחיתם באאולים שונים. וירבו היהודים באותה הסביבה ויצליחו בכל מעשיהם, כי הרגישו את עצמם כבני משפחה אחת. עזרו זה לזה בעת צרח ואסון ותמיד היו שלום ואחדות ביניהם. גם אם פרצה לפעמים מריבה בין שני יהודים, מהר ירחמיאל לפשר ולעשות שלום ביניהם; וכשנפל סכסוך באיזה אַאול בין היהודים ובין רגויים, אף אז היו פונים אל ירחמיאל; כי גם המושלמים בטחו בישרו ובצדקתו של זקן־היהודים בטחון גמור. ואמנם, ירחמיאל, למרות אהבתו ומסירותו לבני־עמו, שכמעט כולם היו מבני=משפחתו. לא נישא פנים לאָחיו הְיהודים. "היהודים והמושלמים אחים הם, בני אב אחד — בני=אברהם", — מאמר זה היה שגור בפיו של ירחמיאל.

לעת=זקנתו קנה לו ירחמיאל שם טוב בכל הסביבה לא רק בעשרו ויושר=לבו , אלא גם בנדיבותו הרבה, שבגללה העריצוהו המושלמים לא פחות מן היהודים. ידו של ירהמיאל היתה תמיד פתוחה לכל עני ואביון, שבאו לביתו, בלי הבדל דת. מדי שנה בשנה, בימי הרמר'ן, היה ירחמיאל נוהג לחלק לכל המושלמים העניים כבשים לקרבן.

<sup>1)</sup> הנפרים הקוקויים,

גם היום מרבים לספר באותו מחוז על הגדבה הגדולה, שנדב ירחמיאל בימי־החלירעי בשנת תרנ"ב. מאות של מתים התגלגלו בימים ההם ברחובות, כי לא היה עוד במה לקבר אותם. אז ציה ירחמיאל להביא אל האאול עגלות מעונות לוחות עץ, הריק אותן באמצע השוק, העמיד נגרים על חשבונו והכריז לאמר: "כל מי שצריך לארונות יכוא ויטול!".

ירחמיאל השתרל להתקרב למושלמים בכל דבר: בהליכות-ביתו. בתלבשתו, באופן-דבורו ובמנהגיו בחוץ. המולה בכבודו ובעצמו היה מבקר בביתו של ירחמיאל לעתים קרובות. אבל ביחד עם זה שמר ירחמיאל על כל מצוות־דתו בהקפדה יתרה ולא ופר מאלה אף על קוצו של יו"ד. אף אחר מבני-משפחתו המרובים. שהיו סמוכים על שלחנו, לא היה מעז לעבור אפילו על מצוה קלה. וכשנודע לירחמיאל, שבני-בניו על שלחנו, לא היה מעז להקל בעניני-הדת, לא היה לכעמו של הזקן גבול וקצב.

לעת זקנתו שלח ירחמיאל מעל פניו את שארית בני־משפחתו, שאכלו עוד על שלחנו. העניק להם מכספו והמציא גם להם עסקים שונים באאולים הקרובים,—
והשאיר בביתו רק את בנו הצעיר, את מ ר ד כ י , שעדיין לא היו לו בנים אבל לאחר שנתים נולד גם למרדכי בן, שקרא שמו ד ו ד .

ויגדל דוד ויגמל, ויהי למקור שמחה ונחת לכל בני-משפחתי וביחוד לאכיו הזקן. כי היה ילד יפהדתואר ואמיץ לב. גם הפליא את כל בני ה"אאול" בחכמתו ובגבורתו. כל ילדי ה.אאול" שאפו קרבתו של דודי כי ידעו. שבחברתו לא תאונה להם רעה אף אם יעשו מעשי-ילדות. והיה כי פשטו ילדי ה"אלול", ורוד בראשם, על אחד הגנים שמסביב ל.אאול', לא נועז בעל-הגן לגרות בהם את כלביו כי ירא היה, פן ישכו את דוד. והיה כי נתלו ילדי ה.אאול" מאחורי אחד הקרונות, שהובילו את התבואה מן השרה. לא היה יכול בעל-הקרון להניף את שוטו על ה"שקצים", כי היה חושש, שמא יצליף גם את דוד. וידעו הילדים שגם כאשר ילכו לרחוץ בטרק, לא יהין הדייג לַידות בהם אבנים על שהם מבריחים את הדגים ממכמרתו. כי יפחד, פן יקלע בנכדו של "רחמיל". ויהי דוד אהוב ומכובד על כל חבריו. וירגיש את עצמו כאחד מהם. אמנם, הלשון, שבה דבר. הוא ואבותיו בביתי היתה שונה מלשונם של כל בני־האדם מחוץ לביתם. ידע דוד גם כן, שאין כל מנהגי אבותיו דומים למנהגיהם של שאר יושבי צ'ינגה: ביום. שבו פוסקים אבותיו מלעבוד ולובשים בגדים חרשים, אין שאר היושבים ב אאול" עושים כך; ולהפך, בשעה שכל בני ה-אאול" זובחים זבחים ועוברים את הרחוב הראשי בתופים ובמחולות, אין אבותיו משתתפים בכל אלה כל עיקר. גם את המסגד אין אכותיו מבקרים אף פעם, ולעומת זה מתפללים הם בבית "בטלית ותפלין" אך דוד חשב. שכך נאה וכך יאה לאבותיו להבדל במנהגיהם משאר התושבים. שהרי הם היותר מכובדים והיותר עשירים בכל ה"אאול", וגם אינם עוסקים בעבודת־האדמה. אלא במסחר ובמלאכות יותר נקיות וקלות. והראיה — גם המולה של ה"אאול". שאינו עוסק בעבודת־האדמה, אף הוא מכובד בכפרו ושונה הוא מן התושבים ברוב מנהגיו. יותר מכל הפליא את דוד מנהגו של המולה לעלות 5 פעמים ביום. על ראשו של צריח=המסגר ולשיר שם שירים יפים ועצובים. כמה השתוקק נכדו של ירחמיאל להלוות אל המולה בשעות כאלו!

ואך כשהגיע דוד לשנה השמינית של חייו הרגיש בפעם הראשונה, שיהדותו מפרירתו ומרחיקתו משאר בני ה"אאול". עד אותה שנה עברו כל ימיו בשמחה,

376

במשחקים ובהוללות, ואף עננה אחת לא הקדירה את שמירחייו הבהירים. ופתאום ראה ונוכח. שבני-גילו עוזבים אחד-אחד את חברתו ונעלמים מרחוב־ה״אאול" ליום תמים. וינדע לדוד, שאבותיהם של חבריו גזרו עליהם, שילכו אל המולה ללמוד תורה. שם מוכרחים הילדים לשבת כל היום עם המולה ולוחות בידיהם, ומ' שמעז לדבר, לשחק, או סתם להסיח את דעתו מן הלמור. — המולה גוער בו בנזיפה, ולפעמים גם מכה אותו. וישמח דוד על שאין שולחים גם אותו אל המולה. כי היה ילד גאה ומתכבה והרעיון בלבד, שהמולה יכול לגעת בו לרעה, היה מרתיח את דמיו. אולם לאחר זמן־מה התחיל משתעמם כל היום וחש געגועים עזים על חבריו שישבו כל היום אצל המולה ולא יצאו אף פעם לשחק עמו כמלפנים. רק אחד מהם, סל ים, היה בא לבקרו פעמים אחדות ביום, כי היה בנו של המולה עצמו ואביו היה מתיר לו לצאת ולבוא בכל עת ובכל שעה. סלים זה היה ידידו היות־ קרוב של דוד מאזי ועתה דבר על לבו שילך גם הוא ללמוד תורה מפי המולה. היא ספר לוי שלפעמים הגדל השמחה במדרשה" עד מאד. ביחוד כשהמולה הולך לעסקיו ועוזב את הילדים לנפשם; ועוד הבמיח סלים, שגם מפני המכות אין לדוד לפחוד, כי אביו מכה רק את בני האכרים המשומים, אך על ״נכדו של ירחמיאל" לא יעיז להרים את ידו.

ויבוא דוד אל אביו הזקן ויבקשהו, שישלה גם אותו אל המולה ללמוד. וינחך הזקן ויאמר:

" – לא תוכל ללמוד יחד עם חבריך. כי חבריך מושלמים הם והמולה מלמדם תורת מוחמד, ואתה – יהודי אתה, וצריך אתה ללמוד תורת משה רבנו.

ויבט הילד אל הזקן בעינים תמרות, כי לא הבין את דבריו. ולא ידע הזקן, למה ועל מה זה נתמלא פתאום רגשי=חמלה על נכדו התמים. ויחבקהו וישק לו ויאמר:

ויתעצב דוד על אשר לא יוכל ללמוד יחד את כל חבריו. אך גם נעמה לו ההכרה, שבשבילו מזמינים מולה מיוחד- ויחכה לבואו בכליון-עינים-

לאחר שלשה ימים בא ה״רבי" לבית־ירחמיאל. אך מראה-פניו ובגדיו של ה"רבי" הכזיבו את תוחלתו של דודי זה היה אחד מן היהודים האשכנזים, שנתגלגלו ובאו לקוקז לפני כמה שנים ונעשו כאן "כלי־קודש". ויהי כאשר השוה דוד את המולה היהודי" בעל הקומה הכפופה, הפאות הארוכות והזקן המדובלל אל המולה המושלמי, המלא גדולה והכרת ערך־עצמו.— התכויץ לבו של הילד הקמן, כי רנשי-גאותו ואהבתו העצמית נעלבו עד מאד.

ואולם ה״רבי״, שלמד את לשון היהודים ההרריים, ידע למשוך את לב תלמידו על־ידי ספורים מחיי האבות ומלכי־ישראל, מצרות־הגלות ומן היעודים והנחמות לעתיד לבוא — לימות-המשיח.

ויאהב דוד לשמוע את ספורי-רבו הנפלאים, וישב על ידו שעות רצופות, וישת בצמא את דבריו, כי בהם נפתח לפניו עולם חדש ויפה. עולם זר וקרוב לו כאחדי יותר מכל מצאו הן בעיניו הספורים על דוד המלך- וישתוקק להיות גם הוא נער גבור ואמיץ-לב כבן=ישי. ויצא פעמים רבות אל השדה לבקש דובים ואריות, ויאמן את

ירו במְקַלע-אבנים, עד שלאחר זמן קצר לא ידע עוד נער מנערי=ה...אאול" לידות אבנים כדוד.

במשך הזמן התחיל דוד מבקש את חברת רבו גם מחוץ לשעת=הלמודים.
ויתקרב אליו יותר ויותר. כי הרגיש הנער בחושו הרך, שבגוף הדל והבחוש של ה,מולה
היהודי" שוכנת נפש עדינה, רכה ושובה, נפש מלאה אהבה עמוקה אל עמו ואל כל
קדשיו ואם אהוב אהב דוד לשמוע יותר את הספורים על דוד ושלמה, הנה הרבה ה,רבי"
לספר במלים רוויות צער ודמעות על צרות ישראל בגלות. וכשהיה מתחיל לספר בקשר עם
זה על ימות=המשיח, ימי הגאולה והפדות מן הגלות וסבליתיה, היה מצליח לעורר
גם בלב תלמידו אותם הגענועים העזים לגאולה, שחיש בנפישו שלו. ורעיון גדול התגנב
אל לבו של דוד, שהוא הוא האיש, שנשל עליו להיות מלך=המשיח, שישים קץ
לגלות, יעשה נקמות בגוים וימלוך על עמו בציון.

אולם ידוע ידע דוד, שכדי להיות מלך גבור לא די במקלע־אבנים: עליו גם לאחזז רובה וחרב. ויקח דוד בחשאי כמעט בכל יום את רובה-אביו ואת חניתו, ויצא השדה, ויאמן שם את ידיו בירת-צברים ודקירת-עצים. ולא תמה איש על מעשי-דוד ועל תרגיליו אלה, ולא שאל איש למש־תם, כי כן הורגלו אנשי ה"אאול", שבניהם ילמדו להשתמש בכלי־זין עוד מראשית-ילדותם.

רק לאיש אחד גלה דוד את המשרה הגדולה והנשגבה אשר לתרניליו: לסלים ידידו הנאמן. סלים לא הבין, אמנסי הפעם את כל אשר סח לו חברו. ככל זאת הלהיב גם אותו הרעיון להיות גבור מהולל. ויאמר לדוד: "אתה תהיה משיח ניאל-ישראל. ויאני אהיה שמיל נואל ארץ-קו קז". ויבטיח סלים לדוד. שישתדל להשיג גם הוא נכלי־זין ויצא עמו אל השדה להתאמן ביריה מקנה-הרובה ובמלחמת-חניתות. אך, לצערם הגדול של שני החברים לא יכול סלים לקיים את הבשחתו, כי לאחר ימים אחדים שלח המולה את סלים בנו אל העיר הקרובה ללמוד בגימנסיה של הממשלה. הרבה התגעגע דוד עד סלים ידידו, כי שום חבר אחר לא מצא לו

הרבה, הרבה התגעגע דוד על סלים ידידו, כי שום חבר אחר לא מצא לו תחתיו. ויבלה את כל ימיו הַצְּיָס בשדה בחברת הנחל הזך, ההרים הנשאים והשחקים הבהירים, וחצים בחדר-הלמודים בחברת רבו הזקן, ספריו הישנים וספוריו הנוגים.

לא ארכו הימים, ויפקד גם מקומו של ידידו זה למשמרה נודע, שבביתו של ירחמיאל מתגורר יהודי. "שאין לו זכות הישיבה בקוקו. ותשלח להגיד לירחמיאל: מומב שימהר וישלח מעל פניו את הירבי", ולא ישריח את הבולשת לבוא ולקחתו.

מעולם לא בכה דוד כמו ביום הפרד מעליו רבו החביב. עוד יותר מכאב הפרידה מררה את לבו ההכרה החדשה לו לגמרה. שיש בעולם איזה עול מיוחד. שמעיק רק עליו ועל בני משפחתו ועמוי בשעה שכל שאר בני ה"אאל" חפשים ממנו. אמנם, רבות שמע דוד מפי רבו על עול כבד זה — עול-הגלות; אך מעולם לא הרגיש בו באופן מוחש כזאת הפעם: אחד מן האנשים היותר חביבים נלקח מעליו לא הרגיש בו באופן מוחש כזאת הפעם: אחד מן האנשים היותר חביבים נלקח מעליו ומעל ביתו לפתע פתאום. ואין בידי אביו הזקן, למרות כל עשרו וכבודו, שום אפשרות לבמל או לעכב את הגזרה הרעה.

ולאחר חצי=שנה נוספה רעה על רעה. והפעם נגעה הרעה, רעת=הגלות, אל עצמו ואל בשרו.

הדבר היה בקיץ הראשון. שבו שב סלים מן העיר לבלות את ימי-הפגרה בבית-אבותיו, והוא כולו לבוש בגדי-תפארת — בגדי תלמיד-הגימנסיה. ויספר סלים לדוד על חייו בעיר ובגימנסיה. ויקנא דוד בכגדי-השרד אשר לחברו וכחייו החדשים והמעניינים. ויבקש את אביו הזקן, שישלה גם אותו ללמוד בגימנסיה. מתחלה מאן אביו הזקן לשלחו, כי, בהיותו יהודי אדוק וחרד. פחד. שמא יפרוק שם נכדו מעליו עול תורה "ומצוות. אולם דוד עמד הפעם על דעתו ככל תוקף וידרוש, ויבך. ויתחנן כל הימיב, עד כי לא יכול עוד ירחמיאל לסרב, שלח מכחב אל אחד מקרוביו שבעיר

אך בעוד המשאיומתן בדבר כניסתו של דוד אל הגימנסיה הולך ונמשך, נתקבלה פתאום פקודה משר-ההשכלה שבפטרבורג שלא לקבל עוד אף תלמידים יהודים-קוקזים אל הגימנסיות שבקוקז עד שיתברר מצבם המשפטי של היהודים היושבים בארץ זו. פקודה זו שמה לאַל את כל תקוות דוד ברגע אחד.

נגלתה פתאום לעיניו של דוד התהום הגדולהי הרובצת בינו ובין סלים. הרגיש דוד הפעם. שֹׁסֶלִים הוא כן עם-הארץ וקוקז היא ארצו, בשעה שהוא, דודי בן לעבדי עם-הארץ הוא ויושב הוא בארץ לא-לו. וימרר הנער הגאה בככי על העלבון הגדול שנעלבי ויהי שרוי כל אותם הימים בצער וביגון עמוק. ויקומו כל בני ביתו לנחמו.

אל נא תצטער. בני, על כל הענין הזה. עלבונך, אמנם, גרול מנשוא, אך — הוא ילמדך שלא לבקש דבר, שאין אביך הזקן רוצה בו. ואם בבגדיו החדשים של סלים קנאת, הרי אני נוסע בעוד ימים אחדים לרוסיה לקנות סחורה חדשה לחנותי, 

ובלבו אמר: אך אקבל את כלי-הזין האלה, אוסיף וֹאָאַמֵן את ידי בהם בכל יום ויום עד אשר אגדל ואהיה לגבור אז אצא אל עמי, אנקמה בכל אויביו, אושיע את בני=ישראל ואביאם אל ציון, ארץ-מולדתנו. שם אפתח הרבה גימנסיות, שבהן יוכלו ללמוד כל בני-היהודים באין מפריע.

ולאחר חודש ימים הביא ירחמיאל רובה וחנית לנכדו האהוב. וישמח בהם דוד עד מאד. ביחוד מצאה חן בעיניו החנית היפה, שהיתה נתונה בנדן יקר, מכוסה כולו פתוחי-כסף יפים ומבריקים. ויתפעלו כל בני ה"אאול" למראה חניתו של דוד, ויערכו את מחירה לסכום עצום מאד - וינחם דוד.

עברן שנים אחדות ודוד גדל ויהי לעלם יפה וחזק. קומתו הזקופה. מצחו הרחב, פניו השחורים, עיניו הגדולות, השחורות והנוגות. שריריו החזקים ותנועותיו הגמישות, -- כל אלה שוו הוד ויפעה על כל חיצוניותו. וישא דוד חן בעיני כל רואיו. שערות שפמו וזקנו אך התחילו לבצבץ מעל עור־פניו העדין — וכבר התפרסם דוד בכל הסביבה כאיש גבור ואמיץ-לב. כשהיה מרדכי אביו נוסע לרוסיה לקנות סחורה (ירחמיאל כבר זקן ויהי ליושב-בית) היה דוד מלוהו תמיד, כדי להגן עליו ועל סחורתו מפני ה"אַבֶּרְקִים" ) האורבים על הדרכים. לא פעם ולא שתים הראה דוד את ידן הַחַזַּקָה לַגַאָבַרַקִים" אלה ויפל את פחדו עליהם. וסוחרים שהיו מובילים סחורה יסרה

<sup>.</sup> हांन्यक्रिक्वरीट रेगा

במחירה. היו מבקשים את דוד. שילום על ברכם. ואז לא ייראו רע.

בנסיעותיו התכופות לרוסיה למד דוד, להכיר את אחיו המעונים אשר שם ואת חייהם הקשים והמרים. וידאב לבו בקרבו לשמע כל הרדיפות והגזרות. שנתחדשו ובאו עליהם בכל יום ויום. אבל עד מהרה נגעה הרעה גם באחיו היותר קרובים — ביהודי=קוקז. הממשלה הרוסית פנתה בשאלה רשמית אל כל קהלות היהודים אשר בקוקז. לאמר: "המאמינים היהודים הקוקזיים בתלמוד והחושבים הם את עצמם ואת היהודים הרוסיים לבני דת אחת ?".

היהודים הקוקזיים הבינו הישב את משרתה של השאלה. הם ידעו, שבתוצאותיה תלוי גורלם הכלכלי והמשפשי. ולמרות זאת לא רצו להתכחש לאמונתם ולהתנכר לבני≃נזעם, ועל כן השיבו כולם תשובה ברורה: ״יהודים בני יהודים אנו ומאמינים אנו בתלמוד ככל שאר היהודים״.

הגורל הוטל — והיהודים הקוקזיים צפו בחרדה לפקודת הגירוש. מצב מדכא זה גרם לכך, שהשמועות הראשונות בדבר התנועה הציונית, שחדרו לפנה נדחת זו בימים הקשים האלה. — היו להיהודים הקוקזיים ככשורת הגאולה. במשך זמן קצר צצו בקרבם אגודות ציוניות ככמהים ופשריות, ועד מהרה הקיפה את כולם גם תשוקה עזה לעלות מיד לארץ ישראל ולהתישב בה בתוד עובדי יאדמה. נואמים מיוחדים נשלחו על־ידי האגודות לכל הערים והכפרים. שיהודים קוקזיים יושבים בתוכם, כדי להמיף לישוב ארץ־ישראל ולעשות נפשות לציוניות. ובין כל הנואמים נתפרסם ביותר מרד כי אחי ז, אף הוא מבני היהודים הקוקזיים, שהצטיין בהשכלתו ובכח-דבורו. מתוך השפעת נאומיו הנלהבים. התעוררו יהודים רבים והחלימו לעזוב את קוקז ולעלות לארץ־ישראל. גם בני-משפחתו של ירחמיאל אמרו רובם ככולם להשתקע בארץ־האבות. אך ירחמיאל עצמו התנגד לרעיון זה בכל תוקף:

- גאולתנו. → אמר ירחמ"אל, → תבוא לא בידי אדם, אלא רק בידי שמים. כל זמן שמשיחנו לא בא נסבול גלות בכל מקום, ובארץ ישראל לא פחות מבארץ אחרת. ואם כן למה לנו להחליף את שכנינו המובים, שחושבים אותנו לאחיהם. בשכנים אחרים, שלא ידענו את טיבם?

כששמע אחיו. שכל בני־משפחתו של ירחמיאל מוכנים לעלות לארץ־ישראל ורק זקן־משפחתם מעכבי החלים לנסוע לצ'ינגה ולדבר על לבו של ירחמיאל.

ירחמיאל קבל את האורח בסבר פנים יפות, ואחיו ישב בביתו כשבוע ימים. בימים הראשונים היה האורח מתוכח עם בעל-הבית מן הבקר עד הערב. אחיו השתדל להיכיח לרחמיאל, שהשנאה ליהודים עתידה לחדור גם לקוקז, כמו שחדרה לכל שאר הארצות. הוא הזכיר לירחמיאל את המצוה הגדולהי, שזוכה בה כל יהודי המהלך ארבע אמות בארץ-ישראל והקונה בה אדמה ומישבה. ואולם כל הדברים האלה לא הועילו כלום: ירחמיאל עמד על דעתו ולא אבה בשום אופן לתת לבני משפחתו לעזוב את קוקז.

אבל דבריו של אחיו מצאו אזנים קשובות במקום אחר: דוד היה נוכח כמעט בשעת כל וכוחי אביו הזקן עם אחיו ודברי־האורח פעלו עליו פעולה עצומה. ולאחר שנואש אחיו מירחמיאל שם לבו אל דוד, התרועע עמו ונפשו נקשרה בנפשו של העלם.

בכל ערב ועיב היו אחיו ודוד יוצאים לטייל מחוץ ל-אאול" על שפת נחל מרק. בשיוליהם אלה ספר אחיו לידידו הצעיר על מצבו של ישראל בהוה ותקוותיו

לעתיד. ביחוד הרבה אחיו לרבר על ארץ־ישראל והישוב העברי שבה. וישבע דוד. כי אך יעמוד ברשות עצמו, יסע לארץ־ישראל ויקדיש לה את כל כחותיו, אף אם אביי הזקן וכל בני-משפחתו יתנגדו לכד-

פעם אחת אחרו שני הידידים החדשים לטייל על שפת הנחל. ויוציא אחיו את שעונו המצופה זהב לראות כמה השעה. פתאום ראה דוד, שעל הצד השני של השעון היפה חקוקות אותיות עבריות. וישאל את ידידו מה פירושן של האותיות.

- פסוק הוא מתהלים - השיב אחיו: --.אם אשכחך ירושלים, תשכח ימיני׳.

אכן זהו חפץ נפלא! --- התפעל דוד: --- לו היה גם לי שעון כזה, בטוח, שלא אשכח אף רגע את שבועתי הקרושה!

ויזכור אחיו את המנרג הקוקזי, שמחייב את האדם לתת לידידו במתנה כל שתחמוד עינו של זה. ויאמר לדוד:

קח לך שעון זה במתנה ממגי. הן בעוד יומים אני נוסע מכאן. והיה לך שעון זה למזכרת ידידותנו.

- : איך אוכל לקחת ממך במתנה כלי-חפץ זה ? -- השיב דור נפעם ונרעש --הן הכתובת העברית שעליו בוודאי תיקר בעיניך ער מאדי כי ציוני נלהב אתה.

אין דבר! – השיב אחיו : — כשאשוב דביתה אקנה לי שעון חדשי

אשלחהו לרוסטוב, ושם יפתחו גם עליו כתובת כזו-

וברברו את הדברים האלה הסיר מעליו את שרשרת־הכסף העבה והארוכה ויתננה ביחד עם השעון התלוי בה לדוד ידירו.

בידים רועדות מרוב שמחה וחרדת=קודש שם דוד את השרשרת. כמנהג הקוקזיים. על צואריו, ואת השעון עצמו שם בכים-החזה שבמעילו העלייון-

-- היה בטוח, -- אמר דוד לאחיו. -- שלא אפּרד ממתנתך לעולם ושאשמרנה

באותה שעה החלים דוד בנפשו להשיב לאחיו תחת השעון מתנה אחרת. ויתן לו בשעת הפרידה את החנית היפה והיקרה שקנה לו אביו הזקן אחרי שלא עלה בידו להכנם לגימנסיה. במקום החנית קנה לו דוד אקדח קמן, כי אביו הזקן אסר עליו לחגור כלי=זין בשבתי ויאמר דוד כלבו : האקדח קמן הוא. ואותו אוכל להסתיר מתחת למדי גם בימי השבתות והחגים. ולא ארגיש עוד את עצמי בימים כאלה כארי. שעקרו את צפרניו ושניו.

#### III.

כשבועיים לאחר שנסע אחיו ידידו החדש שב אליו ידיד ישן-נושן, שהיה חברו היותר קרוב לו עוד סימי־הילדות -- סלים בן־המולה.

סלים גמר אז את חוק-למודיו בגימנסיה ושב אל ה.אאול" לנוח בבית-אבותיו. במשך ימי שבתו בעיר נהפך נער פרא זה לבחור "אירופי" בעל פנים שחצניים ונפש ספוגה "תרבות" רוסית. את "רוסיותו" השתדל סלים להבליט בכל דבר: בהלוכוי בדבורו ובמנהגיו. רק תלבשתו שבה להיות קוקזית כלפנים. כי שם, בעיר, הגידו לו, שתלבושת זו הולמת אותו יותר מתלבושת אירופית.

דוד שמח מאד לקראת ידיד-נעוריו. ואף סלים מצדו התחבר אל נכדו של "רחמיל" בחפץ-לב. לעתים הרגיש. אמנם. בן המולה, שלבו מכהו על שהוא מבקש קרבתו של דוד היהודי. כי ביחד עם התרבות הרוסית ספג סלים אל קרבו גם את היחם אל עם-היהורים כאל עם שפל ונבזה, שמוצץ כעלוקה את דמי ההמון העובר. אולם מוסר-כליותיו של סלים על שהוא מתחבר ליהודי הושקט על-ידי ההחלמה, שאין שום שייכות ליהודים הקוקויים וליהודי-רוסיה כמו שאין שייכות לבני=קוקז המושלמים, הנכנעים לרוסיה, ולמושלמים היושבים בתורכיה. אבל סלים לא מצא נכון לפניו לגלות לדוד את השקפתו על היהודים הרוסיים: שקנה לו בעיר. ודוד הרגיש, שאין ידיד-נעוריו מסוגל להבין את מחשבותיו הגרולות על עתידות עמו האומלל. ועל-כן השתדלו שניהם שלא להזכיר בשיחתם את היהודים ואת היהדות.

פעם אחת הוזמן סלים אל חתונתו של אחד מבני-האכרים היותר עשירים. הוא ידע, שאל חתונה זו תבוא גם ענ'י היפה. שאותה חמד בלבו מיום שראה אותה ראשונה. ועל-כן החלים להופיע בחגיגת-החתונה בבגדי פאר והדר ולהתקשם בה בכל מה שישיג. ויזכור סלים, שיש לרוד חנית יפה להפליא. וילך אליו ויבקשהו שישאילנה לו ליום-החתונה. ויספר לו דוד, שכבר נתן את החנית כמתנה לאחד מידידיו תחת שעון מיוחד במינו. שקבל מזה למזכרת. בן המולה, שראה בימי-שבתו בכרך שעונים הרבה, הודה, ששעון יפה כשעונו של דוד לא ראה מימיו; יותר מכל מצאה חן בעיניו השרשרת חגדולה והנוצצת. ויאמר לידידו:

- אם החנית אינה עוד בידך, השאילני את השעון הזה ואתקשם בו בליל= --
  - "קחהו" -- השיב דוד כלי לחשוב הרבה. כי היה רניל למלא את כל משאלות חברו בשמחה.

אכל לאחר רגע נחם דוד על מעשהו. איך זה אוכל להפרד מן השעון הקדוש והיקר לי כל כך אפילו לרגעים אחדים?" — שאל דוד את עצמו; אך הנעשה אין

בלב מלא חרדה הפקיד דוד את שעונו בידי סלים ואמר לו:

אל-נא תשכח להשיבנו לי מחרי פן ישבר בידיך.
אל תירא — הרגיעהו סלים בתרעומת קלה: — רגיל אני בשעונים יותר

וישם סלים את שרשרת-השעון על צוארו וילך לו.

כשבא סלים בליל החתונה אל מקום-החגיגה. כבר מצא שם את כל הצעירים והצעירות של האאול", שזה עתה התחילו ברקודים ובמחולות. רגע אחד נסבו עיניו של כל הקהל אל סלים המקושט ואחר-כך התחילו מסדרים את הרקוד הקוקזי העממי. הוא "רקוד-השנים". הצעירים ישכו בקצה החדר האחד והצעירות בקצה החדר השני, אלה לעמת אלו. המזמרים נגנו בלי הרף את הנגון המונומוני, שנועד ללוות את הרקוד, ופעם בפעם יצאה עלמה מקרב חברותיה, נגשה אל הצעירים ווְמְנָה אחד מהם לרקוד עסה. מיד היה המוזמן יוצא לקראת העלמה שבחרה בוי ושניהם היו יוצאים במהולות באמצע החרר. העלמה היתה פושמת את ידה האחת באלכסון למעלה ואת ידה השניה— באלכסון למטה, ובידה המורמה היתה מנענעת במשפחתה הלבנה. וכך היתה הולכת ורוקדת, מובכת וחגה לאט-לאטי כברבור השט על פני המים. והעלם היה רוקד וקופץ סביבה במהירות "ובהתלהבות יתרה שולף חליפות את חניתו ומשיבה אל נדנה ונדמה באותה שעה לתרנגול המסובב במרוצה את בחירת-לבו. אה העלמה כאילו לא השניחה השלח 382

בעלם הרוקד סביבה ובקפיצותיו ותנועותיו המהירות, שהיו מיגעות אותו עד מהרה; היא היתה מוסיפה לרקוד, הלוך וסבוב אותו. במנוחה ובשלוה גמורה. ואוי ואבוי להעלפי שהיה מַעַי לעמוד רגע מלרקוד סביב בת-זיגו ולשאוף מעט רוח. חרפה וכלמה נצחת היה מעטה בזה על עצמו, וישמו היה לשמצה בפי כל בני=ה"אאול". רק לאחר שהואילה העלמה לחדול מרקודה, היתה נותנת חופשה גם לעלם, ושניהם היו חוזרים כל אחד למקומו. הרקוד לא היה נמשך יותר מעשרה רגעים, והזוגות היו מתחלפים בכל רבע שעה.

סלים נכנם אל חדר=הרקורים בשעה שאחד מן הזוגות כבר גמר את מחולו וכל הקהל צפה בכליון=עינים לרקורים חדשים. ועוד לא הספיק בן=המולה לשבת על הספה המיועדת לצעירים ולהתבונן אל העלמות, שישבו לעמתו, — וכבר יצאה לקראתו עג'י היפהפיה וזמנה אותו ל,,רקוד-השנים". מיד דנתר סלים ממקומו והתחיל רוקד סביב המחוללת במהירות ובעליצות נמרצה. ובין רגע נמשכו כל העינים אל זוג=הרוקדים החדש ועל פניהם של הרבה מן המסתכלים נכרו סימני תמהון והערצה. כל תנועותיו המהירות והנלחבות של סלים הביעו במחון בעצמו וזריזות נפלאה; ובשעת כל קפיצה היה עוד מוציא מגרונו קול שאנה פראית, שהחרידה את הלבבות. באותה שעה חוללה עג'י בשלוה ובמנוחה גמורה. כל תנועותיה הקלות היו מלאות חן והוד כאחדי ורק ראשה הנמוי קצת הצדה ולח"יה הבוערות העידו בה, שאף היא את כל נפשה שְּקְעָּה ברקודה זה.

עברו עשרה רגעים, עבר רבע שעה מאז התחילו הרוקדים את רקודם. — ועדיין מוסיף הזוג לרקיד באיתה המהירות ובאותו המרץ שבתחלה ואין בכל תנועותיהם של המחוללים אף סימן של עיפות. עברו עוד חמשה רגעים. — וכבר התחיל כל הקהל להתמרמר על עג'י, שממשכת את המחול יותר מדאי ואינה נותנת מנוחה לבחיר= לבה, שבוודאי כבר נתיגע עד מות. ואחד מן הזקנים כבר החלים להפסיק את הרקוד באמצע. אך קידם שהספיק לעשית זאת, עמדה עג'י פתאום מלחול, הסתובבה על עקבה, — והלכה לשבת בין חברותיה.

הרקוד נגמר. סלים צנח על מושבו באין אונים ועצם רגע את עיניו מרוב עיפות והתרוממות-רוח כאחת. מכל צד הגיעו לאזניו שבחים ותהלות על רקודו הנפלא. "בכל האאול אין זוג-רקדנים מצוין כסלים ועג'י" — הודו הצעירים והצעירות. סלים התפלא לשמוע, שרקודו ארך יותר מכפי הרגיל, כי לו נדמה, שאך רגעים מועטים זכה לחולל סביב עג'י היפהפיה; ויוציא מכיסו את שעונו של דוד להוכח בדבר.

עג'י ראתה, שסלים מחזיק בידו איזה דבר נוצץ, ותגש אליו לראות מה הוא-ותקח את השעון בידיה, ותתבונן אליו, וימצא חן בעיניה.

כמה יפה וכמה מוזר מראה ההפץ הזה! — אמרה עג'י לסלים בהשיבה לו את השעון.

- אמנם כן, -- הסכים סלים.

וכשחזר ונשל את השעון בידיו וזכר. שזה עתה נגעו בחפץ זה אצבעותיה הענוגות של עג'י אהובתו, — עבר חום נעים את כל גופו. סלים שם את השעון בזהירות מרובז בחיקי ויאטר לנפשו: עתה, לאחר שנגעו בכלי-חפץ זה אצבעותיה של עג'י, לא אסירנו עוד מעל לבי לעולם.

#### .IV

כל הבקר שלמחרת החגיגה ישב דוד בביתו וצפה באי-סבלנות לביאתו של סלים. בטוח היה דוד, שהשעון יושב לוז ואף-על-פי-כן לא היה יכול להשתחרר אף רגע מן הדאגה לכלי החפץ היקר והקדוש לו כל-כך. מי יודע, אם לא קרה איזה אטון לשעונו זה? אפשר נפל בשעת הרקוד מכיסו של סלים ונשבר, או אבד לסלים ולא יקצא עוד? — המחשבות הנוגות האלו, שהמרירו את מוחו של דוד כל הבוקר, התגברו בו עוד יותר כשהגיעה שעת־הצהרים וסלים עדיין לא בא. אחר. סעודת-הצהרים לא יכול עוד דוד להתאפקי יצא אל רחובות ה-אאול' ועבר פעמים אחדות על יד בית המולה: אפשר יראהו סלים דרך החלון ויצא לקראתי. אך גם תקותו זו נכזבה: סלים לא גראה לו כל אותו היום. ואף למחרתו לא פגע בו דוד בשום מקום. דוד הבין, שסלים משתמם מלהפגש עמו. אין עוד שום ספק בדברי שלשעונו קרה אסון בליל־החציגה. ועל-כן מתבייש סלים להראות עמי, — החלים דוד בלב מלא יאוש והתמרמרות. אך הרי מוכרח אני לשמוע סוף כל סוף מפי סלים עצמוי מה נעשה בכלי־החפץ היקר והקדוש לי כל-כך!

ביום השלישי שאחר ליל-החתונה, הוא היום הששי בשבוע, התחכם דוד וארב לסלים על יד המסגד בשעה שהמושלמים גומרים את תפלתם ושבים הכיתה. הפעם לא מצא לו עוד סלים כל מפלט מפני דודי יצא מן המסגד והלך לקראת ידידו, והם ברכו זה את זה לשלום.

- למה זה לא ראיתיך כל הימים האלה? -- שאל דוד את סלים.

אך במקום להשיב על השאלה שנשאל, התחיל סלים מספר לדוד את כל פרשי החתונה, שהוחגה לפני שלשה ימים. מענין־החתונה עבר סלים לענין־השעון, והתחיל מספר בשבחו ומהלל את יפיו ואת מוב־מהלכו. דוד שמח מאד לשמוע, שהשעון עדיין הוא שלם ושפל רע לא אונה לו, וצפה באי־סבלנות לאותו רגע, שבו יואיל סלים לשלוח סוף־סיף את ידו אל חיקו ולהשיב לו מה ששאל ממנו. אך סלים הוסיף להפליג בשבחו של השעון, עד שלסיף הבין דוד שידידו רוצה לקבל כלי-חפץ זה במתנה. דוד נבוך מבוכה רבה, כי לא ידע מה לעשות. מצד אחד אסור היה לו להשיב את פני ידידו ריקם בלי לבאר את סבת הדבר, שהרי בזה יפר את יסודות הנמוס הקוקזי ויקים לו את סלים לאויב. אך מצד שני לא יכול דוד לבאר לסלים אותן ההרגשות הקרושות. שבהן נתקשר לשעון, כי בטוח היה, שבן המולה לא יבין לרוחו, וחושש היה, שמא יעלוב ויחלל סלים את ההרגשות הללו.

ובשעה שכל המחשבות האלו התרוצצו במוחו של דוד, לא פסק סלים אף רגע מלשבה את השעון ולהרבות בתהלותיו. מבוכתו של דוד גדלה יותר ויותר, עד שלסוף התחיל לבקש תחבולה להפשר מידידוי כי חש את עצמו בחברתו כאילו עמד על גחלים לוחשות. ויהי אך פסק סלים רגע מלדבר, כדי לשאוף רוח, ודוד מהר לברך את ידידו לשלום ויפן וילך לו.

שני הידידים נפרדו זה מעל זה בזעם. דוד כעם על שלא השיב לו סלים את השעון. וסלים — על שלא נתן לו השעון במתנה בפירוש למרות כל השבחים. שפזר לכלי־חמדה זו. ובלילה גדדה שניהם. דוד בקש על משכבו תחבולות ודרכים שונים להסביר לידידו, שצריך הוא להשיב לו את השעון. לאחר פקפוקים הרבה החלים לפנות לעזרת אביו של סלים. הן המולה עוסק תמיד בענינים רוחניים, ועל־כן יוקל

לו יותר להבין את רגשותיו של דוד ואת הטעמים. שמפניהם אינו יכול להשאיר את השעון בידי סלים. צריך הוא רק לבקש את המולה, שיבאר לבנו את כל הענין בזהירות מרובה, ואז יגמר הכל בטוב.

ואף <sup>\*</sup>סלים לא מצא מנוחה לנפשו כל אותו הלילה, כי חלומות רעים בעתוהו. בחלומו. והנה בא דוד אל בית־המשפטי וקובל עליו, על סליםי על שאינו משיב לו את שעונו. בומה יהיה באמת— הרהר סלים כשהקיץ משנתו — אם יספר דוד את כל הענין לאחדים מבני־ה. אאול" ויגיע הדבר גם לאביו ? — הן אז ארד שאולה מרוב בושה וכלימה !" — ולא יכול עוד סלים להרדם עד אור הבוקר.

השחר עלה. ועל צריח-המסגד הופיע המולה הזקן והתחיל סובב את הצריח על־ יד המעקה וקורא את כל המאמינים בקול עגום וממושך לתפלת־הבוקר. לקול=קריאתו של המולה התעורר גם דוד. קפץ מעל משכבו. לבש את בגדיו, חגר גם את כלי־זינו ואמר לצאת את הבית. אך כרגע נזכר. ששבת היום — והסיר מעליו את כלי־זינו. ורק את האקדח הקמן מתחת למעילו הארוך השאיר אצלו.

כשיצא דוד החוצה כבר ירד המולה מעל צריח המסגד ושב הביתה. דוד מהר אליו ומצאהו יושב על הספסל<sup>ד</sup>שעל>יד פתח-ביתו.

- שלום עליכם, אדוני. -- קרא דוד.
- עליכם השלום. בני. השיב המולה, ששמח מאד לקראת נכד ירחמיאל ירידו, שאלהו לשלום אביו הזקן וכל שאר בני-ביתו.

לאחר שהשיב דוד על כל שאלותיו של המולה, הרצה לפניו את הענין, שבשבילו בא לביתו.

ענגה כבדה כסתה את פני המולה לאחר ששמע את כל דברי דוד. הוא הבין, שענין זה אינו מוסיף כבוד לבנו, שאהבהו אהבה נצחת. אך המולה כבש את כאב≈ לבו, האיר את פניו לדוד ואמר לו:

השיבות לעשות, בני, בפנותך אלי- שוב הביתר, והיה בטוח, שהשעין יושב – לך עוד לפני סעודת-הצהרים•

שמה ושוב לב חזר דוד הביתה, נשל את ה"סנונית" — זו סוסתו האהובה, שהיתה קלת=רגלים יותר מכל סוסי-ה, אאול", ויצא להשקותה במי־הטרק הצוננים והבהירים.

והמולה נכנס הביתה וישב על ספתו לנוח קצת. לאחר רגעים אחדים נכנסה אשתו והגישה לו ספל־קהוח.

- וסלים היכן הוא ? -- שאל אותה המולה.
- הוא קם לפני חצי שעה, התלבש, ואחר=כך חזר ושכב, כי לא ישן הישב הלילה, — ספרה האם.
  - קראיהו אלי. רוצה אני לרבר עמו, צוה המולה.

כששמע סלים מפי אמו, שאביו קוראו, קפץ נבהל ממשכבו (לבו הגיד לו, שלא מובות ידבר עמו אביו הפעם ונכנס בצעדים מהירים אל החדר, שבו ישב המולה.

ידעתי בני? — התחיל המולה לאחר שהשיב לסלים על ברכתו: — הבוקר בא אלי דוד.

המולה הרכין את ראשו על גבי ספל הקהוה ולא התבונן אל פני בנו, שנתכרכמו וחשכו כשולי-קדרה.

בדבר השעון ? -- שאל סלים בקול רועד.

כן — השיב אביו בלי שהרים את ראשו.

מיד גשמע קול דפיקת הדלת הנפתחת והנסגרת בסערה. המולה נשא את עיניו והנה פלים איננו עוד בחדר.

שהנהגת בנו המוזרה — צעק המולה. שהנהגת בנו המוזרה — החרידתו. החרידתו.

אך קודם שהספיקה אמו של סלים לצאת החוצה – וכבר עכר בנה במרוצה את כל רחוב ה"אאול" ונעלם מאחורי הגנים.

סלים ידע, שבשעת=בוקר זו נוהג דוד להשקות את סוסתו במי־המרק הקרים. ועל־כן רץ אל<sup>ד</sup> הנחל בכל כחו. לבו מלא חמה ועיניו הפיצו זעם. רגש עלבון עמוק, עלבון צורב. אכל את כל קרביו. "האיך נועז דוד לביא אל אכי ולהשפיל את כבודי בעיניו! נקים אקים בו עוד היום הזה!" – דובבו שפתיו בלחש. והוא הוסיף להחיש את פעמיו כשידו אוחזת בחניתו, שלא תתלבט בשעת־מרוצתו.

באותה שעה עמד דוד במנוחה על שפת-המרץ על יד סוסתו האבירה, שהרכינה את ראשה ושתתה בצמא ממייהנחל הזכים. בידו האחת החזיק דוד פרסן יסוסתו ובידו השניה סוכך על עיניו מפני קרני השמש, שעלתה במזרח, והתבונן אל סביבותיו. מימינו נראו גנותיה של צ'ינגה החבויים בצל הגנים. ומאחורי היאאול", במרחק ווירסמאות אחדות, התנשאו שלש. ארבע גבעות, ועליהן עוד אאולים", שבהם ישבו קרוביו של דוד. משמאלו השתרע המישור הירוק, שהיה זרוע יערות וְמַקְשָּאוֹת עד קצה האופק הרחוק, שהיה מכוסה בשעה קדומה זו ענני-בוקר קלים ומזהירים. באמצע המישור התפתלה והבריקה לאור-השמש רצועת מכספת — הוא המשך המרק, ששמף ושְּכַשַּהְ עתה במהירות לרגליו של דוד. מעבר למרק התנשאו לעומתו המון הרים וגבעות זה מעל לזה, עד שהיו להררי שלג־עולמים, שהרימו לשמים שיאם. אל ראשי־ההרים הגאים והנשאים ההם נשא עתה דוד את עיניו החולמות, ותאר לו בדמיונו את ארץ-הגאים והנשאים ההם נשא עתה דוד את עיניו החולמות, ותאר לו בדמיונו את ארץ-אבותיו, המשתרעת שם, הרחק מעבר ההרים ההם. ונדמה לו, שהוא עומד על שפת ה ירדן העז במרוצתו, לקראתו מתנשא ה חרמון, ומימינו נראים הרי בה גל יל. הירדן העובד מחיו בני-ישראל הגאולים. בידם האת יחזיקו את המגל לקצור בו את תבואתם ובידם השניה יחזיקו את החרב להגן על חירותם בארצם המבורכת...

כך שמפו. זרמו חלומותיו של דוד בלי הרף ובאין מפגיע. כזרום רוח-הבוקר הענוג והרענן על פני הגיא והגבעות. דומה היה. כאילו כל המבע מסביב — רגכעות הירוקות מימין. ההרים הנשאים מנגד והמישור הרחב משמאל — כולם נשתתקו יחד והם מאזינים לדברי⁻חלומותיו של דוד. רק שכשוך מי-הנחל הפזיזים וקול צהלת⁻הילדים. שהתרחצו במרק לממה, מעבר לגבעה, הפריעו מעט את הדממה העמוקה, שבה היתה שרויה כל הסביבה בשעת⁻הבוקר הנהדרת הזו...

פתאום הרימה הסוסה את ראשה, זקפה את אזניה והבימה לאחוריה. גם דוד הביט מאחריו — וירא והנה סלים ידידו רץ וקרב אליו.

סוף סוף מצאתיך, נבזה! — קרא בן-המולה כשאַך נגש אל דוד: — האיך גועזת להתלונן לפני אבי, שנצלתיך ולקחתי ממך את שעונך? חשבתיך עד היום לאחד מבני-קוקז האצילים שאינם משגיחים בקשנות כאלו. אך עתה ראיתי, שגם אתה מוכן תמיד למכור את כל הקדוש שבעולם בעד פרומה אחת, ככל שאר אחיך ברוסיה. כן! עתה גוכחתי. שגם אתה — ז' י ד!

ז'י ד! — התגלגל כרעם מהרי-קוקז הנשאים ההד, שחזר פעמים אין מספר על מלה מוזרה זו, שלא נשמעה כאן מעולם.

י י ד - - ז' י ד ! - - חזרו עליו בשכשוכם גם גלי-המרק הצוהלים. כאלו שמחו לקראת הברה חדשה זו, שנוספה על אוצר-פטפוטם.

ז'י ד -- ז'י ד -- ז'י ד -- התלחשו גם עשבי-השדה הנרעשים. שכפפו

את ראשיהם זה לזה ונשאו את לחשם זה על פני כל המישור עד למרחוק.

ונדמה לדוד. שגם השמים רועדים וכל הארץ מתחת תרגז לשמע המלה הגוראה. שיצאה זה עתה מפי סלים. ודוד התחיל מרתת כולו מרוב התרגשות. החמה הבוערת, שהתלקחה בקרבו, שמפה כהרף עין את כל חדרי לבו ומוחו ותהי כאש־צרבת יוקדת בעצמותיו. ידו הורמה מאליה—וסמירת-לחי חזקה ומצלצלת הרעישה את כל האויר מסביב.

עיניו של סלים חשכו מרוב כעס. עלבון וכאב. בקול שאגה איומה שלח ידו אל נצב חניתו לשלפה ולתקעה בלבו של דוד. אבל, כאילו על אפו וחמתו. נתעכב חצי הלהב בנדן. בן-המולה הרכין את ראשו אל חניתו ואמץ את כל כחותיו להוציאה מנדנה כשהוא מקלל קללות נמרצות את חניתו ואת דוד כאחד. באותה שעה שלח דוד את ידו אל החגורה שמתחת למעילו, הוציא משם את אקדחו וכוננהו מול סלים. ואך הרים זה את חניתו השלופה על איש-ריבוי ירה בו דוד אחת ושתים — וסלים נפל ארצה מתבוסם בדמו —

#### $\mathbf{v}$

כשראה דוד את סלים נופל ארצה נבחל עד מאד. הוא ידע, שאם ימות בןהמולה, לא ימלט הוא או בני־משפחתו מנקמת-נאולת הדם של קרובי-המולה. אבל
מיד אחר הבדיקה הראשונה נוכח, שפצעיו של סלים אינם אנושים ביותר, — ונרגע קצת:
הוא ידע, שבמקרים כאלה אין הדבר מגיע לידי נקמת הם. כל הענין יגמר בוודאי במה
שבני-משפחתי — כך חשב דוד — יצטרכו לכפר את פני קרוביו של הפצוע במתנה
הגונה דיתחייבו לשלם למולה את כל הכסף, שיוציא לרופאים ולרפואות, עד שיקום
בנו ממטתו". אך כשהעלה על דעתו, שלפי מנהגי-קוקו יוכרח עוד, לאחר שיחלים
הפצוע, ללכת אליו בעצמו ולבקש סליחתו — נרתע לאחוריו. איך אוכל לכקש מליחה
ולהתרפס לפני אדם, שבזה ועלב אותי באופן כזה ? לא! מוטב שאברח מזה אל
אחד מן האאולים". שבהם יושבים קרובי, ואחבא שם עד יעבור זעם. ועתה ידע
זקני להשקים את הרוחות ולגמור את הכל בשלום. לאחר שנה או שנתים ישכח כל
הענין, סלים יסע לרוסיה, ואז אוכל לשוב אל בית אבותי"...

מאחורי הגבעה נשמעו קולות הילדים העולים מן הרחצה. בקפיצה אחת עלה דוד על גב סוסתו הנאמנה ורכב במהירות=הברק דרך השדות אל עבר ההרים, שנראו על פני האופק. באחד מן ה.אאולים", שדבקו אל ראשי ההרים ההם כקני=נשרים, צפה דוד למצוא לו מקלט מגואלי-דמו של סלים. לבו היה בטוח, שמצות הכנסת-אורחים לא תתן לבני=ה.אאול" לגלות את מקום-מחבואו של דוד לקרוביו של המולה. וכן היה.

והילדים, ששבו מן הרחיצה, מצאו. לאחר שירדו מעל הגבעה, את גופתו של סלים מתגוללת על שפת המרק, וירוצו בהולים ודחופים אל ה״אאול", ויודיעו את הדבר למולה. מיד באו למקום המאורע החובש, המולה ועוד אנשים אחדים, שהביאו עמהם גם מטה, ועליה הטילו את הפצוע וישאיהו הביתה.

בינתים פשטה השמועה ב,אאול", שדוד רצה את סלים. ויתאספו על-יד בית

המולה המון אנשים רוגשים, גועשים וצועקים —, ויהי כל האאול כמרקחה.
רק בית אחד הוסיף לעמוד בשלוה ובהשקט למרות כל הסערה, שקמה מסביב:
זה היה ריהו של ירחמי אל חריתי חלונותיו שמרחוש היו מונפים ודלתותיו

זה היה ביתו של ירחמיאל. תריםי חלונותיו שמבחוץ היו מוגפים ודלתותיו סגורות מפני קדושת=השבת ועל-כן לא הספיקה עוד השמועה המרגיזה לחדור גם אל תוכו.

כבר הגיעה זמנה של סעודת השבת. על יד השלחן הערוך ישבו דומם כל בנים משפחתו של ירחמיאל ועסבו בדאגה אחר כל תנועותיו של זקן משפחתם, שישב בראש. פניו של ירחמיאל קדרו: נכדו האהוב שכח, כנראה, כי שבת היום. לולא זאה לא היה מעיז לאחר כל כך לסעודה. הן יודע דוד הישב, שאין אביו הזקן נוהג לקדש על היין כל זמן שאין כל בנים משפחתו מסובים אל השלחן. הרגעים הולכים וחולפים בדממה — ודוד איננו... מרדכי, אביו של דור. שישב לימינו של ירחמיאל, כבש פניו בקרקע והתבייש להסתכל בפני זקן המשפחה: "עליו. בתור אב, חלה כל האחריות בעד אחורו של בנו. גם כל שאר בנים המשפחה ישבו מסביב לשלחן כאבלים, ראשם מורד על חזם ועיניהם מורדות ארצה. מעולם לא נתחללה השבת בכיתו של ירחמיאל באופן כזה.

פתאום זקף מרדכי את ראשו ושם את אזניו כאפרכסת, כי שמע מרחוק קול שאון והמולה, שלא היה רגיל לשמוע כמותם ב"אאול". גם כל שאר המסובים על יד השלחן התעוררו והתחילו להקשיב לקול השאון המוזר, שהלך ונתקרב אל ביתם. לאחר רגעים אחדים כבר הכירו כל בני-הבית, שזהו קול ההמון ברעי. כרעש של גלי הים הסוער כשהם קרבים אל צוקי-החוף, כן הלך והתגבר הרעש של ההמון הפרוע והמתגעש יותר שקרב אל ביתו של ירחמיאל. עוד רגע — ומתוך הצעקות והצוחות הנוראות, שהקיפו את כל הבית, התחילו אזניהם של בעלי-הבית להבחין את הקריאות הבידרות: "מות יומת דוד! יחרב בית-ירתמיאל! הלאה היהודים!" ——

בתוך דבית קמה מהומה; כל המסובים אל השלחן קפצו ממקומותיהם. פניהגברים הְּיָרוֹ, ועיניהם התחילו תועות על גבי הכתלים ומחפשות את כלי-זינם, שהיו
תלויים עליהם . . . הנשים התחילו סופקות כפיהן ומלבותיהן התפרצו אנקות פחד ובהלה.
אמו של דוד נפלה ארצה מתעלפת . . .

ברלת החיצונהי שהוליכה אל החנות, נשמעו דפיקות חזקותי מיד פנו ירחמיאל ומרדכי אל החנות. הנשים רצו לעצור בעדם, אך הם הדפו אותן אחורנית וסגרו בעדן את הדלת. בינתים הלכי ונתגכרו הדפיקית בדלת חחיצונהי אז נגש אליה ירחמיאל בצעדים בטוחים — ויפתחנהי לעיניהם של בעלי-הבית נגלה המון ראשים צועקים, רועשים ומאיימיםי על=יד הפתח עמד המולה בכבודו ובעצמו ומאחוריו — כל קרוביו. כולם היו מזוינים ונופפו בקול שאגה פראית את אקדחיהם ואת חניתותיהם השלופות. אך כשהופיע פתאום על מפתן=הבית ירחמיאלי. — מיד נשתתקו כל הצעקותי הרעש חדל ותהי דממה מסביבי פניו האצילים של הזקן, מצחו הרחב וגבות=עיניו העבותות, זקנו הארוך והלבן, שירד על חזהו, ומלבושו היפה והעשיר — מלבוש של שבתי — כל אלה העירו בלבבות יראת-הכבוד, עד שברגע הראשון לא נועז אף אחד מן ההמון לפצות פה או להרים יד נגדו. אז פנה ירחמיאל אל המולה ואמר:

ברוך בואך, ידידי אל תחת צל-קורתי. אך למה זה תדפוק היום על דלתותי בקולי-קולות וברעש-מלחמה? הן ידעת, שלפני יריבי פתוח ביתי לרוחה בכל עת ובכל שעה?

- אין להאמין בידידותיכם השיב המולה. כי בגוד תבגדו בה. גם דוד נכדך נשבע להיות ידיד נאמן לסלים בני. ופתאום קם עליו היום בשדה והתנכל להרגהו, ועל=כן מות יומת דוד!
  - מות יומת דוד! -- הזר אחריו ההמון.
  - ומנין ידעת, שנכדי הוא שהתנכל לנפש-בנך? שאל ירחמיאל.
    - סלים זה עתה ספר לי את כל פרטי המעשה.
- אם כן, בנך חי! קרא הזקן בשמחה: נקוה לאלהים. שעוד ירפא מפצעיו. ומי יודע, אולי פגע בו דוד שלא בכוונה, ואז הלא לא תוכלו לדון את נכדי למיתה. אנו נצדנו נעשה את כל המומל עלינו לפי המנהגי נמלא את כל דרישותיכם ונשלם ביד רחבה את כל הוצאותיכם לרופאים ולרפואית. וכך יושב השלום על מכונו.
- שעיתי יהודי השיב המולה: המנהג, שאתה מדבר עליוי רק בינינו, המושלמים. הוא נהוג. אבל אתכםי היהודים. שם הקוראן לעכדים נרצעים לנוי ועבד, שהרים את ידו על אדונו, דינו למיתהי ועל-כן מות ימות דוד! אילו פגע כסלים שלא במזיד, לא היה בירח מזה. כנער מוג־לב, אלא היה הוא עצמו מביא את בני הפצוע אלי הביתהי ועתה דע לךי ירחמיאלי הוסיף חמולה לדברי וקולו הלך וחזק, עד שהיה לקיל שועה מחרדת את הלב: דע לך, שדם מושלמי, שנשפך על־ידי יהודי. לא יכופר במתנות ובתחנותי כי אם בדם שופכו היהודיי ואם דוד נכדך נמלם לפי שעה מידינו מות ימות מרדכי אביו!

המלים האחרונות של המולה והקול האיום, שבו נאמר: חזרו ונסכו רוח-עועים על כל ההמון וירעש ויגעש עוד יותר מכתחלה. עד מהרה דתחיל מתפרץ אל החנות וקורא: "מות יומת מרדכי!".

- חכו־נא רגע! התחנן ירחמיאל ונסה לעצור בעד האנשים, שהשתרעו על מרדכי: חכו-נא רגע! אם צמאים אתם לדם יהודי, פגעו־נא בי, כי זקן ושבע־ ימים אני, ואחת היא לי, אם אמות עכשו או בעוד זמן כה. אך אל−נא תמיתו את בני במבחר־ימיו!
- רא בך לא תגע ידנו. השיבו המתנפלים. —- כי אתה השפעת בימי= חייך רוב טובה על כל ה.אאול" ובאת תמיד לעזרתנו.
- ובעד כל אלה באתם עתה לשחום את בני לעיני? צְנַח ירחמיאל בקול יאוש גורא, והתפרץ לעזור למרדכי, שכבר סַבּוּ אותו עשרות אנשים ונופפו על ראשו את הניתותיהם.

אך מיד החזיקו בזקן עשרות ידים חזקות ולא נתנו לו לגשת אל בנו. ועוד לא הספיק ירחמיאל להדוף את האנשים שהחזיקו בו אחורנית ולמהר אל מרדכי. שקרא לעזרה בקול מיואש, — וכבר נפל אביו של דוד חלל — — —

יושב לבדו, יושב כמטורף על־יר גופתו של בנו הנרצח. כמטורף על־יד גופתו של בנו הנרצח.

#### VI.

לאחר שעברו ימי שבעה' קבל דוד מכתב ארוך מאביו הזקן. בסוף המכתב כתב לו ירחמיאל כיר המליצה המזרחית המובה עליו כדברים האלה בקירוב:

ביתי עכשיו לעת זקנתי, נוכחתי, שכל ימי-חיי עמלתי אך לשוא: חשבתי, שבונה אני את ביתי על יסודות מוצקים,—ופתאום התמומט הבית וארא, שהוא עומד על בלימה. דמיתי, שבקרב אחי בני-ארצי אני יושב,— ופתאום נפקחו עיני לראות, שבקרב מחנה של אויבים נפיחי את אהלי, ועתה לא אוכל להתחיל את בניני מחדש, כי כבר זקנתי ותשכחי, ולפיכך מוסר אני התחלה חדשה זו בידך. עלה-נא, בני, אל ארצנו, אל ארץ־ישראל, ותרת לנו מקום מנוחה ונתחלה בשביל כל בני־משפחתנו הקרובים והרחוקים. אנו, הזקנים, נחצוב לנו שם קברים לנוח בהם אחר מותנו, ואתם, הצעירים, תכנו על נחלתכם החדשה את בנין העתיד. ומקוה אני, ששםי בציון, תדעו לבנות את בנינכם החדש על יסודות יותר מוצקים ונאמנים משחיו יסודותיו של בניני בארץ נכריה".

היה בוקר צונן ובהיר, ועל חוף העיר יפו התאספו המון יהודים לפגוש את השהגרים החדשים, שהביאה הספינה הרוסית זה עתה. הנה הן שטות, הסירות המלאות נוסעים. הנה הן הולכות וקרבות אל החוף. עין־הקהל משתדלת להכיר עוד מרחוק את הסירה, שבה יושבים חצעירים. הנה הנם! מה עליזים ואמיצים פניהם! מה דופק הלב ומה שמה הוא לקראת הכחות החדשים, ההולכים ונוספים על מחננו! הצעירים עולים על החוף. כל הקהל נוהר לקראתם כדי להתבונן אליהם. וכרגע נמשכות כל העינים אל אחד מהם, שהוא הבריא והיפה שבכולם. פניו השחומים, עיניו ושערותיו השחורות והמבריקות. תנועותיו הגמישות וביחוד תלבשתו המוזרה. — כל

אלו מעידים עליו, שאינו בן תחום-המושב.
— מי הוא זה, השחרחר? — שואלים אחרים מן הקהל לאחר מן הצעירים.
שעלו מז הספינה

אחד מאנ"ש... בחור כהלכה !.. יליד-קוקז הוא ושמו דוד. דוד הקוקזי. זה היה היהודי הקוקזי הראשק, שעלה לארץ־ישראל.



# הַחַיִּים הַבַּלְּבָּלִּיִם בְּיִשְׂרָאֵל בִּימֵי בַיִת שׁנִי

(המשך).

מאה

# ד״ר יוסף קלוזגר.

.П

וכך אנו רואים בסוף בית שני את עם=ישראל וכבר יש בתוכו בעלי= א חוזות גדולים, שמצמרכים לפועלים ועבדים ושכירים, שמַלְוִים כספים לאכרים העניים באפותיקי של אחוזותיהם הקשנות ויורדים לנכסיהם של אלה בחובותיהם—ואחוזותיהם הולכות וגדַלות; אכרים בעלי-אחוזות זעירים ובינונים. שעובדים את אדמתם בידיהם ובידי נשיהם ובניהם והם הרוב המכרי עבארץ, --ואף אכרים אמידים במספר מסוים. שאף הם עובדים את אדמתם בעצמם ובבני-משפחותיהם, אבל ביחד עם זה הם שוכרים גם פועלים. חוץ מזה כבר יש בתוכו מעמד שלם של בעלי = מלאכה, שעוסקים באומנויות מרובות ושונות. וברובם המכריע הם נהנים מיג'ע-כפיהם בלבד ואך למועטם יש גם פועלים וחניכים ("שוליות"). ויש גם מעמר של שכירים ופועלים שמסייעים לעיבדי־האדמה ולבעלי־המלאכה. וברובם אין מצבם רע בהשתוות אל מצכם במדינות אחרות באותו זמן, אבל יש בהם גם "פועלים בטלים" ו.לקוטות'- ויש בתוכו גם עבדים עבריים. שדינם ומצבם כמעט כדין השכירים ומצבם, ועבדים כנעניים. שמצבם רע הרבה יותר ודינם כמעט כדין-הבהמה, אלא שאלו ואלו אינם מרובים כל= כך במספרם בין יהודי־אראן=ישראל. ואף אכרים = למחצה יש בארץ=ישראל בצורת קבלנים (קַבְּלִים), אריסים, חוכרים ושוכרים, שמקצתם עובדים כשרים ומקצתם סוחרים-ספסרים. ועל כל אלה ניסף מעמד של סוחרים ותגרים זרוכלים ודנוונים, שהם נופלים במספרם הרבה מן האכרים הזעירים ומן האומנים. אבל מרובים הם מבעלי-האחוזות הגדולים. ביניהם יש גם שולחנים (באָנקירים) עשירים, שכבר יש להם עסק לא בדינר בלבד, אלא גם בככר (לערך 9,418 פראַנק). כלומר, בסכומים הגונים מאד לפי אותו זמן, שחוץ ממח שהם עוסקים בחלפנות של המטבעות השונים והמשונים שכארץ ובחוץ-לארץ הם אף מלוים

ברבית ובמשכונות להאכר הזעיר והבינוני, להחנווני והסיטון ואף לבעל-השיירה 1). הצורך ב, פרוזבול", שתקן ה ל ל ה ז קן, מוכיח למדי, שהמסחר פרץ בארץ. אדמת ארץ-ישראל נותנת תבואות ופירות לרוב, והם נמכרים בארץ ובחוץ לארץ; ואף הרכה ממלאכת בידם של ויאומנים בא אל השוק הפנימי ומעומם אף אל השוק החיצוני, על בידי העולים לרגל. והארץ יושבת לחוף בימים ויש לה נמ ל ים לא-מעט, והיא מכנסת הרבה מן החוץ, לא פחזת ממה שהיא מוציאה לחוץ, והרבה דברים של מותרות נמכרים בה. וכבר יש בה בארץ-ישראל עשירות ידועה, אם לא מופלגת; אבל הפרולים אריאם שבה אינו מרובה ואינו מסוכן כל כל כך. מארץ פרימים ביצירתה ובצרכיה הכלכליים היא הולכת ונעשית ארץ של רוחה ידועה ושל אומנות ומסחר מפותחים פחות או של השלטון לא היו מתרבים בפעם אחת אפשר שהיתה ארץ-ישראל נעשית מעטשל השלטון לא היו מתרבים בפעם אחת אפשר שהיתה ארץ-ישראל נעשית מעטשל הותר פורחות אף במובן הרוחני. בא ה ור ד ום והעביר את הדרך על ההתפתחות המודרנת. ואולם כדי להבין דבר זה מן הראוי לתת השקפה היסטורית קצרה על תול ד ות ה פו ל י מ יק ה הכל כל ית העבר ית מתחלת בית שני עד ימיו של הודום.

בתקופת שיבת-ציון, בימי העליה הראשונה (538 — 576), ימי זרובבל ויהושעיובים העליה השניה (458 — 458), בימי עזרא ונחמיה, היה המצב מעציב מאד. הארץ היתה מועשת-אוכלומים, לא היה במחון ונחמיה, היה המצב מעציב מאד. הארץ היתה מועשת-אוכלומים, לא היה במחון החיים והרכוש, באו זו אחר זו שנות-בצורת וה"משתכר" היה "משתכר אל צרור נקוב". המסים היו מרובים והארץ היתה "מרבה תבואתה למלכים". האכרים הזעירים היכרחו, לרגלי הבצורת, למַשְּכֵּן את כרמיהם ושדותיהם, ואף את בניהם ובנותיהם. היהודים נדחקו מעל הארמה הפיריה — בעמק-יזרעאל ובגליל — על-ידי השומרו וערובת ונויים שונים ("גליל-הגויים"). ערי-החוף הדרומיות היו מקצתן בידי הפלשתים ותערובת עמים שונים (האשדוד דים — "וישב ממזר באשדוד") ומקצתן — על-ידי היוונים; וערי-החוף הצפוניות היו בידי הכנענים-הסורים. האכר היהודי לא מצא מוצא לתבואותיו והיה מוקף מתחרים ומנצלים מלל צד. וסיחר יהודי כמעט לא היה בנמצא, כי אפילו לירו שלים הרחוקה-ביחם היו הצורים, שהרבה מהם נתישבו בה בתור סוחרים, מביאים עוד בימי נחמי ה "דג (דאג) וכל מכר". י

כארי התנער נחמיח לתקן את המצב. בסכנת-נפשות לו ולישוב הצעיר seisach שחרר את המשועבדים בחובותיהם. קרא "שמיטה" (מה שקוראים היוונים

R. P. ימל הבאנקירי ב (החלפנים והשלחנים) ביםי בית שני עיון בפרטות: (1 Schwalm, Lavie privée du peuple Juif. etc., pp. 376-408

לחובות והכריה את העשירים להשיב להמון האכרים הזעירים את אחוזותיהם, שנפלו בידי בעלי-האחוזות הגדולים בחובותיהם של האכרים העניים. ריפורמה אגרארית זו, שעדיין לא עמדנו עליה כהוגן, היא שהכשירה את גדול הישוב הצעיר בעתיד. ארץ = ישר אל געשתה על - ידה למשך של כמה מאות שנה ארץ של אכרים זעירים; לא ארץ של עשירים-תקיפים מועטים אוכלים ואינם עושים. מצד אהד, ושל המון גדול של משועבדים להמועטים, שאין להם כל זולת ידיהם, ועל-כן אין להם על מה להגן בארץ=מולדתם ושנאה כבושה בלבם למנהיגי הארץ ולמשטרה, אלא ארץ של בעלי-משק בינונים עם קצת אמידים ועשירים מופלגים. כל הדימוקר אפיה הלאומית = המתקדמת, ששלטה בארץ-ישראל מימי נתמיה ועד ימי הורדום ועשתה את האומה לעם=הספר ולכרוכה אחר "הסופרים" נהשפרושי" בעמטיתם הדתית ודתיותם העממית, באה במדה מרובה גם מתוך פוליטיקה והייפרושים" בעמטיתם הדתית ודתיותם העממית, באה במדה מרובה גם מתוך פוליטיקה לכללית גדולה זו של נחמיה הפחה. באמת, "זכרה לו, אלוהיו, למובה"! 1).

כי מיד אחר "מי עזרא ונחמיה הומב המצב הכלכלי של היהודים. המעמד של בעלי-רכוש קטנים ועובדים מצד אחד והתורה המוסרית והדימוקראַטית מצד שני עשו את היהודי רציני במשק שלו. מתרחק מן המותרות והתאוות וחרוץ מאד. ספר-"משלי", שהוא קובץ פתגמים עממיים ומשלי-חכמים מאותו זמן בקירוב. מלא מאמרים משבחים את העבודה ומגנים את העצלות. בעיקרם היו אז היהודים עוברי-אדמה ומגדלי-צאן הצליחו בעבודתם. בתהלים (ס"ה, י"ר) מתוארים בנטויים פיוטיים פרית-הארץ, רבויד המקנה ושמחת האכר והרועה: "לבשו כרים הצאן ועמקים יעטפו בר. יתרועעו אף ישירו". בוודאי כבר היו ביניהם אף קצת סוחרים. הי קאַ טיאום מאַבדירה, שעבר באותה תקופה, קרוב לזמנו של אלכסנדר מוקדון, בקדמת=אסיה מזכיר את היהודים ואומר. שהם מצויים בכל הארצות שעבר; מה שאי=אפשר זולת המסחר. כנראה, כבר היו אז ביניהם אפילו עורדי=הים באניות" כלומר, סוחרים עוברים למדינות= הים (משלי. כ"ג, כ"ד, ול"א, י"ד; תהלים, ק"ז, כ"גי ועוד). אכל עיקר הסוחרים עדיין היו אז — היכ ג ע ג ים . "אשת-החיל" החרוצה יש "קמה בעוד לילה" ו "גותנת חוק (סדר -העבורה) לנערותיה" עוסקת בתעשית = בית ושובית לא ליהודי, אלא לכנעני: "סדין עשתה ותמכור וחגור נתנה לכנעני" (משלי, ל"א פ"ו וכ"ד). עדיין היהודים הם העושים והעובדים והכנענים -- הסוחרים והמוכרים - אבל כבר העיר וויל הו'זן 2), שאם היהודים יכלו לקיים דין שמימה (הם מבקשים מאלכם נדר מוקדון, שישחרום בשנת-השמיטה ממס)י הרי היה זה אפשר רק אם היו עוסקים במסחר ומכיאים תכואה ממקום אחר. מתוך "אגרת־אריסטיאַם" (הוצאת

<sup>;161 ; 138 — 135 . &</sup>lt;sup>13</sup> . יים וו מר קלוזנר, היסטוריה ישראלית. <sup>13</sup> . 135 . 130 . (134 — 32 ...) עיין: יים הכן: י, קלוזנר. נחמיה (הוצאת "לעם", יפו תרע"ב), עמי 134 — 174 ... (2 ...) עיין: י, קלוזנר. (2 ...) עיין: ... (3 ...) עיין: ... (2 ...) אוני ב-כן: י. קלוזנר. (3 ...) אוני ב-כן: י. קלוזנר. נחמיה (134 ...) אוני ב-כן: י. קלוזנר. נחמיה (135 ...) אוני ב-כן: י. קלוזנר. נחמיה (136 ...) אוני ב-כן: י. קלוזנר. נחמי

עושים מקנה וקנין ביניהם עוד בתחלת בית שני, ועוד בימי מלכי-פרס היו בירים במכרותעושים מקנה וקנין ביניהם עוד בתחלת בית שני, ועוד בימי מלכי-פרס היו בירים במכרותהמתכיות שבערב נחושת וברזל והיו מוכרים את המתכות הללו; אלא שמלכי-פרס
אסרו דבר זה מאיזו סבה. ואמנם. מ א יו ב , שנסיתי להוכיח את מקירו הערבי-האדומי
(ככל הנוגע לשלד של ספורו ולא לפילוסופיה המוסרית הנשגכה שבו!), ו מ מ ש ל י
שבאו בו "דברי למואל מלך משא" (ומשא היא ארץ בצפון-ערבי בראשיתי כ"ח, י"ר),
ברור לנו, שהיהודים סחרו עם הערביים והושפעו מאגדותיהם ופתגמיהם. ושבימים שבין
עזרא ונחמיה והחשמונאים התחילו היהודים עובדים במכרות – דבר זה יש לראות
ממה שהמחבר העברי של רוב פרקי ספר = א יו ב חושב את חפירת-הוהב לאחד
מפלאי-המבע (איוב, כ"ח, א' – י"א) ווער כל פנים, אמידות ידועה כבר היתה
בארץ בתקופת א ל כ ס נ ד ר מ ו ק ד ון.

ובימי שלמון התלמיים והסיליקיים ביהודה (170–301) נתרבה אושר הארץ יותר ויותר. המסחר התחיל לפרוח בכל קדמת-אסיה וצפון־אפריקה, ויהודה הקרובה לאלכסנדריה אף היא נהנתה מהתפתחותו של המשא-והמתן המסחרי. ואף דעל פירכן, כשנצטרך יוסף בן טוביה (זמן בפעולתו לערף 230 – 200) לשלם את המם לתלמי השלישי איברגמס, הוכרח ללוות כסף ממכריו ה שומרונים העשירים (קדטוניות, י"ב, ד', ג'). ואולם לאחר שחכר את המסים של כל חילת = סוריה ויהודה נתמלאה פקידים גובי-מס ומוכסים ממדרגות שונות נתקלקלו, אמנם, המדות השובות בשדרות העליונות" של האומה וחדר לתוכן רוח של יוונות שמחות, אבל העשירות נתרבתה בארץ על־ידי כך. ולמרות המסים המרובים, שהיו היהודים משלמים למלכי בית-תלמי ובית-סיליקום ושמנינו למעלה (מם הגולגולת, מס־המלח, המס על עטרות חתן וכלה, מס־הקרקעי מס־הבהמות והמס על פירות־האילן). הלכה עשירות־הארץ וגדלה, אף אם לא בהפלגה יתרה כמו בארצות הגדולות והשליטות על עמים ומדינות. ועשירות זו וודאי שהיתה אחת מן הסכות לשערוריותיו של אנטייוכוס אָפּיפּאַנס. הרי ראינו עוד את סיליקוס הרביעי פילופאָטור אחיו (187–175) שולח את היליודורום לירושלים להביא משם את אוצרות-המקדש מפני שנודע לו, ששם צפונים אוצרותיו של הורקנום (טוביה) בן טוביה; וכמעט אין ספק בדבר, שעשירותם של בני־טוביה היתה אחד מז הגורטים להשוד והכזה וחלול־הקודש של אנטיוכום אַפּיפּאַנם (חשמונאים ב', ג', י"א) בירה לנהל צברה יהודה עושר בלכלי ידוע, לא היתה מוכשרת לנהל מלחמת=

<sup>1)</sup> עיין: יוסף קלוזגר. היסטוריה ישראלית. 13 – 182 – 182; ועל איוב, שם. 15. 195 – 195.

<sup>-218</sup> 213 (2 השוה: יוסף קלוזנר, היסטוריה ישראלית, חלק רא שון, I, -207 218 219 (2 207), 219 מיוחדת להשלחי. ברך ליץ), -280 227 אל היסטוריה ישראליתי חלק שני (הוספה מיוחדת להשלחי. ברך ליץ), -307 עמי -307

השלח 394

שחרור במלכי בית-סיליקום במשך של שים שנה. כי, מלבד שמלחמה כזו דורשת כסף לא־מעט, תמיד באה שאיפת-השחרור כשֶמְצְטַבּרבאומה עודף של כחות חמרים ורוחניים, שבמקשים להם מוצא ושמוש.—והם פורצים החוצה בצורת מרידה מוצלחת, שמביאה לידי שחרור העם והארץ.

#### <u>a</u>.

יהודה המכבי היה מרוד כל הימים במלחמות־מגן ובמלחמות־הצלה ולא היה סָפָּק בידו לנהל פולימיקה כלכלית ראויה לשָם זה. ואולם יהוגתן אחיו. כשָאַך רָנַח לו קצת על־ידי המהומות המדיניות, שקמו בסוריה, מיד הפנה את לבו אל התביעות הכלכליות, שאי-אפשר היה ליהודה זולתן.

כי היהודים היה צריכים למוצא אל הים התיכון. כדי שלא יהיו סגורים ומסוגרים ביהודה בלא אפשרות להוציא את יבולם דרך־הים אל מחוץ=לארץ; שהרי כל הנמלים היו אז בידי היוונים (שבאו על מקום הפלשתים) בדרום והכנענים בצפון, כאמור. ושאיפה אחת גדולה מלאה את לבותיהם של כל שלישי בית-חשמונאי מכאן ואילך: להתקרב אל יפו מצד אחד ואל עכו מצד שני אל הנמל הדרומי ואל הנמל הצפוני (עכו היתה אז מה שחיפה היא היום בארץ=ישראל). והמאורעות אך עזרו על־ידם לסַפָּק את הצורך הלאומי, המדיני והכלכלי כאחד, שנתבשל במשך מאות בשנים, מימי עזרא ונחמיה ועד ימי=החשמונאים. זוהי הפולים יק ה הכלכלית של החשמונאים בכלל והפולים יק ה הימית של יהונתן ושמעון בני מתתיהו ושל יוחנן הורקנום ואלכסנדר ינאי המושלים אחריהם.

עור בשנת 147, כּשֶׁקְם דימיטריום השני על אלכם נדר באַלאַם, משתער יונתן על חבל - הים, שהיה כולו מלא נמלים, שהיו תפוסים אז בידי היוונים. הוא ככשי קודם כל, את יפוי ואחר כך — גם את אשדוד ואת אשקלון, וקבל במתנה מאת אלכסנדר באַלאַם גם את עקרון — את כל ערי-הפלשתים לפנים שעל־יד החוף וסמוך לחוף. ולאחר חמש שנים. בשנת 142, כשנתקשר דיודוטום טרפון על דימימריום השני, כובשים יונתן ושמעון אחיו (זה האחרון – בתור אסמרמינום של המלך אנטיוכום הששי) גם את עזה, — ובזה עוברות לידי היהודים כל ערי-החוף הדרום יות. וביחד עם זה הם כובשים — למראית עין כשביל המלך הסורי ופועל בשביל עצמם ועמם — גם את ערי-החוף הצפוניות, הפיניקיות. ומגיעים עד חצור בגליל העליון.

יפו. בתור המפתח הכלכלי של ירושלים, יפו. שמן הנמל שלה הפליגו מפינות לא רק למצרים, לאילת ועציון-גבר, לצור וצירון. אלא גם לתרשיש הרחוקה (יונה. א', ג', — כנראה, עיר Tartessos בספרד), — יפו זו היתה גם עיקר שאיפת־הככוש של שמעון בן מתתיהו לאחר שנעשה מושל במקום יונתן אחיו, ואחר-כך, כשנעשה נשיא חפשי בישראל (142 קודם ספה"נ). אף מלחמתו בגזר ואחר-כך, כשנעשה נשיא חפשי בישראל (142 קודם ספה"נ).

יפו את יפו מעברות-ההרים ומקשרת את יפו (141) לא באה אלא מפני שזו מושלת על מעברות-ההרים וירו שלים זו בזו. ואף גזרת"ה התיהדות של תושבי יפו וגזר, שגרש שמעון מתוכן את יושביהן האליליים והושיב יהודים במקומם ביחד עם חיל-מצב יהודי, אף יהוד זה של הערים היהודיות, שֶּכְּבָשון נכרים, שנראה לנו כנקמה וכריאַקציה בלפי הרדיפות על דת, שעברו זה עתה על בני־החשמונאים, בלי שנצדיקו מנקודת המבט המוסרית, היו לו לא רק מעמים דתיים בלבד. היה לו גם מעם כלכלי מובן: צריך היה להפטר ממתחרים כלכליים מסוכנים כסוחרים היוונים תושבי ערי-החוף, שהיו גובים את מכסי ההוצאה וההובאה (אַכספורט ואימפורט) מכל הסחורות היוצאות מארץ= ישראל והנכנפות אליה. שהדבר כן הוא ושעוד בזמנו של יוחנן הורקנוס, בנו של שמעון. הוקירו ביותר את הפוליטיקה היַמית של זה. -- דבר זה נראה מתוך דברי־השבח המושעמים, שבאו בנידון זה בחשמונאים א' (י"ו, ה') על שמעון ומפעל־ חייו: ״ועל כל כבודו לקח את יפו לנמל ועשה מוצא אל איי Kai meta pases tes doxes autou elabe ten "נ"א אניות) הים מ"ו Joppen eis limena, kai epoiesen eisodon tais nesois nausi] tes thalasses. דכרים ברורים מאין כדוגמתם. ה,מוצא אל איי=הים"י כלומר, אל האיים היוניים, ואף אל ארצות הים-התיכון בכלל, ועוד. מעומם בכל חשיבותו. ודבר זה משעים גם סופר נכרי בן־סמך: אַ ס ט ר בּוֹן היווני (Geographica, ודבר זה משעים גם בני $(XVI)^2$  אומר: "היהודים הבאים עד הים משתמשים ביפו בתור נמל". ושאַף בני חשמונאי עצמם הכירו את כל חשיבותה של פולימיקה ימית יהודית בשביל התפתחות הארץ רואים אנו מעובדה זו. שמעון קבר את גופו של יונתן. שנהרג על-ידי טריפון בערמה, במודיעים עיר קברות-אבותיה ועל גבי מערת-הקבר, שחצב לו בה כוך גם לעצמו, הקים מצבה, שהיתה נראית במרחק רב, אף מן הים, ועל שבעת עמודיה (רמז לאביו ואמו וחמשת האחים) היו חקוקית צורות של כלי־זין --רמז למלחמותיהם הגרולות של בני-חשמונאי -- וגם צורות של ספיונת -- רמו לשאיפותיהם למצוא מוצא אל הים. הדבר ברור. שהצד הכלכלי = המדיני של מלחמות בית-חשמונאי הגיע לידי הכרתו של שמעון והיה חשוב בעיניו הרבה. ואמנם, הוא בא לעזרתם של עוב די = האדמה, שנתדלדלו על=ידי המלחמות והמהומות בארץ, הבמיח את תבואתם ואת יבולם מפחד אויכים ושודדים ופקידים חמסנים וסייעם להוציא . את פרי־אדמתם דרך הוף-יפו. והוא דאג גם להמבת ההנהגה הפנימית של יהודה: עשה משפט בארץ, שבמשך שלשים שנה היתה מרף לשני האנארכיה, יסדרים בפקידות; והרי בלי כל אלה לא תכון גם ההצלחה הכלכלית של כל ארץ. ואמנם, על-ידי פריחת עבודת-האדמה ושגשוג סחר-הים נתרבו הכסף והזהב בארץ וביתו של הנשיא היה מלא כל סגולות-מלכים (חשמונאים א', מ"ו. ל"ב. וכך היה הדבר למרות מלחמות בלתי־פוסקות ועלולות לרושש ולדלדל

במשך שלשים שנה ויותר! 1).

ויוחנן הור קנום בנו אחז בפוליטיקה הכלכלית של אביו. כשההריב אנטיוכם השביעי סיר מס (או אנטיוכם התשיעי קיזיקינום 2)את יהודה וגזל מבית-חשמונאי את יפו וגור — המפתחות האסטרטיגיים והכלכליים של ירושלים. — פנו יוחנן הורקנוס וֹחָברי-היהודים אל הסינאַט הרומי בכקשה, שישפיע זה על המלך הסורי כדי שייוחזרו להם יפו ונמליה , גזר ומעינותיה, ובכלל כל שאר הערים והנפותי שלקח מהם אנטיוכוס במלחמה למרות החלמת-הסינאַט"; ואמנם. הסינאט הרומי הוציא פקודה לאנטיוכוס, שייחזיר להם (ליהודים) את כל המבצרים, הנמלים ובכלל המקומות וכל מה שלקח מהם, וכן - שתותר הוצאת תבואיה וסחורה מנמליהם, אבל בתנאי, שלא יעיז שום אדם, לא מלך ולא איזה עם, להוציא איזה דבר מארץ היהודים או מנמליהם בלא מכם. זולת תלמי מלך אלכסנדריה, שהוא בעל-בריתנו וידידנו" (השוה קימוניות, י"גי ח'. ב', אל י"ד, י', כ"ב). הפוליטיקה הכלכלית של החשמונאים נתגלתה כאן בבהירות יתרה. ארץ יהודה, מכיון שקבלה מוצא אל הים, החניקה בו בשתי ידים וידעה להפיק ממנו את התועלת הכלכלית היותר מרובה. יוחנן הורקנום דאג איפואי לא רק להרחבתה המדינית של יהודה. אלא גם להפרחתה הכלכלית. על-ידי נמל-יפו, שגבה בו מכם. על-ידי השלל הרב, שמצא במלחמותיו המרובותי ועל-ידי סרור המשאיוהמתן הכלכלי בכל המדינות שכבש. פַּחַחַ את החיים הכלכליים של ארץ-יהודה במדה הגונה. הוא בנה בנינים נהדרים בירושלים (אחדים מהםא פשר שבגה אלכסנרר ינאי בנו): את הא רמון של החשמונאים, שהיה גשר עובר ממנו אל בית-המקדש; בנה את חומות-יברו של ים לאחר שהוכרח לנתוץ אותן או להשפילן בפקודתו של אנטיוכוס סידטס, בנה את המבצר המצוין בירה (Baris), שאחר-כך קרא לו הורדום אנשוניה" ושנבנה. לדברי אַ ר נם ט ר נ א ז י ב״םגנון היותר גראַנדיוזי של המכצרים כאותו זמן"; וגם בנה את המכצר החזק הורקניון כדי להגן על ארצו. ובימי שמעון אביו ובימיו נתקשטה ירושלים בכנינים של צבור מפוארים ואף בכנינים פרטיים נהדרים.

ואלכסנדר ינאי בנו הרחיב והגדיל את הפוליטיקה הכלכלית, וביחוד את הפוליטיקה ה'מית. של אביו וזקנו. ומאחר שכבש את כל ערי-

Schürer, Gesch. d. jüd. Volkes, I<sup>3</sup>. אלת שני השלכים השוה: (2 Wellhausen, Israel. u. jüd. Gesch. 7. Aufl., 259 אל. 261 – 263. Anm. 7 Anm. 1

<sup>3)</sup> Histoire du peuple d'Israel, V. 128.

החוף מרובות-המסחר של ארץ-ישראל (זולת א ש ק ל ון ועכו). על=כן היתה בעיניו לפוליטיקה הימית חשיבות מרובה מבעיני אכיו וזקנו: על המשבעות ששבע יש, חוץ מקרן-השפעי שהיא מצויה גם על משבעותיו של יוחנן הורקנוס, והחבצלת והשבלים. הלולב והאתרוג. התימר ואשכול-הענבים — סמלי העושר הכלכלי של הארץ, שעבורת-האדמה בה עיקר — ושני השופרות — סמל תרועת-המלחמה, — גם עוגן של ספינה: רמז וסמל לשאיפתו של אלכסנדר ינאי לכבוש את ערי-החוף ולהגדיל את סחר = הים של היהודים. ועוגן זה — סמל השאיפה לשלפון על הים — נשאר גם במשבעותיהם של שלומ ציון המלכה (אלכסנדרה), הורקנום (יהוחנן) השני וא לכס ג דר בן אריסשובלום (או אריסשובלום עצמו, שנקרא גם אלכסגדר) י כי בזמנו של אלכסנדר ינאי עברו מעש־מעט כמעט כל גלילות-הגויים שבארץ־ישראל - אל מלכות יהודה, מלכות בית-חשמונאי. והעיקר -- יהודה נעשתה ארץ רוכלת עמים כי ערי-חות גדולות היו להי שקודם לכן היו להיווניים והכנענים. ובהתאמה להתעשרותה של הארץ רבו בניניה הממלכתיים והצבוריים הגדולים. אלכסנדר ינאי בנה את המבצר א ל כ ס נ דריון על הר סרטבא בעמק הירדן מצפון ליריחו; וכן בנה את מצודת מכוור או מכבר (משנה חמיד, פ"נ, מ"ז), ביוונית Machairos (עיין מלחמות, ז', ו', ב'), של ים- של עבר הירדן, לצד ערב; והוא גם בנה על החוף המערבי של ים-המלח, לא רחוק מעין - גדיי את המכצר החזק מצרה י"מסרה" קוראים לו בטעות אפילו בספרים עברים!). שיוסף בן-מתתיהו מיחם את יסודו ליונתן הכהן הגדול (אלכסנדר ינאי מלחמותי ז', ח'. ג',) מפני שנתחלף לו יונתן־ינאי ביונתן בן-מתתיהו נקרא במשבעות תמיד יונתן"), שהרי גכול-ממשלתו של יונתן בן מתתיהו לא הגיע עד מצדה כלל והוא לא היה חפשי לבנות מבצרים. ינאי בנה גם את הבנין המפואר ישר-הזויות שבחברון, שנקרא בשם "מערת-המכפלה" 2). וגם בניני-הקברות המצוינים ביותר מסביב לירושלים, שהם ירועים לנו בשם "קברות=הסנהדרין". "קבר זכריה". בית החפשית" (קברות הכהנים לבית חזיר) וגיר אבשלום", נבנו בזמנו 8). ואלכסנדר ינאי הוא שבנה את "קברו של יוחגן כהן גדול" (יוחגן הורקנום) שהרי יהודה אריסטובלוס אחיו מלך אך שנה אחת ולא היה ספק בידו לבנותו. ואף באמנות עסק מלך נפלא זה. ששונאיו הפרושים טפלו עליו אגרות משונות, עד כמה שאפשר היה לעסוק בה למלך ביהודה. פסלים ומצבות לא היה יכול להקים; אבל הוא צוה לעשות גפן של זהב במשקל חמש מאות ככר. זה מוכיח על עושר גנזי-המלך.

<sup>1)</sup> עיין על זה: ש. רפאלי, משבעות היהודים, ירושרים. תרעיג; עמי פ"ז – צ"א, ולוחות טי – יי (ציורים מ"ח – נ"ה).

E. Renan, Histoire du : ברבר בניני-האמנות של מלכי בית-חשמונאי עיון (2 peuple d'Israel, V, 129, 275, note 2)

<sup>3)</sup> עיין: רנאן, שם, עמי 129. תאור בניני קברים אלה עיין: יוסף קלוזנר. עולם מתתוה, אוריסה תרעיה, עמ' 152—154.

הגפן היתה מעשה־ידי־אמן, באופן שקראו לה בשם "מחמד=עין" (terpôle). גפן נפלאה זו ראו אם טרבון ויוסף בן פתתיהו בעיניהם (קדמוניות, יד, ג', ברומי בהיכל יופישר הקפיטולי והיה כתוב עליה: Alexandrou basileos ("לאלכסגדר, מלך היהודים"); ואף=על-פי שנתן אותה ארי סטוב לום (שכנראה מן המטבעות, נקרא גם אלכסגדר, כאמור), בנו של ינאי, מתנה ל פו מפיום, קרוב לשער, שאלכסנדר ינאי אביו הוא שעשה אותה, שהרי הוא היה העשיר והתקיף שבמלכי בית-השמונאי.

המצב הכלכלי השוב של הארץ מתואר בספר, שאנו מיחסים אותו, ביחד עם פ. ווינד ל אַנד, לזמנו של אלכסנדר ינאי (לערך 90–80 קדם ספה"נ), למרות מה שמחברו מזכיר את אישקלון ואת עכו בשורה אחת עם יפו ועזה, שהרי שתיהן היו זמן ידוע בידי בני־חשמונאי: אשקלון בימי יונתן חשמונאי ועכו בימי אלכסנדר ינאי; וככלל אינו חושב אותן לערים מצויות בידי היהודים דוקא, אלא לנמלים מספיקים ליהודים את כל המובא ממדינות־הים. ספר זה הוא — "אנרת אריסטיאס", שנתפרסמה גם בספרות העברית על-ידי מה שנתרגמה מרומית לעברית על-ידי ר' עזריה מן ה א דומים ונכנסה לתוך ספרו המיפלא "מאור-עינים". בספר זה, שמשתדל לתאר את יהודה שבימי תלמי פילא דלפוס, אבל באמת משהַקף בו זמנו של המחבר "מיבדולתם של הכהנים-המלכים מבית־חשמונאי, נאמר כדברים האלה:

"ובאמת גדולה השקידה, ששוקדים על עבודת-האדמה בארץ. הרי ארצם (של היהורים) נשועה לרוב זיתים, תבואה וקטנית עם כרמים ודבש למכביר, בלי למנות מספר לשאר הפירות ולתמרים; וכמו-כן יש כאן נהמות מכל המינים ומרעה מוב בשבילן, ולפיכך הכירו (היהודים). שהארץ צריכה לישוב מרובה, ובנו ערים וכפרים בערך הראוי אלו לאלה. שפעה של מיני בשמים. אבנים יקרות וזהב מביאים הערביים לארץ. כי היא מוכשרת לעבודת-האדמה וגם נוצרה בשביל המסחר; והעיר (ירושלים) עשירה בפרירהאמנות ולא יחסר [בה] כלום מכל המובא דרך הים, כי יש לה גם נמלים מובים. שממציאים את כל הרדוש. בא שק ל ון . יפו . עז ה וגם בעכו שנוסדה על־ידי המלך (תלמי פילאדלפום, ועל-כן שמה היווני פשולימאים); והיא (ירושלים) שוכנת כאמצע בין המקומות הנזכרים. לא רחוק מהם. ואולם הארץ יש לה כל בשפע, כי עשירה היא במים בכל מקום ויש בה בטחון נהרי היירון שאינו מכזיב דעולם, סובב אותה בזרמיו. מתחלה היתה כוללת לא פחות מששים מיליון ארגרות (360, 165 קילוממרים מרובעים): ועל כן קבלו אחר-כך, כשגתרחקו השכנים (כלומר, כשגרשו שמעון, יוחנן הורקנום, יהודה ארמה של 600.000 (ארים מערי ארץ-ישראל העמים האליליים העמים חבלי-ארמה של כאה ארורות. והנהר, כשהוא עובר על גדותיו בימות-החמה כנילום, משקה חלק גדול מן הארץ והוא משתפך בארץ-בני-עכו (כלומר, בארץ הכנענים, שישבו אז גם על יד ים- כנרת) בנהר אחר, שהוא שוטף אל הים (לאחר שהירדן יוצא מן הכנרת הוא בעיניו נהר אחר). ונהרים אחרים זורמים מן החרים וסובבים את סביבות עזה ואשדוד" 1).

כל "אגרת-אריסטיאס" היא סניגוריה ליהדות וכל מז שנוגע ליהודים מתואר בה כל "אגרת-אריסטיאס" היא סניגוריה ליהדות אף-על-פי-כן נראה מן הדברים הללו. כמה היתה בצבעים מזהירים יתר על המציאות.

גברת-אריסטיאס". הוצאת P. Wendland, פיסקות 112—117, ועיון גם פיסקה (1 אגרת-אריסטיאס". הוצאת ביותר עיון במאור-עינים", הוצאת בין יעקב ווילנה תרכיג, עמי 37 — 38.

ארץ־ישראל פורחת בימי אלכסנדר ינאי וכמה כבר נתפתחו בה אז לא רק עבודת־ האדמה, אלא גם המסחר הודות לחופים ונמליהם. וכל-כך ידעו היהודים להחשיב את סחר-הים, עד שאפילו לאחר שכנש פומפיום את יהודה והורקנום השני נעשה ממלך ל"נשיא-עם" (ethnarches), הוא משתדל לפני יוליום קיםר בדבר ערי-החוף ומכם ההובאה וההוצאה. ואמנם בשנת 44 יוצאת פקודה מן הסינאַט הרומי, שתוחזר ליהודים העיר יפו, אלא שלא תשלם מם לירושלים, כשאר ערי יהודה; שיוחזרו להם ה₂כפרים בעמק הגדול׳, כלומר. בעמק-יזרעאל, הפורה שבעמקי הארץ, וחוץ מזה — גם ,הערים, האחוזות והכפרים, שהיו שייכים למלכי סוריה ופיניקיה. בעלי=בריתם של רומי", כלומר, כל ערי=החוף הצפוניות. נוסף על זה מחייב יוליום קיםר את כל ערי־יהודה (זולת יפו, כאמור) לשלם מם לירושלים בכל שנה, זולת שנות-השמיטה; יושבי צידון חייבים לשלם אחת לשנתים את מחיר החלק הרביעי של הקציר ולתת מעשר לירושלים; וכך תעשה גם העיר לוד; ובעלי= האחוזות הסמוכים לירושלים צריכים לשלם 26,075 כור בעד החמה, שהם מוציאים מדי שנה בשנה דרך חוף-צידון -- יהודה נשארת, איפואי אף בימים היותר קשים להחשמונאים ארץ, שיש לה סחר - הים ושהיא מקבלת מכם מן התבואה היוצאת אפילו דרך החופים, שאינם ברשותה לגמרם.

פוליטיקה כלכלית זו היא שהצילה את ישראל מליפול במלחמת ההתחרות הכלכלית לפני הגויים. שרבו אז בכל אחת ממדינות ארץ־ישראל. אילמלא כבוש ערי-החוף וגיורם או גירושם של התושבים האליליים שבהן לא היו היהודים נעשים כח כ ל כ'לי בעולם, — והרי בלא כח כזה, בכח רוחני ב ל ב ד , אי־אפשר לה לאומה להתרבות ולהתחזק ולהשפיע גם במובן הרוחני. אילמלא הפוליטיקה הכלכלית של בית־חשמונאי היו היהודים נשארים קומץ קמן, מעוש אף בארץ־ישראל במובנה הרחב, והיהדות היתה נשארת — דת של קרן־זוית. העם היה נחנק בגבולותיו הצרים גם במובן האוכלוסים זגם במובן חייו הכלכלים והרוחניים והיה מוכרח ל.הגר" — לצאת בגולה ולהתפזר כמעט כולו בתפוצות-ישראל. על־ידי הרחבת גבולותיו והאפשרות להוציא את יבולו דרך נמלים קרובים הוקלה עליו מלחמת הקיום והגידול — והוא נתרבה ונתפשט בכל מחוזות ארץ-ישראל. כמעט אפשר לומר, שעל-ידי כך נעשה מסיעה דתית — אומה. אומה בעלת יצירות רוחניות עולמיות. ובמובן זה הועילו המלכים ה״הולוניים" מבית־השמונאי גם להיהדות ה רוחנית —אפשר שלא מדעתם — יותר מן היותר ירוחנים" שבמנהיגיה.

(סוף יבוא).

T

יַנְלָּה. הְּמָמָה. רוּחַרֶּם שָׁפִּי יָשֶׁכָּת בַּקּרְיָה הַנִּרְדָּמָה. שָׁפִי יָשֶׁכָּת בַּקּרְיָה הַנִּרְדָּמָה. מַחַר. קָשֶׁב. בִּיִם־וְּנִהוֹת מַחַר. קָשֶּׁב. בִּיִם־וְּנִהוֹת

הָטְיַת שָּׁרוֹת יִשְּׂאוּ קוֹנְים. רְשְׁרוּשׁ־עָלִים; אָזִנִי תָצוּד הַטְּרִרּ שְּׁבָרִים נִשְּׁאוּ קוֹנְים. הַטְרַר. קָשֶּב. בְּיַם־נְּגחוֹת

יְּחַבְּיבְּבְּטְהּ, בֵּין זְיְהֵרִיּבְכֶּף יִתְעַדֵּן עוֹלְם כִּבְּלוֹת יוֹמוֹ. נַצִּיִּר שֶׁקִם שוֹמִפִים לָבּוֹ אם יניעו סירת-חלומו.

אַם יָנִיעוּ סִירַת־חָלּוֹמוּ. זַעֲזוּעִי־זֹדֵר... הַמוּלָה דַּקְּהְ... דְּכִי־מְצוּלֶּה... מֵיְראֵה־חוֹף... אָנָקת־אֹשֶׁר בִּתְהוֹם-חַיִים. חִיוּךְ גּוֹמֵס בְּשֵׁלְּוַת-נוֹף.

II. רֹא אַדע מַה־ַקרוֹב כּה לַיְנָּה דְּנִּבִּי וַאָנִי רֹא בָרָאתִיו ;

ַוֹיָתִי דִּי דְּזֶּרָא; אַך דא מְצָאתִיוּ פְּרָעֵב דְּצָּאתִיוּ פְּרָעֵב דְּצָּאתִיוּ אָפָפַנִּיזּ הַצַּיִּל וַיְּתָו עַל מִצְחִיּ בְּיֶרוֹ הַקּּרָה שִׁיִרִי כְבָר הוּשֵׁר, צְּלִילָיו נְמוֹגוּ— וַאָנִי לֹא הָאָזִנְתִּי תְּלָפוּ הַיָּמִים בַּחַלֹּף צְפּוֹר-צַיִּלִּי— וְהִנָּה זָקנִתִּי!

#### III.

נָדַם הַפַּעַר בְּנַפְּשׁי פִּנִיטָה כְּרֹם שִׁדָּה - קְרָב עַלּ עַרִכוֹת-חְלָּנְיוּ; לֹא יְרַד הְעַיִּפ, לֹא קָרָא הַתַּנִּים הַלִּילֹּ אַךְ פָּרַשׁ אֶת רִשְׁתּוֹת-צְּלְלָּיוּ. בִּין עִיִי-דְּבָבִי בָּאפֶלּ אָנוּדְה, מִחְרְמֵי־וִּכְרוֹנוֹת מְבוּנִי דַם-נעַׁר מֶקְרָן חַשֵּׁכָה עַלּ כֶבֶר־עֲלוּמִים. בַּפַעַר נְפָּצָה; לֹא שְׂרַד מְאוּמָה. בַּפַעַר נְפָּצָה; לֹא שְׂרַד מְאוּמָה. כֹּקרן חַשֵּׁכָה בִּוֹדוֹנָה תִּתְרוֹנֵן

ח. בר־דרומא.

### חַיוּבִים

## (רשימות קמנות).

.8

דומני, דרגשה גדולה אחת מן הראוי היה, שנהיה כופים על עצמנו כיום, ואז אפשר היינו מתנערים במקצת גם מספקותינו ופקפוקינו והיינו זוכים לחיי-עולם בתוך חיי-שעה. הכוונה לההרגשה הגדולה, שאנו כיום — כל הכתובים לחיים בארץ — חיים בימים הים טוריים גדולים, שלא היו עוד כמותם, אם לא אלפים שנה. בכל אופן הרבה מאות בשנים. ואת ההרגשה הזאת, שתהיה מטיפה לנואת הנחטה הגדולה, שהנה אנו עומדים בתוך מרכז של היקף-מאורעות וזוכים לראות בהתהוית חיים חדשים — ובאלה החיים החדשים הרי אנו מאמינים בכל הכרתנו ובכל רגשי-לבנו דערים וההוזים, — אנו צריכים להטיף גם לכל הסובב אותנו, ואפילו לבנינו ולבנותנו הקטנים. ימים גדולים וכבירים באו לנו, ימים, אשר לא היו כדוגמתם אפילו בדמיוננו החי והיוצר; מעשים מתגשמים, שהיו רק עוד לפני איזו שנים דמיונות נלענים — ואנו עומדים כנואשים ופורטים את אמונתנו בגאולה לפרוטות-ספקות קטנות ומשועים: קבצנים הננו, קבצנים:

ומי יודע, אם מחוך הרגשה "דלה" זו -- או הרגשת-הדלות -- נוכל לגשת בקרב הימים הבאים שיתבעו ודאי את הערות ואת ההתעוררות למעשים גדולים. -- לבנין, לתקון-הפרצים ולארגון-הכחות?

החיוב הגדול בטקום השלילה הרשלנית! רק על-ידי כך נוכל לפרק מעלינו את נטל=ה גלוח". ומשום כך יש לראות בחנוך = חיוב זה, שיהא הולך ופושט ללבבות בהשפעת העבודה ובהשפעת ההרגשות החיוביות שנקנה לכל אשר סביבנו, את הדרך הראשונה לגאולתנו שלנו, הפנימית, בארץ-האבות.

כי גלות זו — השלילה — חיה עדיין בתוכנו ואוכלת כל חלקה טובה וכל הרגשה נאמנה. גם בספרות וגם בחיים עדיין השלילה גדולה ואיומה — ולנו הרי נחוצה כסם-מרפא תורת-החיובים הגדולה. במקום כל ה"לאוים" והפיהוקים-המשעממים והיאוש—צריך שתוצר אצלנו לשון חדשה, ניב-שפתים חדש, שיהיו מעירים ומעוררים להחיאת הרוח ולזקיפת-הנפש ולתרבות עצמית לשם הטפת החיובים הגדולים בתוך לב-ישראל הדווי והגואש.

דומני, ששער=האנחות' התחיל יורד קצת בימים האחרונים. במים מלוחים ובדמעות אין מפרים שדות — ודומני, שבדמעות ובאנחות לא נוכל לתַנְּךְ גם דורות. ועלינו להרכיב כיום במתכוון על הענף והגזע, הנומים לפול, את הרכבת החיוב הגדול. ואז, רק אז, יבואו בהם חיים וליח. שהרי כל העצים פורחים רק על פלני המים = החיים...

מן המות הרומאַנטי נַשְּׁמ ונרחק. את השלילות הקטנות והטהורות נעזוב לרגעי ליובל-שנים אחר, ונתן לעצמנו ולבאים אחרינו את תורת=החיובים הגדולה.

כי בכרית-עם חדשה אנו עומדים היום!

וזאת תורת-החיובים: מצוות - עשה.

٦.

קורא מוכהק אני- יש דפים. גם מאלה שנדפסים אצלנו בארץ-ישראל, שאני קורא בהתעוררות ובהשתתפות עצכנית — עד לדמעות. אני אוהב את הדבקות, ואני אוהב גם את הריח המיוחד, שדבק בנו לאחר שעזבנו את המקוואות ואת בתי־המדרש של עיירות-ישראל. גם את אבי הגלותי אני אוהב ואני רוצה לכפות עלי את האמונה, שהוא היה מפום רומאַנטי. שהוא היה מה שאנו לא נהיה לעולם – קדוש ומהור. וכו'. וכו'. ווקנינו הקרושים והטהורים בוראי היו כלם צדיקים, למן הסנדלר ועד הקצב ועד המלוה ברבית... וברדיצ'בסקי אף הוא ודאי צודק במחשבתו העגדולה" האוריגינלית. שאין לנו שיור אלא לחטט בספרינו הבלים שאותו ריח עדיין דבק בהם — ואפילו לאחר שגלו לביבליותיקאות שבברסלוי וברלין, — ולהכנים את ה"אטמוספירה" הישנה שלנו אל אהלי-יפת בכלים גרמניים, וכי". ודאי הצדק ונימי= הכאמינים בכל הכרתנו ונימי= והדין עמו. ברם אנו כאן, על אדמת=ישראלי -- אנו. המאמינים בכל הכרתנו ונימי= נפשנו המתיחות בלשון העברית שתחיה ובאדמת-ישראל שתחיה. — אנו חושבים, שדף-ההיסטוריה שלנו, של היום. לא האחרון הוא ואף הרומאנטיקה אינה מושכת עוד את הלב -- הרומאנטיקה שלנו שבספרות עדיין דשים בה מחולשה, מַעַקרות ומחוסר יכולת להרים משקלים חדשים וגדולים ולהקיף אָפְקִים יותר רחבים רוטאנטיקה זוי שהַרָה העיקרי היו אותן האנחות הנזכרות. ששברו את חצי-גופנו ועשונו דלי-קומה ודלי=רוח (כֹי כידוע, זה תלוי בזה ...), רומאנשיקה זו, -- גם ה-קורם שלה הולך לאט-לאט ויורד פלאים.

מורה עברי אני. ואני רוגז עשר פעמים ביום בכל שעת-קריאה עברית על שאני מוכרה לפמם את התינוקות ב"הירשלי" של מנדלי מוכר ר-ם פרים. אני מתקומם כולי נגדו. נגד מנדלי. לא כך כמו שהוא ראה אז וכמו שהוא חשב אז (והרי מנדלי חשב בקוצר-ראותו, שהירשלי שלו הוא היהודי האחרון — סמלה של היהודון עיין שם). רואים אנו כיום את היהודי ואת היהדות. על ספרות כזו אי=אפשר עוד לחנך מינוקות עבריים. אף כאן לפנינו השלילה השבורה. היוצאת בקב כקבצן-מסכן ומחייכת ומלעגת. כאשר ילענ כל קבצן-מסכן היוצא בקב ... ואף כאן איתו הבוז הפנימי-הנוקב לעצמו, שיש למצאו רק בספרות זו שלנו, שידעה לגרד בפצעיה מתוך הנאת-מכאובים כעורה. ואף כאן הדלות, הדלות ולא הצער - צער-עולם אין בכל ספרות זו שלנו; אין אנחה זו — גם של פייא רברג וגם של מנדלי ואף של בינר — מרגיזה מוסרות-הארץ ואינה לופתת את עמודי-הבריאה. בממעמקים של אוסקאר וזיילד אנו עומדים לפני תהומנו וצופים לתוכה בעינינו הבוהות: הנה שברי-נפשנו מתגוללים כאן נפוצים! — באנחות שלנו, של ספרות-ה"הוו" שלנו, אין אנו משתתפים, כי אין דנודל, כי אין הראיה הגדולה בבאות — ואין צער-הנצח.

זוהי רומאנטיקה, שלא תחזיק עוד מעמד ומן מרובה. כך אני רואה את כל ספרות זו שלנו ביטים אלה. ימי-ההתהוות. ימי-ההפכה בעולם-היהדות. ולפיכך – ולפיכך די לנו להביא את כל אלה דורון גם לבנינו שלנו. מה יבין לגי באלה? ולמה לכוף עליו את ה״הכרה הגדולה״, שאנו מן המנוולים שבאומות אנו. וכו? בתנוכנו שלנו החדשי וגם בחיינו החדשים. לא נתפרנם עוד מכל "הפרוה והכאב" הזה. ואנו, החיים והעיבדים, קדושים אנו כאלה שקדמו לנו – וילדינו קדושים ושהורים – והעולם נברא בב' סגורה מַעַּבָּרֶיהָ: מכאן ואילך הבש לפניך, בן-אדם יוצר!

הוי אמונה זו. ה״ריאלית", מי יתן לנו כיום!

... וגם את "האדמה" של "אחדות־העבודה" ושל ברנר אני קורא. ברטט אני קורא. אני פותה את החוברת וקורא מן הסוף ולאחור. "ציוניו" של י-ח.ב אני קורא תחלה, אחר=כך את רשימותיה של צ' יזיק, ואח"כ רשימות א- ז. רבי נוביץ, ואח"כ עוד רשימות, — ועם כל זה, ואגכ כל זה, אני חוזר ונושם אותו רוח=המקוה של ה"רומאַנטיקה" שלנו וחוזר ומאזין לאותן האנחות השהרות, הנאמרות תמיד בצבור: רבותי, הב לָן וֹנָאָנח !... וָאָשְּׁכע עד מהרה, וארגז, ואעביר את כפי על מצחי בשאלה: מוב, נכון — ואם=כן, איפוא ? אם אין כחות ואין תקוה, מה יש לדבר עוד ולכתוב עוד ? וחוץ מזה, דבקות זו — ואחדות=העבודה", שהיא מפלגה סוציאלית בריאה.

אחדות". .עכודה" — והם מדברים להבדיל, כאותם הבחורים הקדושים שהלכו לגדות הירדן אחרי הרבי מנצרת. —

וההשפעה הלא גדולה. זהו הלך-הרוח של הארץ. ובתוכנו קורא הדור הצעיר את הכל — והעצבים מתרבים והשלילה ה"עמוקה" וה"אנחה" הצבורית מהלכת שער עלי-קרת.

ועל-כן אנו מתפללים כיום לבריאות. לחיובים, לפשמות ולבהירות-

> אוֹ בסגנון רומאנטי ישן: "בריות-גופא ונהורא מעליא". הא בהַא תליא.

> > ۲.

### (מתוך מכתב).

... האמן לי, שאילו היה כחי בעטיי — ובעיקר: אילו היו דברי נשמעיםי כי אז הייתי מכריז בסימני־קריאה גדולים: ספרות חיובית הבו לנו! ולא עודי אלא שהייתי אומר וחוזר ואומר, שעלינו כיום להתחיל לכוף עלינו את החיובים האלהי ואפילו — באופן מל אכותי. הרי יודע אתה, שאפשר להרכיב "נמע-זר", שיהא עושה אחר־כך פרי־הלולים. ואמנם. כלום כל שלילה זו וכל ה-דיקאדנמיות' שלנו, ואף זו השירה הקמנה, השאול ה, שבאה לנו מורשה מספרויות שכבר נתיגעו, אינם בעצם "הרכבה זרה" על רוחנו? ... התבונן במהלך-הרוח שלנו ובדרך-תחיתה של ספרותנו ותראה נאמנה. שרק הראשונים שלנו — ובאלה אין ספק. שראשון-הראשונים הוא בי אלי ק, — רק הם עוד התחילו מתוך עצמם, רק הם נתנו מעט מן המקוריות הוא בי אלי ק, — רק הם עוד התחילו מתוך עצמם, רק הם נתנו מעט מן המקוריות הוביליק לא התבייש להרים משקלים, שכבר הרימום לפניו אחרים ונתיגעו נהפכו לדיקאדנמים... הוא שר שירים אנו שיים פשוטים וגדולים, כאילו לא היה כלל לפניו פוסט" של גים ה" וכאילו לא זעקו לפניו בזעקות־שבר ובשועת־נקם:

"דּוֹמֶם נָעוּ הָאָצִים, דּוֹמֶם שֶׁחוּ אַלֵּי: בוֹא רָקַב תַּחָתֵנוּ אִישּיחָי:"–

ולא התבושש. וככל אשר נוסיף ונקרא בשיריו. נראה, כמה גדול החיוב אצל ביאליק, כמה גדולה אמונתו — ולא כאשר חשבנו בתמימותנו לפני שנים אחדות. שהוא השולל... הוא שר שירים נצחיים. בזה אין ספק. מפני שהמטבע הנצחית נשארת תמיד בעינה ובערכה. רק אסימונים מזויפים מדרדרים מידינו עד מהרה, ללא-הרגשה, ואנו מנענעים ראש: לא דינר היה זה... וקבצנים נשארנו כבתחילה...

ואמור אתה: כלום אין זו ההרגשה האיתנהי הגוברת עלינו תמיד למקרא כל הש'רה שלנו, הקמנה=השאולה=המרפרפתי הנוגעת ואינה נוגעת ?

עוד בעצם ראשיתנו. בעוד שרירי=ילדותנו התחילו להיות נמתחים באון אצל ביאליק, והנה רפו ידינו מחולשת=גדולים ומהתנוונות לא-לנו. והתחלנו כותבים ושרים כמו אצלם, אצל הגויים. שבשבילם היתה ה,,ירידה" מבעית. ואוי לנו ; בשעה שהיינו יכולים לצאת בכגדי-תפארת משלנו, התלבשנו בכלים שאולים, מלאי-על=גבי=טלאי...

כי נשער נא רגע אחד: אילו נסגרה עלינו כל הספרות שלהם. ה"יורדת", ואילו לא ידענו את הצרפתים ואת הגרמנים ה"אחרונים שכאחרונים", כי אז אין ספק היום — כן, לי אין שום ספק — שהמשורר העברי החדש היה שר שירה חדשה ואיתנה, שירה אנושית גדולה, שהיתה המשך לשירת=ביאליק שלנו, המקורית.

... והרי זוכר אתה ודאי את הדאטום שתחת שירת "בעיר=ההרגה" — טבת תרס"ו. — הוא. ביאליק, לא התבייש לשיר על קישינוב, אף-על-פי שהתימה עדיין לא "נתגבשה". כמו שאנו, הבטלנים, התמים־המַתּממים, רגילים לומר ולכתיב: עיין בכל מאמרי=הבקורת שלנו! — "התימה לא הספיקה להיות חומר לשירה מתוך חוסר מרחק=הראיה, הדיסטאנם"... הוי על בטלנות זו, שסיבתה האחת היא ודאי רק חוסר-יכולת! כלום הפצע אינו נאמן אלא לאחר שנתרפא וכלום אין הראיה הנושנה — הראיה הנכונה, המתר שמת? — והרי זוכרים אנו את הטענה הנושנה — זו שנאמרה. כמו שהכל נאמר אצלנו. ברוב מדע ובכטיחות — שאין לכתיב רום אן עב רי משום שאין חיים עבריים עד כדי היקף של רומאן... ואני רואה את הרומאנים מתגוללים בראש דרכים, ורק אין מי שינש אליהם. הנה רומאן גדול ונפלא — ומקיף מתגוללים בראש דרכים, ורק אין מי שינש אליהם. הנה רומאני של הפת-ציון כהיקף רומאניה של זו ל ה ופלוב ר הצועק לגואלו: הרומאן של הפת-ציון והציוניות. והנה רומאנים גדולים, היסטוריים: תקופת עזרא ונחמים בתאורים שאולים, ואנו, הקטנים, קצרי-העט וחסרי-הסבלנות, עדיין אנו עוסקים כל הימים בתאורים שאולים, ואינם דיקאדנטים. שבטיקרם אינם גבורים וויכורים, של הפסיכולוגיה הבטלה אשר לגבורים דיקאדנטים. שבטיקרם אינם גבורים ואינם דיקאדנטים...

וודאי משום כך כרח ביאליק בכעם אל ההלכה.

הספרות "האגודלית" — זוכר אתה את הבטוי?

הצדק היה עמו. בהלכה מצא הוא, לפי דרכו ומהלך־רגשותיו באותה שעה, את הגואל החיובי לספרותנו. עול ברזל... אנו נכוף את ראשנו... המילו עלינו מצוות... ". ושם ראה את התימות, את המשקלים הכבדים, המונחים בימו של התלמוד כאבן שאין לה הופכין.

ברם, דומני שאין מן הצורך להרחיק נדוד. לעינינו — וביחנד לעינינו כאן, בא ין-ישראל — נעשית מיום-ליום היסטוריה גדולה. ולעינינו ועל ראשינו משיקות כנפים של רוחות-שירה — ואין גואל.

המשוררים העבריים בארץ-ישראל בעלי-היכולת שבהם מתביישים ,לעסוק בכנון דא". "אנו מתפרנסים עדיין משם, מן העיירה". גויים גדולים, כגרה ארד הויפטמאן וריכארד דיהמל, לא בושו לשיר שירי-עם גרמניים בשעת-המלחמה, שירת-גבורה להינדבורג — ואנו — מי שר אצלנו על "תל-

ואני רואה את הלעג הקל מעל האולימפום הספרותי, שילעיגו לי הסופרים: תל-חי? מה סח בר־נש זה?

ואני אומר: כן, תל-חי שירה היא — וינסה נא אחד מכם לאַבּק מעליו את אבק-המליצות — כי מליצה זו, המורנית, האיומה שבמליצות היא — "וישנם את מתניו לשיר שירה גדולה, שירת־אמת על חי'-אמת, על המציאות השירית, שתובעת השכם-והערב את בשויה ותוכחו, שעם שירה זו תגדלו ותרבו ותחיו ותחיו!

הרוחני הרוחני — Hic Rhodus, hic salta! בעקבותינו נלך, בעקבות התחיה (ולא איכפת לי, אם גם מלה זוי "תחיה", תְּשֶׁמע בבאַנאלית) ועם הגאולה נשיר גם שירי-גאולה — ובלי פחד ובלי בושה — ותְּגָאל גם ספרותנו העברית. שרק אז תהיה גם חדשה וגם מקורית.

#### .7

## ספרות חיובית — מהי 🤋

לא שביעית-רצון אף לא תהלות לאומיות כלפי עצמנו. באלה לא נושע ולספרות זו לא נקוה. לעת-עתה — לפי התנאים הנוכחים – יש רק דרך אחת": לחזור אל הרומאן ההיסטורי. שלא נכתב עוד בכלל אצלנו (ובודאי משום שלכתיבת רומאן היסטורי דרושה סבלנות של שנים ולחזור אל הפואימה.

באלה התחילו כל העשים הניעורים הנאורים. בראשית היתה הפואימה הלאומית. את זו צריך ליצור בתיכנו, את זו צריך לדרוש מאת משוררינו. ואז נגאל קצת מן השירה הקטנה-הקטנטנה, המהנה כל הימים ואינה אימרת כלום. ואז נשתתרר גם מהרבה "משוררים", "הפרים ורבים מיום ליום, רק מפני שאין צורך בכח וביכולת לשירה זו: מעט סממנים ומעש ערפל והרבה מלים כבדות...

ביא ליק וש שרניחובסקי, ושניאור — זה האחרון, אמנם אינו "שלנו" כראשונים משום שהוא מרקיע בכוונדשל בדלות לשחקים זרים, רחוקים וכופה על עצמו שירתדאיתנים, אה השלשה כתבו פואימות; והראשונים השנים: פואימות לאומיות. כיום צריכים המשוררים בארץ בישראל להתחיל בפואימות לאומיות חד שות. ושוב בלי לעגדמגבוה: אם יש היכולת, היא מתבטאת בכל. מרומ פל דור חומר הוא לפואימה (ואל בנא תעוו פניכם!) כמו וולוולה שב כחום היום אשר לשישר גיוחובסקי — ועוד יותר ממנו. דפדף בקובץ יזכור ותאזין לנשמת בנורים. ולך בצער בטיח בארץ בשראל ותראה כבר אפילו ב"זכרון יעקכ" — או דוקא ב"זכרון יעקכ" – את הרמאן ואת דורותיאה...

אבל גטה אָין.

- גם זה ישנו. לפי א מת = ה מדה של נו אפשר ישנו גם בתוכנו אבל, כאמור, אין סבלנות, אין כחיההתמדה ואין החפץ לשְנוֹת באלה.

ו הרומאן ההיסטורי הוא הנחוץ לנוכיום כסם-מרפאי כטל-תחיה. לדור הצעיר אין ספר לקריאה. את מנדלי כאמור אף אנו אין אנו מבינים עוד. ואת שאר סופרים הגלות לא נתן לידי בנינו, כאמור, מפני שזה נתשב הוכך חושב אני כבר היום הלחנוך מזיק. לא לרצהי שבנינו יתחנכו על אפיסות-בחות ועל חולשת-דורות ועל גרוד-פצעים וכו'. זהו שנוי־הערכים. שבבר נעשה בתוכנו. ומזה יכול להציל רק הרומאן ההיסטורי. וברומאן ההיסטורי דו קא יהיו הסופרים חפשים לנפשם לתת מנפשם את אמת האמונה, אמת זוי שבספרותם הפקחית-הפכחית ו"הקנגראטית" היא עומדת מבוישת, מפני שאין מן ה"מודרניות" להיות יסנטימנטלי" ולהאמין בתחיה". בציוניות, וכיוצא באלו:

ברומאן ההיסמורי תכוא לידי בשוי אש־האהבה לעם היוקדת בלבנו, — אש זו המכוסה אפר מלאכותי בכוונה,— ויבואו לידי בשוי כל השהור והשמון בנפשנו מאז גלינו מעל שלחן-אבות ומן ה״חדרים״— לארץ=ישראל.

זוהי ראשיתה של ספרות ארץ = ישראל.

מעט רצון. מעט התאזרות הכחות הכחות וגם ארץ ישראל וחולדות יוכלו לשמש חומר. כמו שמשַמשים נמושות־החיים עד היום חומר לכל הכתיבה הספורית והשירית שלנו.

#### ...

ועל הלשון, זו לשוננו הכבולה=המליצית, יש לי לומר:

פשטות בלשון — זוהי התפלה-הזכה", שכל מושך-בשבט-סופר צריך. להתפלל כיום לנפשו. לשון בני-אדם, לשון-חיים, במקום סלסולי-הבעה וצירופי-מלים, יה אלי, הבה לי יב כי גם בתפלה זו הקמנה יש לראות מן השוְעָה לחיובים, שצריכה כיום להשמע השכם והערב בעולמנו המתעורר. גם ה אומר: "במקום שחסרים המשוגים — באה תמיד המלה". דמלה הרמה אינה בשום פנים סימן-בגרות וסימן לגובה. לפשמות הגדולה מגיעים רק גדולי-המחשבה וגדולי-המשוררים. אנאטול פרא גם כותב נובילות בלשון הרבה יותר קלה מיעקב שטיינבר ג. וקנום פרא גם כותב נובילות בלשון הרבה יותר קלה מיעקב שטיינבר ג. וקנום האמם ון בעברית, דומני, היה מובן לכל נערה הקוראת עברית יותר מכל הספרות החדשה שלנו, המעפילה בכוונה על-ידי המלה הרמה ועל-ידי צירופי-המלים, שאין עוד מפלט מהם בכתיבתנו.

אילו לא היה בכך משום עלבון, הייתי יכול להעתיק כאן לדוגמה פרקים שלמים. קמעים גדולים, מפרי=יצירותיהם של סופרינו החדשים, והיינו רואים אז בעין, כמה נושלת אצלנו המלה את מקומה של כל האמת האמנותית ואת מקומה של הראיה הנכונה, הבלתי=אמצעית.

המלה הרמה שלנו היא בעצם המלה המגומגמת שבפי התינוקות, שהם חסרים בשוי מפני שרואים את העצמים ואת העולם כלתי ברורים ומעורפלים. ההבדל הוא רק בשוי מפני שהוא לפעמים את המלה שלו, המקורית-הפרימיטיבית, — ואנו מוסיפים

ובעברית שלנו, שבשביל רוב הסופרים אינה עד היום שפת-החיים בעצם, אלא שפת מחשבתנו ושירתנו, שפת-בודדים קנויה מתוך ספרים, בעברית צריך כיום כל סופר להזהר בכמה מיני זהירות, שהמלה השאַבלונית לא תהא כופה עצמה על הרעיון, לא תאַנסוֹ, ולא ההא המנצחת העיקרית.

כותב הטורים האלה הרגיש לא פעם בשעת כתיבה ציורית בעברית ציורית נוף בספור או רומאן, שהגה שפע המלים העבריות, שהן קנויות לנו סורשה מספרים. בא ונדחק באון לתוך ההסתכלות המיהָשֶׁת או הדמיונית בלי שתהא אפשרות להשתחרר ממעגל המליצות וממשק המלים המרובות הללו. ומאחר שנכתבו אותן המלים בציור-הנוף נדמה, כאילו הן הן שנצחו כאן הן כשהן לעצמן ולא הציור, הנוף \*).

והצער גדול. ולא היה מוצא אחר מאשר לשבת ולתרגם מלה במלה את הנכתב ללשון אחרת ולבחון מלה־מלה, אם אמנם נאמנה היא ומבמָאָה.

ואת ה-אֶכספרימנט' הזה אני עושה עד היום למקרא כל משפט עברי חוגג ועקום. ומה שמתגלה כאן אי־אפשר להעלות על הגליון אלא בדוגמאות. ואולם דיגמאות אלו, כאמור, יכול להיות משום עלבון...

ועוד סבה להופעה זו. ספרותנו העכרית — רוב יוצריה צעירים-לימים הם. אנשים, שעל־פי רוב עדיין לא עברו את כל מדורות נפשם המתהווה. "רק בשנות הבגרות תרד עלינו הפשטות הגדולה", אומר ה ר מאן באה ר. היוצר הצעיר אוהב את המלה הרוממה, חמקושטת. כי רואה הואב ה סימן מובהק לכשרונו. זוהי ההתרחקית שבכוונה מן ההמון חסר-הכשרון". על-ידי כך מקוה היוצר הצעיר לעלות בסולם. שראשו מגיע אל האולימפום. ואת הערפל — אף אותו יאהב. כי יראהו כחזיון מתאים ביותר לרוחו. וודאי משום כך מתחילים תמיד מתחילי־הכתיבה לא בפרוזה אלא בשירה לרוחו. וודאי משום כך מתחילים תמיד ובערים לכל עורך בישראל ובעמים.

ואולם אם לגבי ספרויות אחרות — במקום שלשון=החיים עומדת וקיימת בכית. בשוק, בבית־החרושת, ועוד, — יש בזה משום משחק של "אמנות לשם אמנות". הנה אצלגוו. במקום שהספר הוא בעצם עד היום נתח=חיים ומחנך יום-יומי, יש לראות הרבה פעמים במשחק מכוון זה "לעג לרש". רבות ירגז הקורא העברי בשעת קריאה על הסופרים, שמלעיגים בו\*בקובצינו, בירחונינו ובעתונותנו. "ידברו בלשון בני־אדם !" — כך מתאונן הקורא העברי בארץ־ישראל —

ולשון בני-האדם עדיין רחוקה מאתנו עד מאד.

ולא אהיה עומד ומשֵׁוּע, כמו שמשוע פּריש מאַן בכל הזדמנות: אבותינו ה"מתפלפלים", חובשי בית-המדרש, הורישו לנו גם .מכה" זו. כי סוף-סוף אין לראות בספרותנו החדשה—ולצערנו — מורשה גדולה כל-כך מ״אבותינו". כאן נשלנו ודאי לרוב וין החוץ, מן הגויים השונים. ואולם אין ספק גם בזה, שיש בלשון זו משום קלקול

<sup>\*)</sup> יקרא הקורא בעיון בכתכי ש. בן-ציון, למשל, וישמע את רעש-המלים ויבחין, שאמנם מלחמה גדולה היתה לו לסופר בברירת-הניבים. והאהבה למלים — באיזו ספרות מקריבים כל-כך הרבה קרבנות לאהבה זו ?

רוחנוי ביחוד לנו, ליוצאי בית-המדרש וליוצאי העיירה האַורירית. חסרת-הבסים וחסרת-הפשטות.

בכל מקצועות חיינו דרושה לנו כיום רק הפשטות הגדולה. דומה, שגם הלב... החדש, הישר, וקרא לנו רק כשנתרגל לדבר בפשטות ולכתוב בפשטות.

ובמובן זה יש לראות גם ב.שנוי-ערכין" כזה אחד מן החיובים הגדולים-הקשנים, שאנו צריכים כיום לשאיף אליהם בכל חפץ חיינו המתחדשים ובכל האמונה העזה בחיים אלה, שהיא תקיעה ונטועה בלבותינו ואמונה זו — ראש לכל החיובים היא !

ד. קמחי.



# מֹפֹנר.־עַשׁׁלוּפְּׁע.

(רשימות־בקורת).

מאת

# יעקב קופּבֵיביץ.

כמו אל תערוכה רבת־חפצים, מקום שהמסתכל מקבל תחלה רושם הכלל ל ואחר־כך — את רושם הפרטים, כך נכנס הקורא לתוך עבי ספרי התקופה", המוסיפים לצאת לאור בקביעות משמחת 1). רושם הכלל הוא תמיד חיובי, בהיותו תלוי בכמות החומר ובסדורו, לא באיכותו. בעד רושם הפרטים אחראי, כמובן, שיבו המיוחד של כל פרטי שזכה לבוא בהם. אין צירך לומר, שרושם הכלל של ספרי התתכופה" הוא חיובי ומעודד גם יחד: מעולם לא ראינו קבוץ־גלויות כזה בספרותנו המפורדת והמפורדת: שניאור, שופ מאן, עגנון, שמעונוביץי כהן ועוד. מעולם לא ראינו כל־כך הרבה חומר ספרותי במקום אחדי לא ראינו תערוכה עברית כזו ואולם, ראוי להודות, שאף בקבוצה נשארה תערוכת־רוח זו בבחינת מפוזר ומפורד". הקשר של החומר הוא חיצוני, מקרי. בהכרח הוא כך, בכח מסבות-הזמן ותנאיו. אכן יש כאן "פרטם" המושכים את הלב במשהוי במעלה או בחסרון. ולאלה ותני איפוא לדבר בעדם, לעשות רושם לעצמם.

לא נתעכב על הרומאָן, שאין לו סוף, .סחור סחור" של ש טיינ מ אן <sup>2</sup>), שבמגלות שבמגלות שהותיו הארוכות. הקושמאריות והמעוררות לפעמים חמלה בלב, מסתתרות פה ושם, בין מסוות אדם נאלחות. גם ראש בשים מחושבים ומצוירים יפה. ראוי להעיר, אגב אורח. כי שטיינמאן מצליח בכלל יותר בתיאור אופי נשים ונערות מבתיאור גברים ואפים. לשטיינמאן כבר יש בספוריו גאליריה שלמה של מפוס בשים. זוהי מעלה חשובה לגבי סופר עברי צעיר; מעלה, שהיתה חשובה עוד יותר. אילמלא ידענו, כי לצייר נשים קשה יותר מלצייר גברים: ואם הסופר כבר מצייר נשים יפה ומרם רם ילמד לצייר גבר שאינו קאַריקטורה, — מתי יספיק ללמוד ?

יעקב כהן מרבה באגדות בזמן האחרון. בספר ג' של ה-תקופה' הוא נותן אגדה על "מלך"הגמרים" ובספר ד' – על "המכשפה החורת"; ושתיהן נקראות יותר בעונג אָסתִים' מבענין אנושי. מהי הסבה? – האגדה צריכה להיות גביש של הממת"חיים, מראות-עולם במפת של. אבל אגדותיו של כהן הן מקלעות ארוכות של פרחי דמיון עשיר וענוג, המשתרעות לאורך אופק רחוק של עולם זר, לא"יהודי לגמרו, ואין לראות סביב מה הן כרוכות... הן יפות ועשירות, ולשונן יפה ועשירה. אבל הן נושאות עליהן חותם של אופָר מה עם שפעת"הפרמים ועתרת־הקישום, במקום לשון"הרמזים הענוה והחשאית, היאה לאגדות. הן לא"אָפיות כלל, אבל יכולות לשמש חומר לבמה ולבלם. לגבי אגדה – הרצאתן היא יותר מדאי ריאליסטית, שרועה חומר לבמה ולבלם. לגבי אגדה – הרצאתן היא יותר מדאי ריאליסטית, שרועה

<sup>1)</sup> ולפנינו עכשיו ספר גי וספר די.

רומאן זה ברשומה ,על מאספי התקופה", א' וב', (2 ברים יותר מפורטים הקדשתי לרומאן זה ברשומה ,על מאספי התקופה", א' וב', ב"תאדמה", חוברת א'.

ומאריכה; לגבי אופי ריאלי באגדה — רב בהן יותר מדאי יסוד־האגדה והריחוק מן המציאות. ואולם "מלך-הגמרים" מעורר למחשבה ולהרהורים, ו"המכשפה החורת" היא פרח נהדר וריחני של פרוזה עכרית, אם כי פרח בן־יוֹמוֹ.

אך יעקב כהן נותן לנו ב.התקיפה" גם שיר אָפּי: "באמצע הרקוד" — אחד מן הדברים היותר מובים בספרי .התקופה" ובשירתנו בכלל. רוח החיוב והחבה ביחם למתואר. השפוכה על פני כל הפואֶמה. היא המעלית אותה למדרגת-קלאסיות ידועה. הגערות-החברות "תפושות יחד מרגש אחד פלאי... ובעיניהן ובלבבן ים של שירה". מן הרגע הראשון, שהמשורר "מתחיל לתאר לנו את הסביבה ונפשותיה, אין שום צל של יחס-מבקר חוצץ עוד בינו ובינה. הכל מוב ומחזיב-המציאות. ומתלכד ברקוד של יחס-מבקר חוצץ עוד בינו ובינה. הכל מוב ומחזיב-המציאות. ומתלכד ברקוד י"י..על אדמה — נאמנה זו ויקרה — בהרגשה פליאה אחת — כי יש חיים ויש נחת — ואנחנו חיים אנו — כי יש עולם, כי יש חיים — כי אל אחד בשמים, שאר באהבתו ברא — את כולנו — ואת האהבה נתן לנו — ואת החדוה ואת הצרה — ואת הגאולה מן הצרה, — כי אנחנו חיים ו..."

זה מחול השירה, הרואה את העולם בשלמותו האָפּית.

ואולם גם קוים פסיכולוגיים דקים לא נעדרו ברקמת-השירה הפשוטה והעדינה הזאת. צל כהה של תוגת-החיים נמשך מלבה של שפרה'לי השכולה וגזולת האושר היאה לה כל-כך. שפרה'לי זו שנפשה נקעה גם מנפש חברתה הנאמנה ביום היות זו לכלה ולמאושרת. — והצל עובר על פני הפואטה. מתעבה סופו הפתאומי והקטוע במקצת ונופל על לב הקורא ועל דמיונו.

קלה ונאה היא כאן גם לשונו של המשורר בחורונה, חורון בריא ולא חולני. אפם כי נדמה, שחסרה פואימה זו את ההתאם הגמור בין התוכן ובין המשקל השקלי. אפס כי נדמה, שחסרה פואימה זו את ההתאם הגמור בין התוכן ובין המשקל היותר מן האין האַמפּיבראַכיום (המכריע) או הראקטילום שלש־הרגלים מתאים לה יותר מן המרוכיאום בן-ארבעה ? — כשבחר כהן במשקל לזה נתכוין, כנראה, לשם אופי אָפִי ; אבל מוף בון לא המשקל הוא הנותן אופי.

עולה אף על "באמצע הריקוד" בשמף-הסגנון המצלצל, התמים והבהיר היא האידיליה הקמנה מול היער של יעקב כהן בספר ד' אף כאן אותו יחס-היוצרי הגומל חסר של חיוב והסכמה ליצורי-תאורו. הגערות. בנות העיירה הקמנהי המספרות במוצאי- שבת עם דמדומים בשבתן מול היער שבראש ההרי הן "כולן שקטות, כולן ברות". הן מאמינות בשדים שביער, מפחדות מפני הגזלנים שבו ומעריצות את קדושת-התורה של הזקן המתגורר שם. אולם מרים הקמנה היא הנחמדה מכולן, מבלי שאמר לנו זאת המשורר! היא מלאה תמימות וחן, וסוד רענן שמור בלבה הקמן, המחפש את "ציץ האושר". את התלתן בן ארבעת העלים. מרים חביבה זו! מה היה גורלה בעיירה ההרוסה והחרבה של תתום-המושב?

בשני השירים האלה קבע כהן הויה אמנותית למשהו מן ה.הואי" של העירה, אמונותיה והזיותיה. בשניהם הגיע למדרגה אמנותית אמתית. אף מול היער" הוא "שַּידָבר" קמן.

משבאנו ליעקב כהן נזכיר כאן גם את תרגום "איפיגניה בטורים" ל ג ט ה . שנתן בספר ד' של "התקופה". תרגום שוטף וחלקי שהוא מכיל הרבה שורות מזהירותי ואף-על-פי כן חבר הוא את חותם=השירה העליון ההוא, שנותן לפעמים "עליה" לנשמה תוך כדי קריאה במקור . . . אפיגניה בשורים" אינה, כמו שחושבים, רק שנוי-צורה בלבד של יצירת- אַבּרִי פִּידָם ונושאה, אלא, להיפף, משקה-אלים חדש בקנקן ישן, על-ידי שנויים, שעשה ג ט ה במוֹסָנִפִים אחדים של החזין העתיק, נפח בו רוח חדשה לגמרה, רוח בהירה "של הומניות נאורה ואידיאליסמית, בנגור גמור לאופי היוני, עם שמינית האמזריות של עובדי-אלילים ועם הערמומיות הסופיסטית שלו. החזיון של אָבריפידם הוא — החזיון בעל מגמה פשריוטית, שבו הערמה היונית יוצאת וידה על העליונה ממלחמתה עם כובד-החושים של הברברים"; אף בו הוצבה יד לתקופת-מעבר, זמן שהעיון המופיסטי התחיל מבצבץ ומגיח מכל קמטיה של שמלת המיתולוגיה, שבה הלבישוהו למראית-עין" (רוברט רימאן). ואולם גמה לקח לו ליסוד את הלך-הנפש של אוֹרָסִם המורדף בלי חשך מן הרוחות הרעות (הפוֹריות). שהרי הוא עצמו עבר דרך מדורות אבדון וביעותי-נפש. כי הוא לא כתב דבר, שלא חי עליו ולא הרגיש בו. על-כן של אגאַסָמנין המלך. הפך לא חות, שמשקישה את הנפש ו מט ה רת אותה מן של אגאַסִמנין המלך. הפך לא חות, שמשקישה את הנפש ו מט ה רת אותה מן הרוחות הרעות, כי שְׁם בה את תמצית ההערצה, שרחש ל שאַר ל וט ה ב ש טיין האהובה-האחות. שכמו לפני חידה עמד לפניה והאמין לראות בה את אחותו בגלגול- חיים קודם.

הלך=מחשבה נאצל שפוך על "איפיגניה". כמו על "מאמו" אחיה. כל נפשות= החזיון צרופים באש אנושית, ופניהם אל האידיאל הנצחי של השלמות.

אך גולת-הכותרת של החומר המקורי, הכלול בספרי "התקופה" ג' וד', הוא בלי ספק "הנדח" של ש"י ע ג נו ז. גבולות רשימתי לא ירשוני כאן להרחיב דברים על עגנין. אך "הנדח" הוא חמיבה מיוחדת בספרותנו החדשה. אף כאן יש קביעת "הואי" עממי לצורה אמנותית ממדרגה רמהי חוץ מעבודה ברוכה של שאיבה בלתי-אמצעית מאוצרות הלשון ומכרותיה הצפונים, דרך מעינות-היצירה. ואולם ב.הנדח' מעכב שאורשל-שנגה אחד מהיותו ליצירה קלאסיא:

עגנון בא לידי מקוריות-סגנונו המחודשת מתוך חפו שים. מדרכי הניאורומאנשיקה הכללית סר לנתיבות הרומאנשיקה העממית, גם הצליח. אולם הוא עוד לא
אמר די. ועוד המאגנים שלו רועד על סביבו. והנה הוא מבקש לו מזיגת־שון חדשה
של אָפיית שהורה עם הימור קל. צורה נאה זו — הצלחתה תלויה כליל בפרופורציה
של ההומור, שבו מהולה האמתיות העממית. פרופורציה מוצלחת כזו מצויה, למשל.
ב״הכנסת כלה", אך שם היא ממעימה את דמות החשיבה הספרותית ואת ערכה המוחלט;
שם הורידה את הדבר מבעותי־הרצינות ולא העלתו למרומי־הצחוק. ב״אגרת הסופר",
למשל, חסר יסוד ההומור לגמרו, ולמרות גבולותיו הקשנים (והסוף הבלתי־מוצלח) הרי
לפנינו יצירה בעלת ערך מוחלט הרבה יותר מרובה. ואולם ב״הנדח" לא עלתה מזיגת
האָפיות עם ההומור יפה: הפרופורציה, פשוט, לקויה. ״שרה־לאה, רבקה־דבורה. דבורה־
סושי. הן עם חלותיהן ודגיהן" — מקלקלות את השורה. הן מפסיקות באמצע, בהעויתפרצוף אחת, את חומ-החן המשוך על הרצאת-המעשה ומדליחות את הזרם הצלול,
הנובע מתוך העמטות זמנבכי אוצר-הלשון, שהם לומים בסוד־היצירה.

כמעט יעלה על הדעת, כי אולי לא על דרך ההומור ומזיגתו תהיה תפארתו של עגנון. אין פלאי שעגנון רוצה להתעלות על החומר הכבד ממנו — כל חומר הוא ככד מרוח; היוצר! — בעזרת ההומור ותנופת-ידו הקלה: החומר — בלשון, בצורה

ובנושא — שעגנון גלה ורוצה בו, הוא כל כך עשיר, רהבידים וכבד, עד כי יוכל להפחיד גם את הרוח המעלה אותו; ואו יש כי ילחש מורך-הלב על אזנו הקשובה של היוצר ויפתהו לעישות בערמה: לפסוח על הקושי בקפיצת=דרך: בקפיצה של שנוי=מון על־ידי הומור. אך, כאמור, עגנון עדיין מבקש: ברי ליודעי<סגולתו, כי חושו לא יתן לו למעות כליל.

אחת יש להוסיף בנוגע לסגנונו של עגנון: כל מחקיו לא וְנְּהוּ! ולא מפני שכל המחקה סגנון — מזייף סגנון. אלא מפני שסגנון זה שביצירות-עגנון האהרונות. סגנון של כּנוס מחַדַשׁ, פרי עמל שעשועים של רוח בַּרָלה מצבור הסגנונות ומסגנון הצבור, אין בו משום חיוניות והפראה, אין בו משום עבוד סגנון הדור. בתור חטיבה שלמה. בכללותו, לא יעכלהו סגנון-הדור בשום אופן; אפס זאת יעשה. כי יפרידהו לחלקיו ויוציא ממנו פרודות וגרעיני־צירו שישַמשו מזון ושפע לדור. אך מה רבו בתוכנו המחַקים, המחכים למקרה. שיזמין להם פרוטומיפום להתעלל בו! יזהרו-נא אלה מפני הנחש הכרוך על-פי הבאר הטהורה של ש"י עגנון. סגנונו של" עגנון ישאר בתור נסיון נפלא—tour de force בשוש של קדושה ושלית של תכלת מארצות האגדה העממית; אך הכח שבו הוא הסכנה שבו. בשמוש החולין וספרות יום הוא יכול רק להטות את הלשון העברית מקו ה ד ב ור החי. שהוא בשבילנו חשוב מכל מגדלי השעשועים. הלשונ בכח לשוננו להקים ושאין בהם רוח יחים, חיים מציאות .

חיוניות=הלשון בצמצומה היותר אמניתי, כמעם סינתיזה בין לשון - הדב ור ולשון - הספרות, מוצאים אנו אצל שופ מאן. "סוף סוף" נקרא הספור החדש בהתקופה", ד'. מגלה קודרת ועזת-קמטים של יאיש החיים ההרוסים, המחכים בכאב אטום — ומצפים לכליון האחרון, שישחרר סוף סיף... פרשת פעולת המלחמה על נפש היהודי החלושי התלוי מלא-בלהות מעל לתהומות אנושיות-כלליות. שורות מכהיקות כלהמ-שרפה בחשכת הלילה. בשויים פולחים ככרק נשק קר. מלים, שנתעו לכאן מעולם אחר, שב עבורו אנו שכולים כל הימים, והן רומזות ומשאירות כאב באחת — שופמאן.

יש שיר לפושקין על עץ אַרסי, אנצ'ארי הצומח בארצות המזרח. מן השורש השחור של עץ-מות כזה יונקת רוחו של שופמאן, ששכחה את שאר עצי־ הגן, את אביבס הלבן ואת פרים האדמוני- ווירטואוזוס הוא שופמאן, אך ווירטואוזוס הגן, את אביבס הלבן ואת פרים האדמוני- ווירטואוזוס הוא שופמאן, אך ווירטואוזוס המנגן תמיד רק מנגינה אחתי רק מנגינה אחת כל ימיוי והיא עקשנית ועזה וקודרת וכי זוהי הסבה, שבקראנו את ספורי־שופמאן האחרונים אנו זוכרים את שופמאן הקוד מרובה יותר משנזכור את ספוריו האחרונים. את מקום הפרצופים הנולמים, הנקשים, המורמים אף בערירותם הירודה, שבספורי־שופמאן הראשונים לקחו כאן ראשי־אדם מורדים מכובד ריקניות-החיים ומעוצר-יאוש, ראשים לוטים בערפל־מבוכה. שמחה את הכרת-פניהם הקודמת. אנדרלמוסית-העולם צנפה גם אותם בסבך-הזעזועים חסר-התקוה ונססד-האור. והם נראים לנו כשוקעים בתוך דכאות כבדה ומבעיתה, שאין ממנה יקיצה...

גם המעשה ״בהר סיני" של פרי שמאן, זה ההמשך מן הסריה במדבר", מזכיר את פרישמאן הקודם. למרות חן-הלשון המקראי וקסם-סגנונו של פרישמאן, שבוחר לו. אמנם, לפעמים אריכות תנכי"ת יתרה בכוונה, מתוך קוקמיות מיוחדת, מרגיש הקורא שהחמיא הספור הזה את המשרה. כמו בישאר המעשיות של סְריה זו, רוצה פרישמאן לעניל בקוף חרט־היוצר שלו את כובר־משאן של פרובלימות-נפש גדולות. ואולם לפרובלימות-נפש נדולות מתאים גם פתרון מקורי גדול, פתרון-צורה חדש, שהוא חסר כאן. כך, אין ,בהר סיני" מוליך את הקורא שולל דיו. מושי ופועה אינם נעשים לו סמלי שיירש את מקים "מריסמאן ואיזולט", שהלכו למדבר-סיני- החידוש וההפתעה שבמעשה אינם גדולים כל צרכם כדי לכסות על אי־ההתאמות המרובות שבתוכו: מושי ופועה — "כשני ילדים היו, קשנים ושהורים ותמימים". ואף-על-פי-בן — הם .לא נשקו איש את אחזו. כי אם אכלו איש את בשר רעהו בכל פה'!... ערומים שוכבים הם איש על יד אחיו במדבר שורי וביניהם מתגלגלת שיחה מודרנית זו:

—עמומה אַת. וכבדת חום עצור, כמו הפרח ביער וגו'... מלֵאה את כליון־נפש תמיד כמו שיר לעת ערב על פני שדה נעזב. כל עצם מעצמיך מביאה לידי נסיון כמו פי חרב. אורבת אַת וקוראת, אורבת וקוראת לי. כמו האור המתעה והכחול אשר על פני הבוץ.

האומנם כך דברו בחורי-ישראל מן העובדים על החומה ברעמסם  ${\mathbb P}$  – דומה, כאילו לא פי ילד פרא, שגדל על בצלים ושומים, אלא דנדי", שקם זה עתה מקרוא את ד' אַ נ ו נ צ י ו בפנת den הספוג ריחות אוֹפּוֹפוֹנַקָם וסיגרות-האַוואנה – הוא המדבר כך.

ויום אחד באו אלפי בניזאדם למקום=רכצם לקבל את התורה מתיך קולות וברקים. את תאור מתן=התורה יש לככר ולמצוא בחומש. שם הוא מוצלח יותר מאשר במעשה של פרישמאן. ואולם הנאהבים נשתנו לגמרם למן הרגע ההוא. אימה נפלה עליהם. פועה מרגישה את עצמה כמגורשה מגן=העדן, והיא מספרת למושי אסוציאציה טראַגית זו. ומושי אומר ברצינות משונה, כחיה מלומדת: "לכדה התורה את עצם החיים ותכניעם...."

ואכן רואים אנו בשיר "ברהמה" של פרישמאן (ספר ד'), כיצד לכדה "התורה" — הרציפט הספרותי — את עצם היצירה ותכניעה. כי יוצר הוא פרישמאן יודע כל מי שטעם את הקסם שבמרגליות=המוזאיקה העבריות, שפרישמאן קרא להם פיליטונים. ואולם כשהוא בא לחזור באריכות-מלים ובהוכחות מחימיה ומציאן-קאלי על מענותיהם של איוב. מולסטוי ושאר געני=עולם, יצא, כמובן, דבר מוצלה למדי או גם מוצלח מאה, עשוי על-פי תכנית ירועה ומעלה אסוציאציות ספרותיות הידועות. אך לא יצירה מקורית. Zeus, הומעלה של ג מה, ופרישמאן עונה mit Wolkendunst אחריו: "שים לך עבים למסתור. במעבה כפל עבים החבא לך עם סורך — והחבא כל ובשך עמך" — כדי לקיים מה שנאמר אצל גמה: "meres unter der Sonne, als Euch, Goetter! כרישמאן אל ברהמה: הגדולה פי אלף מן היוצר היצירה".

ומשבאנו לפרישמאן נתעכב מעט על התרגום של מאנפרד', שנתן לנו ב״התקופה", ג'.
"מאנפרד" – זהו אבי אבות הנפש המודרנית, הנתונה לענויי=עצמה.
הזרה להמון החיים יען כי נעלתה עליהם עד כדי להקרע מהםי הנשאת בכח=הגאוה
לעולמות אחרים לשלום בהם תחת אשר מאסה בשלטון העולם הזה. הדוחה את אשרת
מלפנית וממיתה אותו בהבל הויתה, ואתר היא ניזונה מקסם העבר הגדול אשר בשבי=

המות. חידה היא הנפש הזאת ותהי להידה לבני-אדם, אשר לא בעיניהם חבש על הארץ, אשר צמאם לא צמְאַה״ ותכלית-הייהם לא תכליתה גם היא. ואולם בכרידותה הגדולה מסתירה היא את חולשתה הגדולה, ועל כן אילי בורחת היא מפני בני־אדם. כי מרגישה היא, שבהתחברה אליהם ירוד תרד עמם יחד כי זוהי נפש רכה, מתפעלת, מתקשרת על נקלה ומתוְהָּמֶת על נקלה. למרות כל קש־בגאותה ושבתה לבדד. מאנפרד הוא האינדיבידואליסטן הראשון, וזה כחו — כי היה ה ראש ון בספרות לבטוי ההתברלות האנושית. אחריו במאו זאת אחרים, אולי עוד ביתר כה ועמקות, ואולם הוא היה הראשון. זוהי זכותו של הראשון. כי כל הבאים אחריו, ואם גם מובים ממנו, נקראו על שמו.

"מאַנפּרד" – הוא אחד מן השובים שבתרגימי פרישמאן. אך מוזר לראות בו את הערבוב של קטעים ושורות נפלאים בשלמות לשונם העברית ונקראים כמעם כשירה מקורית, עם קטעים פרוואיים וחורים, או מתורגמים תרגום משובש ובלתי-מדויק. ביחוד רבו שבושי-התרגום. עוד בראש הספר אימר ביירון:

... But grief should be the instructor of the wise; Sorrow is knowledge...

העצבות היא הריכם של החכמים; העצבות היא היא היא הוא המכאוב צריך להיות מדריכם של החכמים; העצבות היא חכמה...) — ופרישמאן מתרגם:

...וְאָלוּ יָדַעְתִּי, כִּי נוֹחְנִים הַפְּנָעִים לְנָבוֹן חּוֹיֶרה (זְּיּ; אֲבָּל כָּל דַּעַת הוא מַכְאוֹב... (זְּ)

האמנם אפשר לתרגם Sorrow is knowledge האמנם אפשר מכאוב". ולא להפך ? מכאוב". ולא להפך ?

When the moon is on the wave : בשיר הירוע של הקול הנסתר בשיר הירוע של הקול הנסתר: אומר למאנפרד צר-אהובתו

And when in that secret dread Thou hast turned around thy head. Thou shalt marvel I am not, As thy shadow on the spot. And the power wich thou dost feel, Shall be what thou must conceal.

("ובבואך פחד נסתר ואתה הפכת פניך לאחוריך, אז תתפלא על כי אנכי אינני פה, במקום זה, כצלך שלך; ואותו הכח, אשר אותו תחוש, יהיה זה אשר עליך להסתיר"). ופרישמאן הופך את המובן ומתרגם:

ותבים לאחור לבעבור הכינו (?)

וראית והיית כלך משומם,

והנה אנכי רק צלך הדומם (?— להיפך!).

רק (?!) כחך זה שלבך הכירו

ושומה עליך בכל זאת להסתירו.

במקום אחר אומר מאנפרד:

... Now furrow'd o'er With wrinkles, plongh'd by moments, not by yearsAnd hours, all tortured into ages — hours. Which I ouglive! —

(ועתה הָהוּוּ פּנֵי קמטים, שנחרשו לא ביד שֶנִים, כי אם ביד רגעִים, וביד שעות, שארכו ביסוריהן כאורך דורות שלמים. — שעות, שאהרירן עוד נשארתי בחיים!) — ופרישמאן כותב:

ועתה פני קממוי

קפרו ברגע אחד - לא בשנים ולא בימים (?),

ענו בכור הזקנה (??) וימים אאריך ככה!

במקום אחר (אקט III. מחזה א') אומר התרגים: "לא לב רוא הפצתי ורק ל מצוא שממה לפני"—בעוד שדמקור מתכוין לומר: היה זה דרכי תמיד לא להביא חורבן, אלא למצוא אותו לפני!.. סכתה של שניאה זו היא, שפרישמאן הבין את פירוש הפעל would במקום זה: "חפצתי", בעיד שפירושו כאן הוא "הייתי רגיל", כמו pflegte הגרמני.

אי-אפשר להביא כאן עוד מראי-מקומות. אך שבושים מסוג זה מרובים בתרגים. למרות כל אלה תרגום "מאנפרד" — הרבה מעלות כלולות בו והוא עשוי ביד מומחית.

בהרבה תרגומים חשובים העשיר פרישמאן את ספרותנו — מפעל גדול, שערכו לא יופחת, כמובן, בגלל איזו שגגות היוצאת מעט־דסופר. ואולם ניתנה האמת להאמר לרובם ככולם משוהפת למרות הסגנון הנמלץ והמזהיר תכונה של עבודה הנגמרת קודם שהיא נשלמת, של "כלאחר־יד" מוצלח. התרגים הטוב צריך להיות בבחינת זכוכית אופטית מקרבת, לא זכוכית פשומה, בשביל הקורא. כי כל קורא הוא קצר־ראיה לגכי יצירה הכתובה לכתחלה בלשון זרה. תרגומי־פרישמאן עשויים זכוכית פשומה: המקור נראה דרכם כל צרכו, אך קרני-היצירה אינן משתברות בהם לתוך שדה־ראיתו של הקורא. עד כדי חיים עצמיים. כיוצא בזה הוא גם תרגים "ים הצפון", שאת מחזורו השני נותן פרישמאן בספר ג' של "התקופה".

הלשון השהורים, שאפיקיהם בתנ"ך.

עוד תרגים חשוכ אחד הביאה לנו .התקופה' (ג): את ה"מיטאטורפוזות" של אובידיום ארון מגולף ועתיק הוא זה שבו הניחה למשמרת רוח-האנושיות הקדמונה את עדותה לברית שכינה ובין מה שלמעלה ממנה. אוכידיום זה אשר בגנזו — כמשה את המן בשעתו — את תורת העולם הקדמון, אמונותיו. הזיותיו וחן־השקפתי. נהיה לברכה לתרבות הארית ולקללה לעם-הגימנסיאסטים, אובידיום זה הריהו נתון לנו באן בתרגים עברי מצוין, של יהושע פריד מאן. י משאר התרגומים ראוי להתעכב עוד על הוופרש" של אדם מיצקיביץ. מתורגם על־ידי יוסף ליכטנבוים. יש שני סוגים של יצירות קלאסיות: אלו שנשארו לדורות מפני שהן נותנות בטוי לרוח הזמן והסכיבה, שבהם נכתבוי שהעדות שבהן היא הקלאסיות שבהן; ואלו שנשארו לדורות דוקא מפני שהן שוות לכל דור ולכל נפש, מפני שהן מכילות, חוץ מן הנמשל" שבהן, גם סמל, שיש לו ערך עצמי ושהוא כלול בארג ספורדהמעשה כמשמעו. הסמל שבאלו הוא הקלאַסיות שלהן. לסוג אחרון זה שייך גם ה"פרש" של מיצקוביץ. הארג החי ו־אָלמנטרי ישל ספור-המעשה עצמו ישמש כאן תמיד ענין לכרסמומתיות; בעוד שהסמל הכלול בו ימצא הד בכל נפש לוחמתי שואפת לצאת מגכולות־המציאות ומוֹרֶרת בחומר העכור, המעכב אותה בסערת-מעופה. עם כל כחות-המדבר העורים והאדירים נלחם "הפרש", אך התנער ויצא לחפשי. במלחמת-האיתנים שלח האדם את מחשבותיו את עיקצו" עד לשמים, ואולם כ״דבורה" זו שלח אחריהן גם את נפשו מנאות־החיים אל נאות-הנצחים.

התרגום כמו גם תרגום הבאלאדות' של מיצקיביץ על ידי א הרן ציי שליו ותרגום "בשוויציה" על ידי יחיאל רוזצווייגי יש בהם מעלה זו, שאם מעלות גדולות אין בהם, גם חסרונות גדולים בהם אָין.

חלק השירים מכיל, מלבד את שירי כהן ופרישמאן, שכבר הזכרנום, שירים מאת פיכמאן, שמעונוביץ, קאצנלםון ואחריו, ושני שירים רבי-ענין של שניאור, אינם. אדבה, מון של שניאור, אינם. אדבה, מון אפור להם, כשקיעת-שמש ערפלית וכמכתת-אבן מבריקה, המשמשים סממנים ונושא אפוּר להם, כשקיעת-שמש ערפלית וכמכתת-אבן מבריקה, המשמשים סממנים ונושא לשירים אלה. שירים אלה עוסקים לכאורה בפרובלימות קוסמונוניות, ואף־על־פי־כן אינם אלא "שירים לעת-מצוא". המשורר ראה שקיעת-חמה עמומה בארץ צפונית, מראה=מבע זה עורר בו אסוציאציה עם התיאוריה בדבר התקררות-השמש וכליונו הנחרץ של כדור-הארץ. והמשורר מתלהלה ומגולל לפני הקורא, כאילו אומר היא להפחידהו קצת, שפעת תמונית קרץ וקשב. אמנם ממנת-הכליון היא כאן יותר מיבנת בתור תמונת-איר בלבד, בתור קומפיזיציה של ציור דיקוראשיבי: האדם האחרון, הנלחץ בין הקרחונים של קץ-הימים, שכבר הגיעו עדיו משני הקצוות, מצפון ומדרום, והוא, כמעם כולו מכוסה, עוד פושט יד זועקת לעזרה, — משהיא מובנת בתור אפיפיאה הגיוני — והוא מצויר כאן כליון-האנושיות. ואולם הסמל הציורי אינו מחויב להיות הגיוני — והוא מצויר כאן ביד-אמנים חרוצה.

בשירי פיכמאן (ספר ג') עומד המשורר פרוש-כפים בהתפעלות ערבה לפני מראה ארץ=האבות העולה לו בזכרונו. ברבות אין=קץ באהבה המבימה דרך דמעות.

רואה הוא את הארץ ומברך אותה בניבים מתוקים וצלולים, כזהב הרועד על מראות־
הנוף שלה. המשורר יודע אותהי את הארץ, את יגונה ואת יפיה ואת עפרה "כיד
אוהבת – חםי כרחש־אמון – דל", והוא מתאר את ה"משהו" המיוחד שבאויר־ארצנו
בצבעים עסיסיים ובהירים ומתוך פתום אמתי, שאמנם, מורגש הוא כנופך נוסף על
מבעיות־הציור המיוחדת לפיכמאן.

אגב שיריו של פיכמאן תזכר נא כאן גם מסתו על "אברהם מאפו" (ספר ג'). מסה נהדרה, המלאה לה אור והמית-נפש- כשרונו של פיכמאן שפך על פני מסה זו אורה חוש פת - חיובי, אורה מגלה, ולא אור עושה בלהשים בלבד. לא לחנם נקראת מסה=יצירה זו בנועם ובאמון רב: נכר, כי קרבת=נפש רבה היא שעשתה את מאפו. עם כל מלמול לשונו שהוגשה לנחושתי התקופה המליצית, יקר מאד לפיכמאן בן=הדור- אכן צריך משורר לקבל הרבה מחברו הקודם לו כדי שיגמול לו חסד-של=חיוב נאה ואמנותי כזה. פיכמאן במאמרו זה גלה את מאפו במובן=מה לקוראי דורנו, ביחוד לאלה שבאו אל מאפו מן הפרוזה הגמישה של העברית המודרנית: הוא גלה את האלמנטריות ש"בבעל-אגדה אָפי" זה- דלית=פנינים זו מיון-מים המליצה היא עצמה אמנות מרובה 1).

צבעים אחרים לגמרם — אפורים וכאילו נראים דרך דוק של הבל — וטון אחר, טון כבוש ועניוי חרישי ומרוכז — אנו מוצאים בשירי שמעונוביץ (ספר ג'). הוא כמעמ אינו מביע את רגשותיו הנעורים בו אגב מומנט זה או אחר שבטבע. אלא הוא נותן לטבע עצמו, לציור הדק והפשוט, לדבר בעדו ... זלולי־העצים עודם ערומים ואפורים – "לרוח בוקר יגועו חרש – הבוקר כהה, השחק עכור – יצפצף אנקור בקול מתאפק – ינתר רגע ועמד תחתיו – וכאילו יאזין לקילות־סתר — מעמקי עולם. גם לבי מאזין... " — ואנו רואים את האביב!

בשירים מסוג זה מתגלה שמעונוביץ בתור אימפרסיוניסטן בריא.

גם קאצנלסון לא נעדר כאן (ספר ד') במאניירה המיוחדה לו. כי רק אז ישעם המועם את חנו המיוחד של קאצנלסון, אם יבין, שאין כאן מקום לחַפַּש סגנין מיוחד, אלא מאניירה מיוחדת. סגנונו — סגנונו הצבור, מליו הן מלות־הרחובי ואולם לשירתו יש הבעת=פנים של בת=הרגע ומשיכת=כתַפִּים של חן ורזיגנציה, קלות= ראש עם מילאנכוליה יחד. מבעיות של causerie לו לפיימן זה קול-הבמוי, ואולם כמי לאותם פסילי=סינה המתנועעים והמלאים הימור יש גם לו נקודת=כיבד מתחתיו, שמחזקת אותו בשווי=משקל, למרות קלותו. — הלא זוהי הרגשת החלף והעצב שבחיים, הרגשה, שבלעדיה לא תצויר כל שירה, כמו שלא יצויר ראי בלי כפוי משחוריו. המשורר היה צעיר, וצעירה היתה הנערה אשר אהב — ואך התודענו, כספית מאחוריו. המשורר היה צעיר, וצעירה היתה הנערה אשר אהב — ואך התודענו, שיר", וחלמו יחדיו בעלית-קיר. כל חייהם חלמו והשתעשעו, הוזים וישנים. וכבר שלילה רד והם טרם ידעו כי זקנו. אך יום אחד עברו "בחצות עיר — על יד בית־ מחול" — ופתאום באה היקיצה: שם כבר יצאו ב"מחול חדש". וחדשה היתה גם ממגינה... והם לא ידעו את הרוח החדשה, שנתהותה מאחורי גבם. זהו כאב אלם — המנגינה... והם לא ידעו את הרוח החדשה, שנתהותה מאחורי גבם. זהו כאב אלם — אך קשה"...

<sup>1)</sup> אבל ראוי להניר גם על זה. שמר פיכמאן מדפים את מסותיו על .מאפרי, כמו על גור דון. במקומות שונים כמעט בזמן אחד (המערכת).

האין אלו תולדותיה של המוזה Sans Souci של יצחק קאצנלסון ?...
עוד שירים ב התקופה' מאת וולפובסקי (ספר ג'), ליכנטבוים י
פוליא קביץ. ו מוטיבים "מלשונות זרות, של פרישמאן. "השיר בפרוזה" הקטן של
א. י. שטיבל (ספר ד') מושך את תשומת־הלב באמתיותו ובאי=ספרותיותו: מי יודע!
אולי זהו יותר מ מספרות "?...

משאר דברי־הפרוזה שבשני הספרים האלה מושכים את תשומת״הלב "בעיר״ המצור״ של קלא צ'קו, קיץ של צ'ז. וויינברג ו״בשעת מלחמה״ של י. ה. ייבין. על קלאצ'קו מתוח כאן חום של רצינות — בלתי־רגילה בשבילו —, שבו לפפתהו המלחמה עם בלהותיה. הר המכאוב הנושן, הנוקף בפסיכולוגיה היהודית, על הנטיה העולבת, המעוררת או צריכה לעורר תאות״נקם, שיש לבנות״ישראל בכל מקום ובכל זמן "להחליף דמן״ עם בני החיה הצהובה", עם הגזע האַרי, — הר המכאוב הזה מפכה בספור שלפנינו, בצד ההסתכלות השקטה, מפכה במנוחה "בעוצר רגשות, כראוי למספר על החיים, אך לבשתם של החיים עצמם.

בעיר=המצור" היא כעין הד כבוש של רעמי הסערה, שהחריבה את העיירות. של "התחום"...

קיץ' של וויינברג דומה להיות הדבר היותר־מוצלח בין כל מה שהדפים סופר נזירי=תאותני זה. גם הרוח המתגלה כאן הוא קיץ' — לא אביב רענן ויתום, מאמין ומחכה, אלא חורב שדפון של הנעורים האכולים באש צמאונם, הלוהמים לעצמם ואינם מאירים לאנושיות. התחלה של סתיו — ושל יאוש היסטירי.

אולם חסרון עיקרי לספור זה, שסממני-הלשון העסיסיים שבו מושכים לא פעם את עין הקורא ונותנים לפעמים ספוק בפני עצמם: אין מסכת של סביבה ברורה ושבועת-אופי ליצורי הפרצופים האלה. הנעים כשבלים שדופות בשדה צרוב־חמה. לאיזה חוג־הברה שייכת היא, סוף-סוף, מא רו סיה זו, המלימה את נפשה בקפריסי-יסוריה האצילים־עצבניים ומקבלת מתנות מיד סוכן-נוסע גם והמוני, שמעורר בה בחילה ונחשב בעיני הכל. על־פי הסכמתה השותקת והתנהגותה כולה, לחתנה ? וכי אין זה קצת חשוד? — רצה המספר לתת לנו שפום גנסיני — ויצא לו השם יודע מה! צל של תעשית-שפוסים מזייפת נופל על הרבה צדדים שבספור זה. למרות צדדיו שאמנותיים-האמתיים.

"מעשה במגדל עתיק" (ספר ג') של ח, ש. בן אברם ו"חנה" של י. ה.
ייבין — שניהם, ברור הדבר, הם רק עיול של נושא גדול לתוך נקב של צורה
קמנה; "נָקְמַר" בכלי-חרם, מקום שנפסד מעמי. זהו מקרה מצוי של מזיגת תוכן
אמתי, הנובע מן הלב, עם בשרי נגיד פשוט, בלתי-מוצלח. כך, אנו מאמינים בכל לב
לי. ה. ייבין, שאהב אהבה עזה, אבל "חנה" אינה ספור־אהבה. אכן, יודע אני סופרים,
של א אהבו וכתבו ספורי-אהבה מצוינים.

ואולם "בשעת מלחמה" (מרשימותיו של רופא-לגיון) מאת ייבין זה עצמו.
שנכתב בלי ספק בלחץ העצב של בלהות-המלחמה. מכיל הרבה קמעים: שרושם עמוק כרוך
בקריאתם. החיים, שהשאירה המלחמה בנפשו של הכותב, הוא עצב ולא דכאות: נכר.
שנפשו היא יותר מדאי מיסוד-הרחמים. רבת-התפעלות ומרחפת באפקי-אצילות, ולפיכך
אי-אפשר לה שתדוכא לגמרה. מבין השימין של רוב הדברים, שסופר חדש זה מפרסם.
גבר שאר-רוח עם אמתיות-ההרגשה. ואולם אחת יש להומיף: שלמות-הצורה של

הכשרון חסרה בהם. איזו נאיביות נלוית לא פעם אל דבריו כשהוא רוצה לנטא הרגשה, שהרגיש עמוק, ואחרים, אהה! – הרגישוה כמוהו ובטאוה יותר טוב. אך בשעת מלחמה' אינה נופלת בשום אופן מרוב ספרות-המלחמה, שנתפרסמה בלשונות הגויים, וגם עולה עליה, באשר הכותב מרגיש לא רק בעלבון-ראדם, אלא גם בעלבון היהודי.

מאמרים מספר מכילים ספרי "התקיפה" הללו. ישכל אחד מהם דורש תשומת-לב יותר ממה שרשימות אלו יכולות לכלול. ביניהם גם שני מאמרים מתורגמים של אֶמרסון, — בָּינִמּדְמָן זה שבין אנשי=הרוח, שמדבר בקול עצור וכאילו מנומם על דברים נצחיים, דברים עמוקים מתפיסת אותם השומעים, שכאילו אליהם הוא מכון ומתאים את לשונו . . . רוח של אנושיות צרופה מנשבת על מצח הקורא ומביאה לו הדי דברים, דומים לאלה של אֶמרסון, או מסקנות מתוכם, שנאמרו מפי הוגי=דעות אחרים, שבאו אחריו. אף הוא היה ראשון לכוון=רוח, וזוהי זכותי הנצחית, ואולם יש שהוא מתפלסף על "האהבה" (ספר ד').

אך "מעניין" במינו הוא המאמר-היומן "על גכול שני עולמות" של הלל ציי שלין. מזיגה מופלאה, שאין דוגמתה בספרות, של רליגיוזיות אמתית — והזיה של מאַניה, שאיפה אנושית-שהורה להתחדשות ולגאולת-הנפש —וצביעית בלי הכרה, מגע דק של החושים, חושי איש-הספר, בעולם המסתירין—ואמינות מפלות, תמימות של נשמת-ילד סוערה-פזיזה—וחוסר-טעם של אדם, שתרבות-הצורה זרה לו לגמרה.

בספר הג'יש סקירה היסשורית מאת ד"ר י. ל. קאַצנל סון .הלל ובית-מדרשו", מאמר על "התנ"ך לפי השערות מבקריו", מאת י. ח. טביוב, "נסיון" של השקפח אָסתישית" מאת י. ה. ייבין, מאמר-בקורת יפה על "שאול טישרניחובסקי" מאת נ. גרינבל אט יועוד רשימית-בקורת. בספר ד' - מאמר מענין "מדור הנפש" למ. טייטל בוים, מאמר על "תולדות היהודים בנסיכות-וורשה" לע. נ. פַּרֶנְק, ועל "משפט הסמיכה וקורותיה" לח. י. בורנשטיין. ד"ר שטעון ברנפלד נותן במאמרו יספרי-חכמה" הרצאת-הרעיונות שבסטר "איוב".

ד. א. פרידמאן נותן בשני הספרים האלה מאמרים רבי-כמות ורבי-תוכן על "שאול משרניחובסקי" (ספר ד') ועל הנושא-ההשואה "מנדלי מוכר ספרים ומיגואל סרוואנטס".

הרושם הנשאר כלבו של הקירא לאחר שעבר על כל החומר הכלול בספר השלישי והרביעי של "התקופה" הוא — שספרים אלה עולים על הקודמים להם. אמנס, גם הם לא נקו מן החסרונות, שדבקו בספרים הראשונים: כמוהם גם אלה נותנים מקום לחומר, שמקומו מכירו יותר בהוצאה פריודית, ולא בכמה — שהרי "התקופה" במה קבועה וקיימת היא — שתפקידה לכנס את יצירות-הזמן הראויות להשתמר. אבל ההבדל הדקי שבו נבדלים הספרים שלפנינו מן הקודמים להםי הבדל ישאינו נכר בפרטים, פרטי-החומר, ונראה רק מכלל-החומר, אף הוא בלבד מספיק לנו לקדם את ספרי "התקופה" בברכה.



## הַתִּנוּעָה הָעֲרָבִית

(מוף) \*).

מאת

## אברהם אלמליח.

הקונגרם הערבי בפאריז.

כשדחתה הממשלה השורקית את הצעת התקונים. רצו ה"אלמרכזיים" להשתמש בשעת=הכושר, שבאה לידם — במלחמת-באלקאן, והחליטו לקרוא מיד לקונגרס ערבי ב צרפת. בפא ריז נתקיימה אז אנודה בשם: אגודת המתלמדים הערביים באירופה". שרכזה מסביב לה את כל התלמידים הערביים, שבאו לפאריז מסוריה ממצרים, מטונים וממארוקו: לאחר זמן מה נתאספו חברי אגודה זו ויסדו אגודה חשאית, שבה לא היו מתקבלים הסטידנשים אלא לאחר שהיו נשבעים שבועה חמורה להיות נאמנים לעיקריה. כל חבר היה רשאי להכנים גם צעירים מלומדים, שהם מוכשרים לגשם בפועל את החלמות הועדים שבסטמבול ובסוריה. מטרת האגודה היתה —לשחרר את האומה הערבית מכבלי-העבדות ולעשותה בלתי-תלויה באחרים. כשאר האומות הנאורות.

מתוך "הקול-הקורא אל בני האומה הערבית" שהדפיסו ראשי האגודה, אפשר לקבל מושג בהיר ממטרת קריאתו של הקונגרס הערבי בפריז:

"גודע לנו, להערביים היושבים בפאריו, מתוך מאמרי-העתונים והפולישיקה, שעל-פיה התנהגו הספירות העליונות, שהסכמות בין-לאומיות הוסכמו בנוגע לסוריה, זו הסגולה היקרה של מלרתנו ושל מדינת־ערב. כל הערביים יודעים, שהסכמה זו היתה תוצאה מההנהגתו של שלמון־הרכזו, שעל-פיו התנהגו עד עתה. מצב-רברים זה הכריח יותר משלש מאות איש להתאסף כאן כדי לדון על האמצעים, שבהם צריך לאחוז כדי לקדם את פני הירעה ולהגן על מולדתנו היקרה, הרוויה דם-אבותינו, בפני כל התאוות הזרות ולהציל ולהושיע את העם מן העריצות ומן הרדיפות, לקדם להגדיל ולהגביר את כחותינו על-ידי הכאת סדרים בהנהגתנו על-יסוד שישת-האלמרכזיות, לקדם את פני הרעה הנשקפת לנו מיריה־מוסרית ומכנוש מדינותינו ולהראות על-ידי כך לכל המשתקים בגורלנו, שאין אנו גזע מרכין ראש לפני מי-שהוא ומסכים להשפלה והכנעה.

עלאחר משא ומתן החלפנו לקרוא לקונגרס ערבי-סורי בסוף חודש מארס ולהזמין צירים. משפיעים ויסורות מתקדמים מן המושבות הסוריות שבסוריה. במצרים. באמריקה ובאירובה.

"קונגרס זה יחיה בא≥כחם ש" הערביים שככל העולם כולו ולו תהיה הזכות להגיש את תביעותית של האומה הערבית בנוגע לצרכיה המדיניים והחברותיים, על-ידי כך גראה לאומות האירופיות, שהאומה הערבית היא משות חברותית חיה ובלתירנפרדת, שתופסת בין כל האומות

שיון השלח", הכרך הנוכחי, חוברת ב' (למעלה, עמי 165 – 171). (\*

הנאורות מקום מיוחר בשבילה, עמרה-מרינית בעלת חשיבות ממדרגה ראשונה, ושהיא — כחי שבו צריכים להתחשב.

,קונגרס זה יסביר, שהאַלמרכזיוה היא משרת-חיינו וזכויותינו יקרות לנו מחיינו. הערביים צריכים להשתתף בעניניה הצבאיים, ההנהגתיים והמדיניים של הממלכה ולנהל בעצמם את עניניה הפנימיים של מדינתם. הסורים הנאספים כאן בחרו בחתומים משה בתור מועצת-הנהלה, שחעבד את תכנית-הקונגרס ותקיים את יסודות התעמולה, שתִּיְשִׁח בין בני־המולדת וכין האצילים ממריניים ובאי כחה של העתונות האירופית והאמריקנית.

"עיקר השאלות, שתעמודנה על הפרק, הוא:

- א) חיים לאומיים והתנגדות לכבוש.
- ב) זכויות הערביים במדינה העותמאנית.
- ג) צורך התקונים על יסור שיפת-האַלמרכזיות.
  - ד) הגירה ופלישה בסוריה.

"לאחר שהקונגרס יגמור את עבודותיו, יודיע את החלמותיו לממשלה והיא צריכה להתחייב. שתפקח על הוצאתן לפועל.

"אנו מזמינים, איפוא. את כל מי אשר בשם ערבי יכונה. מאיזו עמדה שחיא. אם רק לבו דופק לשֵּמִע שם-גזעו, שיטה אוון קשבת לקריאתנו זו, כדי להוכיח לכל העולם כולו. שקונגרס זה הוא באמת בא-כחה האמתי והישר של כל האומה הערבית ושהוא יוגק את כחו ויכלתו מגזעו.

יוכך יתפזרו הענגים השחורים מעל שמינו ושחר תהיחנו הלאומית 'בְּקע ויעלה מבין מפלשו העבים האלה. שלום לכל המבינים ועושים את חובתם״.

ועל החתום: מועצת-ההנהגה של הקונגרם הערבי הסורי.

לראשי התנועה הערבית היו שיחות מעניינות עם באי־כחה של צרפת בקושם ה ובבירות בנוגע לקונגרס זה ושאיפות=ההתבדלות, שנתעוררו בקרב העולם הערבי, בנוגע להאלמרכזיות. לחבורם ואחודם של שלשת פלכי=סוריה לפלך אחד גדול ולדחית המורקים מכל המשרות העממיות. היה גם משא=ומתן בין באי=כחם של הערביים ובין ממשלת צרפת, והראשונים בקשה שהאחרונה תשלח צבא לסוריה להגן על הערביים אם המורקים ישלחו צבא נגדם לדכא את המרד שיתפרץ.

בקא היר ה היתה לועד-האלמרכזיים ביום 22 למארם אספה חשובה מאד. שבה השתתפו סורים נוצריים ומושלמיים ובה הוחלט: לעשות את סוריה לנסיכות אבשונומית תחת שלמונו של נציב מושלמי נבחר על־ידי כל התושבים ועומד תחת חסותה של צרפת. קייא מיל פחה. ראש הנורה העותמאני. שנמצא אז במקרה בקאהירה החניף מאד לחברי אגודת-האלמרכזיות והודיע, שהוא מאשר את תכנית־התקונים שלהם גם הבמיח להם, שאם ימסר שוב רסן השלמון העותאמנית בידו, ימלא את כל משאלות לכם למובה. באספות אלו דברו גם על הנסיך. שיעמוד בראשה של סוריה האבשונומית. ואחדים הציעו קאנדידאט ממשפחת אל - עזם הידועה בסוריה, ואחרים רצו באחד ממשפחת החידיב המצרי. והוא קבל עליו להיות נסיף-סוריה בתנאי מפורש, המועמד ממשפחת החידיב המצרי. והוא קבל עליו להיות נסיף-סוריה בתנאי מפורש, שזו תעמוד תחת תסות-צרפת ולא תחת חסות אחרת.

מעניין לציין שבה בשעה שתנועת=התקונים התפשמה בכל סוריה.בדקשק לא היה רשומה נכר ולא הגיעה כלל לאותה נקודה שעליה עמדה בביר ות.

ולפיכך כאו ראשי התנועה ממצרים לדמשק כדי ליסד כאן ועדים ולעורר את העם מתרדמתו. ועם ביאתו של שפיק ביי אל מואייאד לדמשק לאחר ש"מיעת ההסכמה" בקושטה מונרה את כסא ה"אחדותיים" ותפסה את רסן השלטון בידה — נפתח קלוב של "הסכמתיים" בדמשק ועתון חדש ושמו "אל כים" התחיל להופיע בה, שהיה כלי-מבטאו של הקלוב החדש. גם יחיא ביי אל אטראש, שהיה אסור ברודום ונשתחרר על "די האיטלקים, נסע מצרימה ונכנם בתור חבר ל"אלמרכזיה".

אולם בהכשל עוזר נפל עזור. כשהתגברו ה"אחדותיים" בקושטה על .סיעת-ההסכמה' ויוכלו לה ויפילו את הוזרה של קייא מיל פחה. נשארה אגודת-התקונים בסוריה כלי משען. ואז החליטו חבריה של אלה לשלוח למצרים מלאכות, שתשתדל להכריח את הממשלה המרכזית בקושטה, שתוציא לפועל את התקונים.

אגודת־האלמרכזיות באה בדברים עם אגודת=התקונים, האחרונה קבלה את עיקרי הראשונה ושתיהן החליטו לשלוח באי=כח לקונגרם הערבי בפאריז. גם הערביים=דנוצרים שבאמריקה שלחו צירים לקונגרם. אולם לציריהן של שלש הסיעות הללו היו מטרות שונות. דורשי-התקונים נסעו לפאריז במטרה להכריח את הממשלה העותמאנית, שתקבל את הצעת־התקונים שלהם, ואם לא יצליחו—יתחברו עם נשיא הכלוב הלבנוני במצרים, עם נשיא האנודה הלבנונית באמריקה ועם עוד סיעות אחרות ויבליטו את הצורך לספח את בירות ללבנון.

קריאת-הקונגרס נתקבלה בשמחה רבה בכל העולם הערבי והסיעות. שלא יכלו לשלוח צירים, אמצו את ידי הצירים בטלגראמות של ברכה.

הקונגרס הערבי נפתח בפאריז ביום הרביעי, 18 יוני. שנת 1913, באולם הגדול של האגודה הגיאוגראפית ברחזב סן \$'רמן, ובו השתתפו צירים מכל סוריה, מצרים, אמריקה הצפונית, בראזיליה וארגנטינה. הקונגדס נמשך מצרים, אמריקה הצפונית, בראזיליה וארגנטינה. הקונגדס נמשך ששה ימים רצופים והיו בו נאומים מעניינים. נשיאו היה עבד־אל־חמיד אתר־כך (הוא זהראווי. המורשה של עיר חמת בפארלמנט העותמאני וסינאטור אתר־כך (הוא נתלה לבסוף על־ידי ג'מאל פחה בימי מלחמת־העולם). מן הנאומים היותר רצינים נזכיר את נאומו של מוכתר בייהום אחד מנכבדי־בירות ועשיריה וחבר תעינים נזכיר את נאומו של מוכתר בייהום למערב ומה צריך הראשון ללמוד מן השני. הוא הראה את ההבדל השולט בין הערביים של ערי־הפנים ובין אותם שבערי־החוף. ועבד־אַל־גני אל עורייםי, עורך של עתון ערבי גדול בבירות, הגדיר את זבויותיהם המדיניות של הערביים בתור עותמאנים ובתור ערביים. לאחר שהזכיר, שמיום הכרזת הקונסטיטוציה השתדלו הטורקים הצעירים למעט את דמותם של הערביים ולטשמש את צורתם הלאומית בכל אספה מחוקקת ובהנהגה המרכזית והפלכית. הטעים, שמים החידה של הערביים היחידה של הערבים היחידה ביחידה ביחיד הערבים היחידה של הערבים היחידה ביחיד ביחידה ביחיד הערבים היחידה ביחידה ב

אפשר לסכלו עוד. אין המורקים — אמר הנואם — יכולים לבוא אלינו בדרישה של עם מנצח. משום שמעולם לא כבשו את מדינתנו וזכויותינו שוות לזכיותיהם. אנו קשורים לעותמאניות הרבה, אך עות מאניות אין פירושה מורקיות; עותמאניות — זאת אומרת. שכּל היסודות. שמהם מורכבת הממלכה העותמאנית. צריכים לקחת חלק בהנהלת הענינים העותמאניים ביהם שוה לחשיבות-מספרם.

מר נדרה מוטראָן (נוצרי), חבר הועד הפאריזי. דבר על הצורך לשמור על החיים הלאומיים במדינות-ערב העותמאניות. הניאם הבלים את הערבות ההדדית, ששלמה בסוריה בין הנוצרים ובין המושלמים במשך י"ג מאות שנה. המאורעות מרובי-בדמים, שאירעו בשנת 1860, לא היו אלא מקרה-עובר בחייהם של עמי-סוריה. השער העליון הוא הוא שהכינם: כדי לדכא את שני העמים הסית את האחד בשני. לאשרנו, -- הומיף הנואם, -- נתפזרו כל חלוקי-הדעות, ששלמו עד היום בין נוצרים ובין מושלמים בסוריה. לכל הסורים המשותפים שתוף גזעי לשון ומנהגים יש כיום רק ממרה אחת: התפתחותה החפשית של לאומיותם תחת של מון המשלה העותמאנית.

השיך א חמד מבארה, עורך של עתון ערבי וחבר לועד-התקונים בבירות, דבר על ההגירה והפלישה בסוריה. לאחר שהבלים במספרים, שיותר מן 550,000 סורים יצאו מסוריה במשך שלשים השנים האחרונות ונתפזרו בארבע כנפות הארץ, שאל: איך אפשר הדבר, שמחוז כסוריה, שבו היו, בימי הרומיים, יותר מששה שה עשר מי ליין תושבים. אינו מפרנם עכשיו יותר משלשה מיליונים? — התשובה על שאלה זו היא פשומה: מצבה הגיאוגרפי של סוריה לא נשתנה; אקלימה ומיב-אדמתה לא נתחלפו; תושביה לא אבדו כלום מסגולותיהם הפרימיםיביות, ולכל מקום, שאליו הם הולכים, מצליחים הם לתפום עמדה חשובה בחיים. ואם סוריה היא עכשיו במדבר-שממה, זהו אך ורק משום שהממשלה העותמאנית אינה ממלאת את חובותית ביחם לנתיניה. ולפיכך. כדי להשיב לסוריה את הודה ותפארתה מני קדם, צריך למסור את רסן-ההנהגה בידי בניה על יסור השלמון האלמרכזי.

א ס כ ג ד ר ביי ע מון. סגן הנשיא של הועד העליון לסיעת-האלמרכזיות בקאהירה. דבר על שימת ההנהגה הנוכחית בתור גורם עיקרי לכל האסונותי שבאו כחתף על עותמאניה. הוא הראה, שאחר כל המאורעות של השנים האחרונות נמצאת עותמאניה בין עבר מכאיב ובין עתיד מלא מקרים. הוא התעמק ככל הסבות, שהביאו את הממשלה העותמאנית אל המצב העגום, שבו היא מצויה עתהי והחליםי כי שימת בעניני השלמון היא היא שהעמידה את עותמאניה על עברי בפי פחת. שהרי אם שימה כזו היא אפשרית במרינה, שיש בה אחדות הגזע, הדת, הלשון המסורת, אינה אפשרית לגמרה במדינה. שבה אין אף אחד מכל הדברים האלה. במדינה כזו אם אין אל הרכוז, יש רק שימת עריצות לכל תוצאותיה. יש אנשים

גדולים כסוריה, אך עבודתם קלושה ובלתי-פוריה. ולפיכך צריכה שיטת-שלטון זו לחדול מיד. לכל אחת מן המעצמות האירופיות יש בטורקיה אינטרסים חיוניים, ואלה פותחים את הדרך להתערבות חיצונית אם האנארכיה תיסוף לשלוט כאן כקדם. וזה לא יעשה מפני שהערביים רוצים לדפרד מעל טורקיה. להפך, כל שאיפתם היא — למלא את מקום השיטה ההנהגתית של עכשיו בשיטה אחרת טובה ממנה. יסוד שיטה זו הוא — שתושבי כל פלך תהיה להם הנהלת עניניהם הפנימיים. רק על-ידי שיטה כזו אפשר להציל את שארית-הפלטה מן הבנין הענקי, שהולך ומתערער.

אחריהם דברו עוד הרבה נואמים באי־כחם של הערביים באמריקה ובארגנשינה, ולסוף נתקבלו החלטות אלו:

הקונגרם הערבי, שנתאסף בפאריז, קבל באספת יום 21 יוני. 1913, את ההחלמות הליו:

- א) תקונים קיצונים ונחוצים צריכים להעשות בממשלה העותמאנית.
- ב) צריך להבמיח לערביים העותמאניים את חירות זכויותיהם המריניות על-ידי שתופם בהנחגה המרכזית של הממלכה.
  - ג) צריך להנחיג בכל פלך סורי או ערבי שיטת־אלמרכזיות בהתאם לצרכי־הפלך.
- ד) ובהיות שפלך-בירות כבר הוריע את דרישותיו בהצעה כיוחדת, שנתעבדה ביום 31 ינואר 1913 ונתאשרה על־ידי אספה-כללות, ותביעות אלו מיוסדות הן על הפרינציפיון של הרחבת שלטון המועצה הכללית של הפלך ומנוי יועצים זרים, דורש, איפוא, הקונגרס לגשם הצעה זו בפועל.
- ה) צריך להכיר את הלשון הערבית בתור לשון רשמית בפארלסגט העותמאני ובכל חמרינות הסוריות והערביות.
- ו) עבורת־הצבא צריכה להעשות רק בתוך הפלכים הסוריים והערביים: חוץ מבמקרים של נחיצות גמורד ויוצאת מן הכלל.
- ז) הקונגרס מביע את הפצו. שהממשלה העותמאנית תכפיח לל בנון את האמצעים. שעל-ידם יומב מצבו הכספי.
  - ח) הקונגרס מאַשֵּׁר את נטיתו לדרישות התקונים של הארמינים העותמאניים.
    - ם) ההחלטות הללו תוגשנה לממשלה העותמאנית.
    - י) ההחלטות הללו תוגשנה גם לשאר הממשלות. ידידות-עותמאניה.
- יא) הקונגרס מביע את רגשי-תודתו החמים לממשלת-הריפובליקה על אַּלְפַנְיְהְהּ הנדיבה. הערה: א) כל זמן שהחלטות אלו, שנתקבלו ע"י הקונגרס, לא תתגשמנה בפועל בראוי, לא יקבלו חברי ועדי-התקונים הערביים הסורים שום משרה בממשלה העותמאנית, אם לא בהסכמה מוקדמת מצד ועדיהם.
- ב) החלטות אלו הן תכניתם המדינית של הסורים והערביים העותמאניים. שום קאנדידם אל בחירות הפארלמנט לא וַתְּּמָך אם לא יתהייב למפרע להגן על תכנית זו ולהשתדל בהגשמחה.
- ג) הקונגרס מביע את תודתו למהגרים הערכיים על חבתם דמולדתם ועל העזרה שעזרוהו.

הקונגרס הערכי בפאריז נמשך רק ששה ימים, ואחר-כך נתפזר. בו נפלו חלוקי=דעות בין חבריו. ואף הממשלה העותמאנית, שעינה היתה צופיה על כל מהלך-הענינים בפאריז, שלחה לפאריז אל הקונגרס הערבי שנים מבאי-כחה, והללו הצליחו להמות את לכות אחדים מחברי=הקונגרס אליהם, שעזכו את חבריהם וחזרו לארצם, ואחרים הודיעו לצרפת, שאמנם מכבדים הערביים את הצרפתים, אך רק בתור עוזרים לשפור-המצב ולא לפַרור=עותמאניה.

לאחר ששבו הקינגרסיסטים הערביים לקושטה נתקבלו בנאומים נלהבים, שבהם לא חסרו תאורים בצבעים שחורים של מצב המושלטים כתונים, כאלגזיר וכמצרים באשמת התנהגותם הרעה של הפקידים המורקיים. שמפרידים בין הגזעים ומטילים פירוד-לבבות ושנאה בין מושלמי לאחיו. בנאוטים אלה הוצע: לא לשלם שום מס לממשלה העות מאנית ולקנות בדמי-המסים נשק וצרכי מלחמה, עד שהמדינה הערבית תטוהר כליל מן המהרסים והמהריבים האלה, כי אין עם רוכש את חירותו אלא אם כן שפך את דמו עליה.

מובן, שנאומי=הסתה אלה עוררו ערביים אחרים בדמשק, בהלב, בבירות, במכה, במכה, במדינה ובערים ערביות אחרות, מתוך דרישת האחדות וקדמה" או מתוך הכרה-פנימית, לשלוח מלגראמות של מחאה נגד הקונגרמיםמים הערבים שבפאריז, שלקחו עמרה לעצמם לדבר בשם כל העם הערבי-

שפוסית היא מחאתם של השיכים והעולימאים שבערי-הקודש של האשלאם:
,אנו. החתומים מטה. — כן נאמר במחאה. — עולימאים ונפני׳ העדה במדינה. גודע
לנו, כי חַבְּרַ בוגדים בדתם נתאספו במצרים ויסדו אגודה בשם ,אלמרכזיה' ואילו צעירים נבערים
מדעת. בחסכמת אילו סטודנטים. החליטו לקרוא לקונגרס בפאריז במסרה להגן על זכויות האומה
הערבית. אנו מודיעים. שבאמת אין לאנשים האלה שום מטרה אחרת זולת להבטיח ולהגביר את
השפעת חזרים בסוריה ובגלילות ערביים אחרים. יואיל אלוה לסכל את עצת כל הבוגדים בדתם
ובמולדתם האלה וליסרם בעונש קשה המתאים להם. אנו המוחים. קרובי-דנכיא וראשי האומה
הערבית הרצויים. מודיעים. שאין לבנים האלה. ולא יוכל להיות להם. שום יפוי-כח להקרא בשם
באי-כחה של האומה הערבית ולדבר בשמה. אין לנו. איפוא. שום קשר עם האנשים האלה וחבריהם
נאין אנו דורשים כלום מן המסשלה רוץ ממה שתאבה לתת לנו בחסרה הגדול. כי היא, ורק היא,
מוקירה ומעריכה כראוי את צרכי נתיניה הרבה יותר מכל אדם אהר. הערביים הם הגזע הנאמן
ביותר לשלפנות ולכליפות. ולו אין שום אידיאל אחר חוץ משמירה והגנה על הדת המושלמית.
שמשפחת-עותמאן המפוארה ידעה להגן ולשמור עליה זה יותר משש מאות שנה'.

ועל החתום: המופתי החנפי של מדינה. המופתי השפעי של מדינה; נקיב אל אשראף. או ראש-האמירים. במדינה; ראש-העיריה וראש-התושכים במדינה.

להסתדרות ה"אלמרכזיה" היו סניפים בחמה בחומם, בג"ונין, בשכם, בעלבק, בבוקא עה, בוצדי אל עג'ם, במצול? בבגדאד, בבצרה, ועוד. ואולם דוקא בבירות היה מספר־חבריה מצומצם מאד. את המכתבים־החוזרים של ההסתדרות היו מכנים בשם ,סחורות-בגדאד", ועינה של הממשלה העותמאנית היתה פקוחה על כל החשודים. העובדים למובתה של הסתדרות חשאית זו היו משלשה סוגים: א) אנשים נאמנים במוחים. ב) אנשים נאמנים, אך בלתי־מוכשרים לנצור מוד. וג) אנשים נאמנים רק כל זמן שנאמנות זו מתאמת לעניניהם הפרטיים. גם אותות-הצטיינות היו נְהְנִים לכל מי שהצטיין בפעולותיו לשובת ההסתדרות. אותות־הצטיינות הללו היו עניבות בצבעים לאומיים: ירוק־שחור-לבן, ונושאיהם היו ההצטיינות לסיעת־האלמרכזיים. ולהסתדרות היו תמיד יחסים עם השיכים של תימן, עצםירו מונתפיק וחודן ועם האימצים יהיה. והיא שלחה גם מלאכויות לאבן-צבאח ולהאמירים של מאם קאם ומוחצמר הוגם—להודו. הקונגרם הערבי, השני והכרזת מלחמת-העולם.

ועד-האלמרכזיות. כשראה, שלא הצליח בקונגרם הערבי הפאריזי הראשון, החליש לקרוא לקוגגרם שני כל החברים היו תמימי-דעה עמו בנידון זה, ושליחים נשלחו לכל הסניפים להכין את דעת החברים לכך. אולם באה מלחמת-העולם ---ושמה לאל את כל תקוותיהם של דורשי-התקונים.

המלחמה העולמית נראתה בעיני הערביים כהזרמנות מובה לגשם בפועל את שאיפותיהם. הם קכלו את הכרזת-המלחמה בשמחה וקוו. כי ממשבר-דעולמי זה יפיקו תועלת. שלא יכלו להפיק מימי-שלום. אולם גם נסיון זה לא הצליח ככל אלה שקדמו לו והממשלה המרכזית באמצעות בא-כחה בסוריה, ג' מ א ל פ ח ה, נקמה נקמה איומה בכל ראשי ההסתדרויות הללו.

הועד הלבנוני והאלמרכזיה החלימו עוד קודם המלחמה לעבוד עבודה משותפת אם הממשלה העותמאנית תשתתף במלחמת-העולם, אחת מן הממשלות האירופיות הבטיחה לועדים אלה להמציא להם עשרים אלף רובים כדי להגן על המורדים במשף זמן-המרידה, וכן גם הבטיחה לשלוח להם שלש אניות-שריון, שתסובכנה בכל חופי- כוריה, וגם הבטיחה לשתי האגודות את כל ההוצאות שיצטרכו להן. ואז שלח הועד המרכזי של ה"אלמרכזיה" לכל סניפיו מכתב-חוזר, שבו דרש מהם רשימות של אנשים מיצלחים לנהל את תנועות-המרידה.

הרי קשע ממכתב-חוזר, שנשלח לתכלית זו:

"בשעה שמלחמת-העולם בכל מוראותיה ובלחותיה עושה שמות בכל מקום, מקוה המולדת מכל בניה הרבה יותר מובות מככל שעה אחרת. ניצוצותיה של מלחמה עולמית זו יכולים לפגוע במזרח, להצית את כדינתנו ולשרוף צדיק עם רשע, אשם ונקי־כפים, מורקי וערבי, אם מורקיה תשתתף במלחמה עולמית זו, במוחים אנו, שהיא לא תצא שלמה ממנה וקצה קרוב לבוא. אם ממשלות-ההסכמה תנצחנה, יעלה הקרץ על מורקיה; ונצהון זה יקל על הרוסים לפתור את שאלת-המזרח.

"וכך תחיינה המדינות הערביות עומרות סול אותה סכנה, שהיא צפויה למדינות-עותמאניה; ובחיות שמרכז־הכחות יהיה רחוק מפלכי-ערב והמורקים יוכרחו להגן קודם כל על מדינתם עצמה ועל מרכז-ממשלתם, תהא, איפוא, חסכנה הנשקפת למדינות-ערב הרבה יותר גדולה ממה שאנו משערים מראש.

"חובה גרולה מוטלת איפואי עלינו, לעין באמצעים, שבהם אנו צריכים לאחוז בדי להגן על חירותנו שנסתבנה, הסתדרותנו רואה חובה לעצמה לאחוז מחיום ומעכשיו באמצעים הדרושים כדי להבטיח את שלום-המולדת ואת חיי-בניה וליטול ביריה את הנהלת־עניניה. לתכלית זו אנו מבקשים מסך לענות בלי אחור על השאלות הללו:

- א) מה הם הכחות. שתוכלו להעמיד בשעת-הצורך כדי להחל בפעולה כללית?
- ב) אם יש אפשרות של עזרה חמרית מצרכם או קבוץ כספים לצרכי הרעיון ? איזה סכום תוכלו לאסוף ?
- ג) אם יכולים אתם למצוא בקרבתכם מקלט־בטוח, שבו יוכלו להסתתר ולחסות חבר אהר או הרבה חברים מאנשי-סורנו ולהתכלכל עד חשבוננו כדי שיהיו מוכנים לנהל את תנועותינו ? ד) וכי אפשר לכם לשלוח לנו בא-כח של וערכם, שיהיה ציר-אמונים ושיקבל את הוראותינו וילך לכל מקום שנשלחהו ?
- ה) ואם אי אפשר לכם לשלוח לנו אדם בשוח כזה. —אם סוברים אתם, שכדאי שנשלח לכם ציר אטונים. שימסור לכם את הוראותינו?
- כל רגע חולף אבדה הוא לחיי־הערביים. הגיע הרגע לתקריב את חייכם לקרכן בכדי למלא את חובותינו למולדת".

מרכז-הפעולות היה צריך להיות זחלה שכלבנון.

אולם גם בזה לא היו החברים תמימי-דעה כולם. אחדים נמו אחר צורפת

ואחרים -- אחר אנגליה. החברים המושלמים של ה-אלמרכזיה" נתאספו לאספה חשאית בלי ידיעת החברים הנוצרים והחלימו לעבוד למובת אנגליה; ובכדי להודיע החלמה זו לועדים הסניפיים באו שליחים ממצרים לסוריה כשלשה שבועות קודם כניסתה של מורקיה למלחמה.

לאחר הכרזת הגיום הכללי בטורקיה התחילו העתונים הערביים שבאמריקה וכמצרים כותבים, שימי־מורקיה ספורים, ואמצו את לב הערביים להיות זריזים ואמיצים, כי ממשלות־ההסכמה החלימו להגן על זכויות-הערביים. כך כתבו, למשל, עתונים ערביים שונים לאחר שנכנסה מורקיה במלחמה: "אנגליה ובעלות-בריתה הכריזו מלחמה על מורקיה לא נגד הערבים, אלא להצלתם ולתשועתם. איז מיר נכבשה, גם תורה של קוש מה יגיע בקרוב. מצול ובגדאד אינן עוד בידי המורקים. אלינא נשתתף במלחמה! עזבורנא את המערכה ואל תשלמו את כופר-הצבא".

ומתוך "קול־קורא שלישי אל העם הערבי" אנו מוציאים את הקטעים האלה:

הממשלה סוברת. שמספר המשתתפים בתנועה הוא מועט. היא מסרתם למשפט כדי להחניק את התנועה. אך היא אינה יורעת, שהזרם מתפשם בכל האומה. כל מי שחקר את מצבם של הערביים יודע את הכחות הממונים שבהם.

"הממשלה רמתה את הערביים, אולם הם לא נתרמו ומאנו להיות ככדור-משחק בידה. המעצמות האירופיות דגו את הממשלת המורקית לשעבור. מורקיה אבדה את חירותה בבתי≈המשפט; היא אבדה את חירותה הכלכלית, את חירותה חצבאית ואת ימוֶתֶה, אבדה את חירות הנהגתה הפנימית ואת חירות מדיניותה החיצונית, וקיומה תלוי, איפוא, ברצון-אחרים.

"כל מי שסובר. שמדינה כזו תוכל לחיות אחר ירידה כזו. אינו אלא חולה-רוח; ומי שעלול לשעבר את מדינתו לאומה משועברת כזו — הריהו בוגד".

ואחר תאור מצבן של יוון, בולגאַריה ומונטינגרו כשהיו תחת שלטון=הטורקים ואת מצבן אחר שחרורן משלטון זה. מסיים הקול=הקורא כך:

כל האסונות חללו מידי המורקים באו. הערבים יכלו להיות מאושרים הרבה יותר מכל העמים האלה. שנשתחררו מעול-המורקים משום שמצב-השכלתם הוא הרבה יותר גבוה מזה של עמי הבאלקאן; עד עכשיו האמנו בהבמחותיהם של המורקים. אך עתה נתגלתה מזמתם. לפיכך ידעו נא האנשים הרמאים האלה. כי יבוא יום וגם עליהם יקיץ חקץ.
האנשים הרמאים האלה. כי יבוא יום וגם עליהם יקיץ חקץ.
"ידעו גא הערביים. שאין דבר. שיעצור בעד המרידה. המדינה הואת ערער תתערער ממסד

ידעו נא הערביים. שאין דבר. שיעצור בער המרידה. המרינה הזאת ערער תתערער ממסד. וער המפחות והדגל הערבי יתנפנף על המדינה הערביתי.

וכשנכנסה מורקיה במלחמת-העולם, שלחה כתור מפקד צבאותיה בסוריה וארץישראל את שר-הים שלה, ג'מאל פחה, שהיה ידוע בתור אויבם בנפש של
הערביים. ואמנם, ראשית-מעשהו כשבא לסוריה היתה: למנות בעאל יה
שבל בנון בית-משפט צבאי, שיביא במשפט את כל החשודים להיות מנהלי
התנועה הערבית.

בית-המשפט הצבאי אסף את כל החומר, שהובא אליו ושנמצא בבתיהם הפרטיים של החשודים ובתי-הקונסולאָטים בדמשק ובבירות, והוציא את גזר דינם של כל החשודים —למיתה. ובבוקר לא-עבות אחד נתלו בדמשק ובבירות מבחר

בניה של האומה הערבית: של שים ושבעה במספר; וישלא בפניהם נדונו למיתה עוד א רבעים וא דבעה אנשים מערי מצרים ואמריקה. כל אלה בעוון השתתפותם באגודות. שמטרתן לעורר מרד במדינות ערב כדי להנצל משלטון המורקים וליסד כליפות ערבית.

בין הגדונים. שניתנה להם ארכה להתיצב לפני בית-המשפט הצבאי בעאליה, מכיר את השריף של מכה, את מלך חיג'אז ובנו האמיר פייצא ל, ואת חסיין קא מל, מלך מצרים וסודאן.

ווהו שופם נור־הדין מכית-המשפט הצבאי.

אנו מודיעים. שהשריף חוסיין ובנו פייצאל. וחוסיין קאמל. המכנה את עצמו בשם מלך מצרים. שברחו. הראשונים מהם חשורים בפשע גדול של מרד והסתה־למרד בחיגיאז. והשלישי—בהכרזה. שהכריז את אבטונומית-מצרים. ובשלילת-זכיות. ששלל את העותמאנים שבה. זמן של עשרה יסים ניתן לחם כדי להתיצב לפני בית-המשפט הצבאי, ואם לא יתיצבו בזמן חזה. יהיו נחשבים כמשתמשים ועל-כן ישללו מהם כל זכיותיהם והם ישפטו שלא בפניהם".

ג'מאַל פשה חשב, שבתלית ראשי התניעה הערבית הצליח לדכא את המרד. ואולם מררום נפתחה היעה על כל סוריה: מרד פרץ בחינ'אז שסופו היה – כבוש סוריה על-ידי ממשלות ההסכמה ותכוסת הטורקים לפני רודפיהם.



מן הַגוֹלָה

(רשמי־מסע).

מאת

ש. א. פון.

#### ב. ה,אדם הגוסס":

בוספור -- הוא בחיר-השבע, ו,קרן-הזהב" -- גולת-הכותרת של הבוספור.
ים-השיש -- הוא שיר-השירים של השבע, הפוכו של הים השחור, זה השב המתאוגן
תמיד זהקורא תמיד: "הבל הכלים!". ואיי .בני-המלכים" -- אלו הם השושנים של
ים-השיש. וכל המרגליות השנבות הללו משבצות הן להאבן השובה, ששמה ק ו ש מ ה.
מי שלא ראה בריה נפלאה זו לא ראה יופי מימיו. מה מנע האל מבת-גענועיו זו ?-הכל יש לה: בת-צחוק של השמש. ערפלי-ההרים, מסתרי-העמקים, עינים מזהירות של
ים-השיש ועינים מרמזות של הים-התיכון, חרון-אפו של הים השחור ושלוה קדושה
של סרט-הבוספור; ועל כולם שליט רוח הקודש, שירד מן השמים וחדר לתוך מוחו
הגאוני של בחיר-המבע בשעת "רעוא דרעוא".

הביטו אל המסגרים הקדושים האלה, המעפילים לעלות השמימה, אל הכפות שעל ראשיהם, שכל אחת מהן מתקנאת בחברתה וכאילו רוצה לקפוץ על ראש שנתה ולעלות משם אל השמש.

והנה יער-המינַרֶתוֹת! — הסגנון הגוטי הקל והמתרומם למעלה ירש את מקומו של הסגנון הקלאסי. הכבד ומכביד על הארץ. והנה באו המינרתות הדקות ויעלות-החן ונפרדו מעל הארץ לגמרן. הן פורחות באויר ושולחות את זהב חצי-ירחיהן אל בין כפרדו מעל הארץ לגמרן. הן

וכשהחזן=המועד'ין מטפס ועולה על מאות המעלות וממרום=המינרת הוא בשמיע לארץ, שאין אלוה מלבד אַלאה", רוצה אני לומר לו: שוטה שבעולם בני-האדם היו כאַלאַה עושי-נפלאות.

אך דא עקא! — את כל המחזות הגאים האלה, את כל החלומות היפים הללו אתה רואה רק מעל הספינה. בשעה שהיא עוברת בין אירופה לאסיה ושתיהן מיצתקפות בכמי-הבוספור. אך כמעט דרכו רגליך על הארץ — והנה גז החלום, נעלם המראה המרהיב. רפיש, חלאה וזוהמה — וזוהי עיר-המלוכה של העותמאנלים

הגאים, שירשו את חצי-העולם בחרבם ובקשתם וממרום המינרתות הניפו יד לשמים. המון נרדם, חצי-מת, — אלה הם בני-בניהם של האחמדים, המוראדים והסלימים. שהפילו חתיתם על כל הארץ.

עם כי יחדב" -- אין לך מחוה מעציב יותר מזה .

באנו לקושמה בשעה שקמאל - פחה וחיילותיו הרחיבו את ממשלתם על כל ארץ אנאטוליה. אין לכחד, שהטורקים, רובם ככולם, מחאו כף לנצחזנותיו של הפחה המתקומם; ואין ספק בדבר. שאף הממשלה היתה עם הפחה המורד במלכות. והדבר היה כל-כך מובן, עד שאין פלא בדבר אם גם הפקחים שבהם לא ראו מורקי. שבאמצעים כאלו לא תושע מורקיה המנוצחת והמתבוססת בדמיה לאחרי שכל הממלכות קמו עליה לאבדה.

המאורעות באנאַפוליה השפיעו על הממלכות למהר ולהוציא לפועל את אשר 
יָּוֹמוּ לעישות. לעינינו היו באים בכל יום לקושמה גדודים חדשים של ממלכותההסכם. העתונים — תחת יד צָנוֹורה תקיפה — שתקו. אך כולנו היינו יודעים.
שעוד מעט ויתקפו החיילים את עיר־המלוכה. כולנו היינו יודעים — ועל זה כתכו
גם בעתונים — שהממלכות היותר תקיפות דורשות לגרש את השולטן מעיר־המלוכה
שלו. במצב כזה היה כל עם מעורר תסיסה גדולה וחזקה, היה צועק כל-כך, עד שקולו
היה הולך מסוף העולם ועד סופו. כאן לא ראינו שום תסיסה כלל. רק לחש היה
עובר מאוזן לאוזן בין האירופים, — הם היו מודדים במדתם שלהם — ישאם יתפסו
הממלכות את העיר. אז תהיינה שערוריות. היו גם אנשים מלחשים. כי יַּעְשה הרג
רב באירופים. — אה ! אין אתם יודעים את המורקי. הוא מחשה עתה. אך אם
ישלחו יד בקדושיו, יתקומם כאיש אחד ויבלה חמתו בכל הנכרים — הגיאורים הנמבזים.

רבים מפליטי-רוסיה, שלהם אחת היא, איפה לגור ולבזבז את שארית הוגם — בשורקיה, באויסטריה או במדינה אחרת, מהרו לעזוב את העיר מפני פחד הפרעות הגכונות לבוא.

ובבוקר לא-עבות אחד. כמו שאומרים המליצים. מצאי אנשי־קושטה מודעות מודבקות על כתלי־העיר, שהעיר נתפסה על ידי החיילות של הממלכות ושמצב-המלחמה הוכרז-

אין איש פוצה פה ומצפצף: סטאמכול — חצי־העיר המורקית האמתית שקשה ושאננה. קופאת על שמריה. היתה מהומה קשנה: במשך שתי שעות קנו האירופיים את כל הלחם, שהיה בשוק, מפחד, שמא ישבתו האופים המושלמים לאות-מחאה ויאזל הלחם מן העיר. אך עד מהרה נוכחי, שהפחד היה לשוא — ונרגעו.

ולמחר קבלו עליהם באי=כחן של הממלכות את המורח לתת להמורקים שעור מה זה מצב-מלחמה. אסור היה לצאת מן העיר ולהכנס לתוך העיר בלי רשיון. גם יושבי ערי־המחוז או הסכיבה. שנמצאו בקושטה. לא יכלו לשוב הביתה בלי רשיון. אנשים לאלפים היו ממתינים יומים ושלשה ימים על פתחה של לשכת-הצבא כדי לקבל את הרשיון הדרוש. החיילים, שהגנו על הסדר. הכו, פצעו בלי רדם, וביחוד את בעלי הכפות האדומות. "אסיתים דם, ולמה ננהוג בדם מנהג אירופי?"... שווב להש בין האירופיים: "הם מגדישים את דסאה! אוי ליום עברות! המורקי יתקומם, ואז לא ישאר מפרה שריד ופלים.

הטורקי לא נע ולא זע. הוא גם את שנתו. הסופר הצרפתי פייר לו טי בא מן המערבי עיף ויגע מן הקילטורהי הציץ בחיים השקטים שבסטמבול העיר, ראה את הנשים, שמהן חודרת הלשין הצרפתית לאוזן דרך הצעיף, — ונתפעל.

"המורקים — בתי=קברותיהם על-יד דירותיהם. סימן של פילוסופיה: הם אינם מפרידים בין החיים ובין המתים. אלא מוסיפים לחיות ביחד גם לאחר מיתה".

"נשי-מורקיה, המכוסות בצעיף — כולן מסתוריות, רזא דרזין".

"החוצות בסשמבול שקשים - שלות=הרוח!".

— הנזירים רוקדים לשם שמים, מנבחים ומיללים לשם אלאַה ונביאו התדבקות באַל !".

באחת: חיי=הטורקי - שירה נשגבה כלי סוף.

איני יודע. אם יש ריח של שירה בחיי-המורקים, או. יותר גכון, בודאי יש ויש. מכיון שגם בבית-הקברות יש שירה. אך דבר זה אני יכול להגיד בבירור: כי חיים, חיים ממשיים, חיים ראליים, חיים אַקטיביים, אין כאן. יש רק זכר לחיים שהיו. הורבן, חורבן על כל צעד ושעל! חורבן המצבות העתיקות וחורבן ההיכלות המפוארים. חירבן המסגדים הגאים וחורבן בתי=הקברות עצמם. חורבן על גבי חורבן!

כי תבוא לקושטה, אל תלך לראות את מסגד-סופיה הקדושה, אם "זכות-אבות" שלה והשאלה העתיקה, מה הולמה יותר: חצי-הירח או הצלב? — אינן מעניינית אותך. שכח את ביזאנטיה ולך לראות את המסגדים של אחמד, של סולימן ושל באיאזידי שהקימו אבות-אבותיהם של בעלי ה.דוזיקה" ) של היום. שמש, אויר וחום! המינרתות הללו בשיאן ותפארתן — באמת עדות הן על חוצפתם וגבורתם של העותמאנלים, שרכשו להם את הנקידה היותר מזהירה בתבל כולה והצליחו להתאים את האמנות עם הטבע.

אך מה עשו העותמאנלים של היום בירושתם העשירה ?

המצבות ההיסטוריות הועטו מהוסר טפול; הכתלים. שהיו מחופים בחרסינה, נתפוצצו. הרצפות, אלו המוזאיקות הנפלאות. שאָמָנים רבים וגדולים השקיעו בהן את כל כשרונותיהם, מלאות גומית, הפרוכות היקרותי מעשי רקמה שעל הדלתותי מלוכלכות וקרועותי החצרותי שהיו מרהיבות את העין בבארותיהן. במזרקי-המים שלהן, באכסרראות

<sup>1)</sup> מין משקה משקר.

של עמודים, זכר לאלהמברה, מלאות רפש וזוהמה. לא ריח של לבונה. אלא ריח רע עולה באף המתפללים מחצרות-המסגדים. שהן גדולות כמורקיה הקודמת ומלאות רפש כמוה.

המורקי רואה ומבים, מנענע בראשו — והולך לשתות את הקהוה: כח אין למעשה!

הדֶרְנִישִּים עוד מהקדים ועוד מיללים — כל כתה למינה! — לשם אלאה הגדול באלים. הם עוד מלאים אש קדושה לזכר מחמד הנכיא שבנכיאים. אך העותמאנלי הפשוט הולך לו מבית-מסחרו אל בית-המרוח. שותה "דוזיקה" עד חצות-הלילה, ומשם הוא הולך ההרמונה לנחם את נשיו.

רואה הוא השירקי. שנחלת אבותיו בסכנה. יודע הוא שהעיר הראשה שלו נשארה בידי השולטן רק מפני שבעלי־האגרוף לא יכלו לחלק ביניהם את ירושתוי יודע הוא שלא יעברו ימים רבים ואיוב הקדוש 1) יניח את מקומו לקדוש אחר, ועל גנה של "סופיה הקדושה" יבוא צלב במקום חצי-ירה. יודע הוא, שחייב הוא לעשות דבר־מה בשביל להמשיך את חייו, — חיי בלתי תלוי באחר . . . אך — "באו בנים עד משבר וכח אין ללידה".

ואל תאמר, שאין רגש פטריוטי לטורקי שאינו אוהב ביותר את עיר-המלוכה שלו. צריך היה לקרוא בעתוני סטמבול את המאמרים המלאים יאוש בשעה שיצא הקול, שנחתך גזר-דינו של השולטן להגרש מקושטה, ואת המאמרים המלאים שמחה בישעה שנודע, שקושטה תשאר בידי הטורקים, — צריך היה לקרוא את המאמרים האלו והללו בשביל להוכח, שהטורקי נקשה בעבותות אהבה עזה לירושת-אבותיו, וביחוד לעיר-המלוכה שלו. שרגלה האחת באירופה והשניה — באסיה.

שכב, איוב קרושנו, במנוחה תחת צל מקדשך, — קרא עתונאי אחד — בהתלהבות עצומה בשעה שנתקבלה הידיעה, שקושמה תשאר בידי המורקים:
שכב במנוחה! עצמותיך לא יושלכו מקברך. אתה תשאר על אדמת-האישלאַם!

אך רגש הוא מתנת-גורלו של האינטלגנטי ומעשה מוטל על העם כולו. ואותו עם כאילו עבר ובטל מן העולם.

רק פעם אחת קם הגבור העותמאנלי משנתו, חגר את כל כחו, לכד את חציהעולם, השיל את חתיתו על תכל כולה, ככש את המקום היותר יפה בעולם ועשהו
לעיר-מלוכה, ואת העיר קשט בכל פלאי-גאוניותו של האדם, — ומרוב עבודה כאילו
נם ליחו, נשבר גופו, מעדו רגליו ונפל. ועתה כח אין לקום.

זה כמאה שנה הולך העותמאנלי ומאבד את נחלת-אבותיו. בשנות־מאה כמעט לא עברו עשר שנים בלי אבדה שאינה חוזרת. אחר המלחמה הגדולה יוצא העותמאנלי נקי מנכסיו באירופה ובאפריקה, ונכסיו באסיה יתמעטו כמעט עד מחצה.

ואחד מכובשי-קושמה, שהוא קדוש מאד למורקים. (1

מעתה סכנה גדולה צפויה גם לקיומו. אך עם שחרב -- אין רחמים בדין!

ה, איש החולה' (the seek man) – כך הוא שמו של העם המודקי זה (יובל שנים: אך עכשיו כבר הגיעה מחלתו עד למרום:קצה. לא עוד החולה" הוא, אלא ביוםם:. הוא לא מת עוד, מפני שקרָרגִין עוד לא הסכימו ביניהם, מי יעסוק בקכורתו.

היתה עוד תקוה אחת לעם הטורקי — תקומת האישלאם. ובאמת, גם עמי-אירופה היו מפחדים קצת מאימת ה"דגל הירוק". "די להכליף היושב בקושטה רק למפף בדגל" מחמד — ומיד יתקבצו אליו כל המיליונים של האישלאם, ואז — אוי לו לצלב!"—. המלחמה הראתה לדעת, שהאנגלים הימיבו לראות. אז, בשעה שנתלקחה המלחמה, היתה גרמניה מאיימת על אנגליה בהמוניו של האישלאם. על זה השיבו האנגלים: "אדרבה, קנאת הפליפות, שכל אחד מעמי־המזדח רצה לקרוע אותה אליו, תאכל את מורקיה".

אחדות האטונה לא אנדה את עטי־האישלאם, כמו שאינה מאַגדת את עטי־ הצלב. וכשבאו המושלמים של הודו לפני ללויד = ג'ורג' לבקש רחמים מלפניו על מורקיה, השיב להם:

והדבר פצוין! כל עמי האישלאם מצפים לביאת הבולשביקים כאל ביאתים הגואל. בבירת־מורקיה אין איש – כמובן, פורקי – מכסה לא את שמחתו להצלחותיהם של הבולשביקים ולא את יגונו בשעת־מפלותיהם.

ב פור מ = ס עיד גגש אלי ברחוב עלם, שמראה אירופי לו בכל, אך ראשו, מוכתר בכפה אדומה, ושאל:

- כנראה. האדון מרוסיה. וכי באמת הבולשביקים תקיפים עכשיו כל-כך? וכשהרכנתי דאשי לאות תשובה של חיוב, צהלו פניו משמחה.
  - מה לך ולהבולשביקים? -- שאלתיו.
  - הם יתקנו מה שקלקלה מפלתה של גרמניה.

וכשאמרתי לו. שהבולשביקים בודאי יעשו שלום עם ממלכות-ההםכם, השיב, שאינו מאמין בזה. מכיון שהפרינציפים של שני הצדדים שונים מכל וכל.

ושאלות כאלו הציעו לפני גם בקאהירה מכל שדרות־העם: הסטודנט שבאר לי את סבתה של התהלוכה, שהיתה אז בעירי מורה-הדרךי שרוה אותי אל הפיראמידותי ומשרת האכסניה בשעה שגיהץ את נעלי.

ויותר מכל הפגישות האלו אופיית היא פגישה זו: בספינה, שהלכה מקושמה לפורט־מעיד, פגשתי על השולחן הערוך בפקידו של פייצא ל המלך או האמיר ? – כנפשכם וכרצונכם – שנסע מבירת הטורקים לעיר-הבירה – כביכול – של הסוריים. כשנתודעתי אליו היתה שאלתו הראשונה:

- וכי כאמת מתיחפים הבולשביקים באהבה אל האישלאם ?
  - אל האישלאם? -- חזרתי על דבריו בשאלה.
    - יכן, אל האישלאם! ---

וכשאמרתי לו. שהכולשביקים מתיחסים באופן שלילי לכל דת, ובודאי גם להאישלאם, היה כמשתומם וגם לא האמין לדברי.

ואני שמעתי. — אמר, — שהם. למשל, סוגרים את בתי־התפלה למצרים. אך לא של האישלאם.

בה רוקמים אגדות!

אגדה כזו בפי פקיד גבוה בודאי סימן של מפשות היא. אך מה היא אגדה זו בבלל אם לא — סימן של רקבון?

#### נ. המורחי.

לא על ה.מזרחי" במרכאות כפולות אני מדבר. אלא על המזרחי ממש, המזרחי הפשוט, כלומרי על היהודים, היושבים בארצות־המזרחי

מה אנו יודעים מהם ?

אנו יודעים, שהספרדים הם ה,פרנקים", שבאים לפעמים לארצות=המערב ג נושאים "כפות אדומות" על ראשיהם וכתונת ארוכה על גבי המכנסים, מספרים נפלאות על ירושלם וקברי מלכי בית-דוד ודוברים עברית מגומגמת. גם יושבי=המזרח מן האשכנזים מדברים עליהם בלשון "הם": יש "להם" בתי-כנסיות — שמעו והשתוממו! — כמו "אצלנו". הם" נושאים אשה על אשה, מדברים ביניהם באיזו לשון בלתי-מובמת ומתפללים רק בפתח בין המנהגים "שלהם" יש הרבה מנהגים בלתי-ירועים לנו.

ואף-על-פי שיש עתה הרבה אשכנזים בארצות-המזרח: אינם מתקרבים לאחיהם הספרדים ומיסדים תמיד עדות בפני עצמן. האשכנזים מבקרים לפעמים את בתי-הפנסיות של הספרדים, אך לא לשם תפלה, אלא מתוך סקרנות. מספרים נפלאות, שבעיר פלונית. בשנה פלונית, קרה מקרה שנתחתן פלוני הספרדי, הס'ט, בפלונית האשכנזית. מראים באצבע על פלוני הצעיר שנולד מתערובת של ספרדי ואשכנזית. כמעט מולאטי !

אין לך דבר, שמרחיק כל-כך עם מעם, עדה מעדה, כהבדל ה"ה", י". אנו מתיחסים לעמים אחרים בלי אחבה, ולפעמים גם בשנאה גלויה, מפני שאין אנו מבינים את חייהם. א נו מתיראים אנו מן הנוצרים, שעושים מעשים זרים לנו בחגיהם שלהם. ויהם מאשימים או תנו במצות אכילת דם נוצרי. בימי משפטו של ביילים אמר נוצרי אחד, פרופיסוה, ודוקא בקי בעניני=היהודים.

איני חושד את חיהודים, שהם שוחפים ילד נוצרי לחג. הפסח. אך ככל זאת יש להם (לא לפולם, כמובן) מנהגים זרים, שאין הדעת סובלתם, למשל, המצה, התלויה כל השנה בפנה היותר חשובה בכיתם (עירובי=חצרות). למשל, הפקום השחור על≟ני חדלת הפכימו, שכל אלה מנהגים מחרים הם.

הדברים לא הגיעו עוד לידי פירוד כזה בין האשכגזים ובין הספרדים. אך' אם מצב-הדברים לא ישתנה. נזכה גם להאשמות הדדיות ובלבולים שונים. והרי גם עתה כבר הגענו לידי כך, שאף קבלת-שבת תחת צל ה״כותל המערבי", נוכח האבנים שאחדו את כל היהודים מדן ועד באר-שבע, אינה אפשרית לשתי העדות ביתדי כשראיתי בפעם הראשונה את ה"כותל", פרצתי בבכי למראה שארית מחמדינו מימי-קדם; נכשראיתי את הספרדים והאשכנזים המתפללים על-ידו, וכל עדה ועדה פונה לקרן=זוית שלה שלא להתערב, חם ושלום, האחת בתברתה, בכיתי בדמעות שליש על החורבן השלישי.

פירוד-בין-אחים זה כבר גרם לנו הפסד מרובה. תנועת-התחיה שלנוי שנפחה רוח-חיים בעצמות היבשות של בקעת-הגלותי כמעט לא הכתה גלים בין הספרדים כלל. יש ביניהם ציוניים וציוניות, חברות והסתדרויות. אך ברובם תנועתנו להם ציוניות של נשפי-חשק, של רקודים ומחולות. התחיה עוד לא לקחה בשבי את הנפשי עוד לא האירה את ההכרה הפנימיתי עוד לא הכשירה את הדור...

והפלא גדול. יהודי-המזרח חיו בתנאים היותר מוכים להתפתחות היהדות. בארצותהמערב היינו נרדפים על צואר עד המאה התשעיעשרהי וברוסיה, ששם יושב רוב
היהודים, לא פסקו הרדיפות עד היום. כשקצבו להם, ל"מערביים" ממרומי-הכסא מעט
חירות ומעט אזרחיות. הביאו יהודי-המערב למישיביהם קרבן-תודה — את היהדות
וכשהתעוררה היהדות לתחיה בתחלת המאה הנוכחית, באה לידי הכרה, שאין דרך אחרת
להנה על היהדות ועל תרבותה המקורית אלא אבשונומיה לאומית שלמהי המלה
"אבשונומיה" היתה לצעקת הנפש של היהודי. הצעקה הולכת ומקפת את כל שדרותהעם. החל מן הבורגנים, שכבר נממעו בגויים וכלה בסוציאליסטן ששואף למלחמת מעמדות בתוך היהדות גופה (ה"סיימים", ובמקצת גם ה"בונד"). ואילו ה"מזרחיים" שהיתה להם אבשונומיה רחבה מאז ומעולם הלכו בעקבותיהם של יהודי-המערב ועוד הרחיקו ללכת מהםי ועוד גם זאת: המערביים הלכו מתרבות לתרבות ונשארו, לכל הפחות, בני-תרבות והמזרחיים הלכו מתרבותנו הגדולה והרחבה כים אל האפס המורקי
ולא שאלו מאנשי=המערב אלא את החיצוניות, הקליפה של יפת".

את הלשון העברית אין איש מהם יודע; ובקושטה. למשל, לא ידעוה אף רוב החכמים' שבהם. כמובן, יש יוצאים מן הכלל; אך לא עליהם תבנה היהדות החדשה: מועמים הם ביותר.

- הלשון העברית?! איזו לשון? לשון-הקודש? שמעתי שואל ומשיב. היה גם זקן ס'ט הדור בכפה אדומה, שהציע את שאלתו כך:
  - הלשון העברית? איזו לשון? זו של "בראשית ברא"? ---

בבתידכנסיותיהם בכל ימות-החול אין מנין לתפלה. ולמותר להגיד. שאין אף ספר אחד עברי בבתי-הכנסיות. מלבד סדורים קמנים ויבשים, דפוס-ו ו י נ ה , בלי באורים, בלי "מוסר" והנהגות-האדם. בביהכנ"ם הגדול של אירטקיי (קושטה) הראה לי השמש

פגאון "שמות" מפוזרים על הספסלים ותחתיהם. הצצתי אל תוכם וואיתי – דפים בודדים של איזה ייחוק ליום" למקיבלים, שמבואר בדםי איך לאמור למנצח בנגינות" לפעמים ישר והפוף. אילו צרופי-שמות יוצאים מפסוקים שונים. רציתי לקחת לי דפים אחדים להתכינן בהםי אך השמש הזהירני שקרושים הם ואסור להשתמש בהם אלא לראותם בלבד. השערתי היא, שכאן לפנינו אולי שרידים מתקופת שבת יצבי. אך המקיבלים הקושטאים של זמננו מבינים כהם, כהתרנגול ב-בני-אדם". הם באים לכאן בשכת (במספר מועם) ובחג להתפלל בחפזון: כבר מצפים להם השוק ותעסק.

ב פולין מתלקחת מלחמה עזה ועצומה, מלחמה של חרף-נפש בעד מנוחת-השבת, וכאן, בקושמה שהרשות לכל איש לשבות את שבתו. עשו היהודים בעצמם את שבתם חול. הנוצרי סוגר את הנותו ביום הראשון, המושלמי — ביום הששי, והיהודי? — חנותו פתיחה תמיד.

בשנה זו חל הג-המצות שלנו ביום אחד (יום הראשון) עם הפסחה הקתולית וייום-הבשורה" להיוונים. ולפיכך החנויות של הנוצרים למיניהם סגורות. ורק חנויותיהם של המתשלמים (מדוע לא ?) והיהודים היו פתוחות.

הצעירים מישראל, מקושטים ומגורצים, מחלקים את עתותיהם בין חשוק ובין בתי-הדקוד וגבלים ללא־תודה וללא דרך-ארץ. האינטֶליגנציה היא יותר צרפתית מן הצרפתים עצמם . . . .

ואף על פי בכן עוד לא אבדה תקותם. גדול כחה של התחיה שלנו! היא נגעה רק בקצה במזרחי הנרדם — והנה הוא, המזרחי מתעורר ופוקח את עיניו.

הוי. אילו ראיתם, איך גם שם בוכה הנשמה היהודית, המשוקעת בי<u>ון הקליפות של</u> השוק. במ"מ שערי פומאה של מקח וממנר, על הפירוד בין הדבקים. מתגענעת לשם יחדה מפרכםת לקראת התפארת שבמלכות!

קושטה. אחת מן המבואות המטונפים, שמוליכים מ בְּרַה המלוכלכת ל ג א ל א מ ה המזוהמת. איזה יווני נושא על כתפיו תיבת-זמרה מקושטת בצעצועים. אחריו הולך יווני אחר ומנענע את האופן. מן התיבה מתפרצים קולות צרודים, שהולכים ומצטרפים — בקושי גדול — למיני נגונים. מקצועה של תיבה זו — הימנונים שונים. ובכן — המארסיליזה החצופה, "יציל ה'" המתחסד, "יענקי דודל" האָץ וְדַץ! והנה... שמעו נא. שמעו: יעוד לא אבדה תקותנו"...

היינו חבורה עליזה שעברה דרך המבוי האפל הזה. כששמענו את הימנוננו העניו מפורש יוצא מן ההַאמֶּרִינְקָה של היווני נתפעלנו ונתרגשנו. והמלים של השיר — ודוקא בנוסח הגולה—התפרצו מעצמן מתוך גרוננו.

והתיבה מיַללת ומתנַפחת. ואנו שרים, מחריזים חרוז אחר חרוז. כנופיה קשנה של כפות אדומות עומדת ושומעת כפה פעור ובעינים מאירות. זהנה אך נסתיים החרוז (גנ)

האחרון: "רק עם אחרון היהודי — אחרית תקותנו", — ומן הכנופיה נפרדה כפה אחת, מתקרבת אלי, חומפת את ידי, לוחצת אל הפה ומנשקת. ידי רמובה מדמעותיה. הוא אינו מבין את פירוש-המלות; אך הוא שמע את שירת-התקוה של העם, — והרי הוא מאושר עד כדי ליפול על צוארי איש זר, עד כדי לבכות.

ובאמת, המזרחי אוהב את עמו אהבה עזה. הוא אינו כופר בלאומיותו. הוא נושא אותה על נס. לפעמים, עד לידי קוריוזיות. על הגשר (בה"א הידיעה), שהוא בבחינת בכל מפני שפע ההמון הרבגוני העובר עליו תמיד. פגשתי בפעום אחד בן שש שנים. כפה קשנה, כנהוג, על החזה דבק סרט ועל הסרט מרוקמות באותיות זהב המלים: "בן=ישראל !". ומפני כן עשו היהודים ללאומיותם בקושטה לתומם, שלא במתכוין, יותר משעשו היהודים בארצות=החירות. קושטה היא עיר אינטרנאציונאלית ועל השלמים של היכלי-מרקוריום המפוארים שלה כותבים בכל מיני לשונות. וגם הכתב האשורי לא נפקד מקומו. אבל עד עכשיו היה הכתב — כתבנו והלשון היתה — הלשון הספרדית. ובימים האחרונים הופיעו גם שלמים כתובים בעברית גמורה.

? מבארים הקושמאים את בורותם הנפלאה

פעם אחת נכנסתי לחנות של בּסָם (Droguerie), כדי לקנות דבר-מה. אל שולחן ה"פריון" ישב איש זקן. כפה אדומה על ראשו, בפיו הקנה הארוך של הנרגילה והוא קורא בה"צבח". מורקי מהיר... והמורקי קם ממקומו נזדקף מלוא-קומתו, הצהיל אלי פנים ושאל בטון של חבה:

- ? ישראלי
  - !10 -
- שלום על ישראל! ---

ברכה יפה ומקורית זו, כסכורים אתם. שיצאה מפי אדם יודע את לשונגן מפרותנו? — לא אף לקרוא עברית אין זקן זה יכול. כלומר. אינו יודע אף להתפלל.

-- האפיטרופסים שלנו היו בעוכרינו -- באר הוא את סבת אי־דיעתו. עד חצי המאה שעברה היה הספרדי יודע רק שלש לשונות: הספרדית -- לשון־המשפחה, הטורקית -- לשון־המדינה. ולשון-הקודש -- לשון התפלות והלשון המחווכת בין אחים מרוחקים בזרוע. כשנכנסנו תחת הפרוטקטוראט של ה-אליאנס", שפתחה בשבילנו בתי-ספר, התחלנו ללמוד את הלשון הצרפתית והיא נעשת העיקר בתוכנו. ידיעת הלשון הצרפתית לא הכבירה עלינו כל-כךי מביון שהיא קרובה ללשוננו הספרדית. וידיעת שתי הלשונות הקילו עלינו את ידיעת הלשין האיטלקית. ומשנתרבו היוונים והארמינים בארץ ומשנדל כח־השפעתם על החיים. צריך היה ללמוד גם לשונותיהם של העמים האלו. והלשון הטורקית -- ממילא משמע, שצריך לרעתה. ובכן נעשינו "פוליגלוטים". האלו. והלשון הטורקית -- ממילא משמע, שצריך לרעתה: הלא כך עשו גם אפימרופסינו; והם, המשכילים. המאושרים, בעלי העולם-הזה, היפים והמונהצים, הלא יודעים

מה מוב לאדם!

הוא דבר בהתלהבות עצומה. כאילו רצה לגלות ברגע אחד את כל לבו, כאילו צפה לאותו רגע, שבו יהא יכול להתוודות ולהקל מעליו את משא־לבו.

באמתי בושה וחרפה לנו בפני אחינו האשכנזים. אתם מדברים בלשון=הקודש ואנו, הס'מים, בני=בניהם של ר' יהודה הלוי ושל בני־עזרא, בני=בניהם של גאונים עמודי=התורה. ממששים בתוך התנ"ך באפלה... בן יש לי, בן יחיד, דוקטור הוא-מה אינו יודע. בני זה? — את הכל הוא יודע! אך את לשון־הקודש אינו יודע! לא למדתיו. לא הלכנו נגד המודה.

עוד נשמה עיטילאית בוכה ומיללת על גורלה.

את כל הדברים האלה דבר בלשון צרפתית ספרותית, שהיא באמת הלשון השלטת בין יהודי-המזרח.

בשעה ששהיתי בקושמה עבר דרך שם בדרכו מירושלים לרומי מוניסיניור דיבוא. בקושמה בקר את מוסדות-החנוך הקתוליים, וביניהם גם את בית־ספרה של ה.אליאנס".

המנהל קדם את פני המונסיניור בלשון צרפתית מהורה. בא-כחם של המורים ברך אותו בלשון צרפתית מהורה. אחת מן התלמידות ברכה אותו בלשון צרפתית מהורה. והמונסיניור שמח ואחד מן התלמידים קרא מזמיר של תהלים בלשון צרפתית מהורה. והמונסיניור שמח מאוד בצרפתים המהורים, וכל עתוני-קושמה, לרבות את השחר" (Aurore) הציוני, כתבו על הבקור המצוין הזה בנוסח: "אשרינו שזכינו לכך!".

היתה אפשר אחת, שנתביישה באותו העונג הרב — והיא ה.אליאנס". ימים מועטים היתה אפשר אחת, שנתביישה באותו העונג הרב — והיא ה.אליאנס" שבו הודיעה לאחר בקור "מרומם" זה שלחה האליאַנס" למודים העבריים. מה זאת ? תישובה ?! בדבר החלשתה להוסיף על השעות, שהוקצבו ללמודים העבריים. מה זאת ? תישובה ?! ואולי ? ... אולי לחש להם המונסיניור. שאחר כל" הכבור, שנחלה הצרפתית,

לא רע לשים עין גם על העבריה העזובה והשוממה.

### ר. אבר מדולדל.

ביום הראשון אחר שבאתי לקושטה נכנסתי לחנות אחת של יווני — היוונים שם ידם בכל! — לקנות דבר-מה, — ולא יכולתי להסביר לו, להיווני, את חפציי מפני שהוא לא הבין לשון אחרת זולת יוונית, וללשון זו אין אני נזקק כלל. כבר רציתי לעזוב את החנות בלי קניה. אך זקן אחד, שנכנם אז לחנות וראה את עניינו, שאל אותי בעברית צחה:

עברי אתה ובוודאי אתה מדבר עברית? — הבה, אהיה אני המליץ ביניכם. מדבר אני בשמונה לשונות: עברית, רוסית, מורקית, ערבית, אנגלית, צרפתית, אישלקית וספרדית.

בעזרתו של "פוליגלוט" זה גמרתי עד מהרה את המקחיוהממכר וביחד עם איש

שיהי יצאתי החוצה.

- בודאי אדוני ספרדי? -- שאלתי אותו.
- לא! לא ספרדי ולא אשכנוי, אלא קראי!
- קראי? חזרתי על פלתו האחרונה בתמהון, כי לא הזרגלתי לראות קראים --דוברי=עברית.
- בא הוא ? בא הוא הוא יכרי אני ? בא הוא הוא בשאלה על שאלה.
  - חם וחלילה! מי אומר כך?
- אתה לא אמרת כך בפירוש. אך שמעתי זאת מתוך פליאתך. ובכלל יודע אני, שהרבנים אינם חושבים אותנו ליהידים.
- לצערי, איני יכול להכחיש את המציאית. הצדק אתך. הקראים ברוסיה והם הרוכ חוציאו את עצמם מכלל־יהדות. הם קבלו שם זכויות. . . "ויתערכו בגוים וילמדו מעשיהם", ימה שמס וזכרם.
  - את שם מי אתה מוחה?
- את שם הגויים, שם עמלק, על-פי המצוה הכתובה בתורה. ואת שמם של קראַי־רוסיה, שמחו בעצמם את שמם מספרנו הקדוש.
  - עד שאתה מוחה את שמם. נסה-נא לקרב את המרוחקים -
- איך, למען השם? לפשר בין שני חלקי עם קשה-עורף דבר קשה!
  ואתם, הרבנים, רכי-לב ורודפי-שלום אתם? הלא הרבנים שלכם אסרו את החתון בנו.
  וכי מפני שאין אנו מודים בתלמוד אין אנו בני-ישראל כמוכם? ומדוע אתם נוהגים בנו על-פי הלאו של "לא. תתחתנו", כאילו משבעה עממין" אנו? —

בארתי לו את שעם האיסור, שהיה לישיחה בפי כל ברוסיה לפני חמש-עשרה שנה.

הנה שעם לפנם! — אך שמע-נא — עכר הוא מענין לענין: — הנה אומרים, כי ישיבו את ארץ≈ישראל לעם-ישראל. וכי גם אז תוציאו אותנו מן הכלל ₹ הלא יש לנו חלק בארץ כמו לכם. ובכלל, מה זאת "לנו" וולכם" ₹ יהודים אנו כולנו, בני אברהם, יצחק ויעקב!

עניתיו מה שעניתיו ונפרדתי מעליו. אך פגישה זו עוררה בי מחשבות הרבה. הלא הצדק אתו. כלום לא יהודים הם הקראים, צאן אובדות של בית=ישראל? הלא הצדק אתו כפר=היוחסין עד לאברהם, יצחק ויעקב, נושאי=ההבטחה ביחד עמנו נלחמו בעד חיהות יהודה וישראל, ביחד עמנו ראו שני חורבנות וביחד עמנו היו מצפים לגאולה. והסכסוך שלנו? "שאר במשפחה"! כי מי מאתנו, הרבנים, יתפאר, שחי הוא על-פי התלמוד? — לא נכחדו ש"כופר שאני"! אך מה עשינו לקרב את הצאן האובדות האלו? נסענו לכו ש בשביל להכנים תחת כנפי השכינה

אלפים אחדים של פלשים שחורים, שנקרעו מעל האומה. נסענו ל סי נ ה בשביל לכלול בתוך העם מאות אחדות של "בני=ישראל" צהובים. שמתפללים לעצמות=אבותיהם. והרי אבר מדולדל זה של קראים עדיין הוא מפרכם ועוד לא נקרע כולו. עדיין הוא פונה למזרחי שולח את תפלתו ל"אהיה אשר אהיה" בלשון=הנביאים. ולמרות כל זה אחינו הקראים הולכים ונמקים. הגלות בין המאמארים הסירה מהם את האצילות היהדותית והפכה אותם לבורים ומנושמים. חנינתה של נֶקאמרינה השניה, שנתנו להם זכויות והבדילה אותם מעם=ישראל. הפילה עליהם תרדמה, ואיסור-החתון—מצד הרבנים — נתן לפניהם שתי דרכים: המבילה או חתון בקרובי-משפחה. והרי שתי הדרכים הללו גם יחד מוליכות אל הכליון.

הטובים שבהם הרגישו תמיד את הנחיצות להתקרב, לבקש את הדרכים לכך. אך התחבמים" שלהם, שנעשו שתדלנים לפני הרשות יותר ממדריכים דתיים ולאומיים, -- הם המעכבים.

וה ביהודי, שקם לתחיה. אל נא ישכח את האבר המדולדל הזה!



# אַהַרוֹן אַהַרוֹנְסוֹן

(אזכרה).

אורות וצללים שמשו בערבוביה באהרן אהרנסון. שמת מיתה משונה ועדיין לא נספר כהלכה. אבל מעלותיו וחסרונותיו גם יחד ציינו אישיות גדולה, בלתי-מצויה, שהיתה, בכל המובנים, משכמה ומעלה גבוהה מכל סביבתה.

כשרונות בלתי־מצויים, שאיפה לגדולות, תפיסה מהירה, מבט חד. כח מפליא לעכודה גופנית ושכלית, התמדה עקשנית בהשגת המטרה. רצון־ברזל בלתי־נשברי שהגיע עד לידי עריצות, מזג חם ומהרגש בנקלי אופי תקיף ובלתי־נכנעי — כזה היה אהרונסין, ובזה רכש לו אויבים ומעריצים. את מעריציו רכש לו על־פי רוב בחוץ־לארץ, ואת אויביו — פה, בארץ.

קשיות-המזג ותקיפות-האופי עשוהו לאיש ריב ומדון לכל עסקני-הארץ. הוא שנא תכלית שנאה את העסקנים הגמישים ואת הגמישות שבעסקנות. כי הוא היה מאלה, שהחיים יכולים לשבר אותם אבל לא לכוף את קומתם.

מראשית דרכו על שדה-החיים הראה את תקיפות-אָפּיוּ. כשגמר את חוק למודיו בבית-הספר לחקלאות בגריניון, בקרבת פאריז, שלחהו הבארון רוששילד לסדר ולנהל את מושבת מתולה, שנתיסדה אז. אהרונסון הצעירי שלא הגיע אז לשנת-העשרים לימי-חייו. נגש לעבודה — ונכשל תיכף ומיד. הוא חבר תכניות רחבות, שהפקידות הביטה אליהן בעין לא-שובה. הוא ראה את כל הרקבון שבשיטת הפקידות ובהיותו חביב-הבארון חשב, שדי יהיה לו לכתב לבארון כדי לשים קץ לכל הגעשה. אבל הוא נפל ברשת-הגרגנות, ששמו לרגליו פקידי הבארון ושייד בראשם וכשראה, שאין בידו לתקן כלום ושהוא יהיה רק כלי-שרת בידי הפקידות ויתנוונה מהר, לא חשב הרבה והגיש את התפטרותו. הוא מסר את מתולה לידי פקידי הבארון, מהר, לא חשב הרבה והגיש את התפטרותו. הוא מסר את מתולה לידי פקידי הבארון, רכב על סוסו והלך לשוט בארץ לארכה ולרחבה. ומאז מתחלת חקירת-הארץ שלו.

איש לא אהב את ארץ־ישראל כמוהו, מפני שאיש לא הכירה כמוהו. פעמים אחדות בשנה היה עובר אותה לארכה ולרחבה, מעבר לחרמון צפונה ועד דרומה לים המלח, מן המדבר הגדול מזרחה ועד הים הגדול מערבה. יחיד, או בלוית משרתו הערבי, מילידי־הארץ, חדר לכל הפנות הנדחות. לכל נקיק־סלע, עלה על כל ההרים והגבעות וירד לכל עמקי־העמקים, למד להכיר את כל החריצים ואת כל הנחלים. הוא גלה את כל מסתרי הדומם והצומח שבארץ. אוסף העשבים והצמחים שלו, שאסף בעצמו, הגיע ליותר מעשרים אלף אֶ כם מפל ארים. על הקולקציה הגיאולוגית שלו היה רגיל בלאנקנה ורן \*) להגיר, שיש בה כדי להספיק חומר לעשרים שלו היה רגיל בלאנקנה ורן \*)

<sup>\*)</sup> חוקר גרמני, שהוא ידוע בתקירותיו הגיאולוגיות בארצנו. ביחד עם א הרונ פון ועם הוואולוג א הרוני השתתף באכספידיציה מדעית לים - המלח וסביבותיו.

או יותר דיסרמאציות.

אין "פלא, איפוא, שהוא הוא שגלה את החטה המדברית, או את "אַס־החטה". עשרות בשנים התחבטו החוקרים בשאלת המולדת של החטה. במוזיאון בווינה היתה מונחת עשרות שנים שבולת של החטה המרברית. שהביא עמו מנסיעותיו בארץ-ישראל. ביהוד מסביבות־החרמון, חוקר אחד, קאוצ'י שמו. ומאז לא יכלו למצא אותה עוד פעם. הפתופיסור לבושאניקה והעסקן הציוני הידועי אושו ווא רבורגי פנה לאהרון אהרונסון, שיתעסק בזה. אהרון אהרונסון נגש לענין ברצינות, שציינה את כל שאר עבורתו. ומה גדלה שמחתו כשמצא חמה מדברית זו על רמות הריכנען שבקרבת ראש = פנה. בן אכר מזכרון-יעקב הצליח למצוא עד מהרה מה שחוקרים ונוסעים לא יכלו למצוא במשך עשרות בשנים!... ולא רק שמחתו גדלה. שמחו כל הבוטאנאים לתגלית זו. אהרונסין הלך בעקבות החמה מהר-כנען עד לראשי-החרמון עד המקומות. ששם הצומח מתחיל להיות אלפיני לכל אורך הדרך מצא אהרונסין את החמה בכל צדי-הדרכים. הוא ראה שהיא גדלה בקרקעות היותר רעים בזבורית במקום שכמית הלחות מגעת למדה היותר "פחותה. אהרונסון שם לב ביחיד לסגולה מיוחדת זו של החטה המדברית וראה בה הרת תקופה חדשה לגידול החטה על פני כדור-הארץ. הוא ידע. שהחמה של זמננוי החמה התרבותית, זו שהשתלשלה במשך מאות דורות ונעשתה מחשה מדברית חשה תרבותית, דורשת את הקרקעות היותר משובחים, את העידית. "קרקע של חשה" — שם זה נעשה שם-נרדף לקרקע היותר שוב. איך התפתחה החמה ושנתה את כל סגולותיה המכעיות, עד שמצמחי שמסתפק במעום שבמעום של לחות, נהפך לצמח, שדורש את הכמות הגדולה של לחות וחמרי-מזון? שאלה זו הביאה אותו לידי רעיון טבעי, שצריך לקחת את החטה המדברית ולהתחיל בה שורה של נסיונות, עלרידי זווגים ועל-ידי הרכבה, כדי למצוא את האפשרות לגדלה על-פי סגולותיה הקדומות, כלומר: להביאה לידי מצב של חמה תרבותית וביחד עם זה — לשמור על סגולותיה הטבעיות הקדומות. מכאן — אפשרויות בלתי-מוגבלות בשביל האנושיות. עכשיו רוב הקרקעות של כדור־הארץ הם חרבים ואינם מסוגלים לגידול חטה. אם אפשר להביא את אם־החטה לידי כך שתעשה חטה "תרכותית. ולשמור על סגולותיה המיוחדותי אפשר יהיה להטוך מיליונים ומיליונים קילומטר של קרקעות, שעכשיו אינם מסוגלים לגידול חטד, לקרקעות של חמה.

מלבד זאת. עם תגלית זו נפתחה תקופה הדשה להקירות כל תולדות הציוויליזאציה האנושית מולדת החשה נהשבת בצדק למולדת הציוויליזאציה כולה. אדמת־ישראל נעשית על-ידי תגלית זו למולדת-הציוויליזאציה.

בן האכר מזכרון=יעקב, שחוג קמן של מכירים ידעו להוקיר איתו ואת כשרונותיו הגדולים, נתפרסם מהר על ידי תגלית זו בעולם הבומאנאים. אמריקה, שבחקלאות היא הגדולים, נתפרסם מהר על ידי תגלית להתעניין בתנלית זו, ביחוד מצדה המעשי. על־ידי השתדלותו של הפרופיסור ווארבורג נשלח אהרונסון לאמריקה הצפונית כדי לקשר שם קשרים ישרים עם גדולי המדע הבומאנאי והחקלאי, העיוני והמעשי.

לאחר שעבד אהרון אהרונסון בקליפורניה כשנה ומחצה הציעה לו הממשלה האמריקנית קתדרה לחקירת החשה המדברית ולנסיונות עיוניים ומעשיים. אבל אהרון אהרונסון דחה את ההצעה. על-ידי יחוסיו עם גדולי המדע והממשלה הצליח לעורר אחדים מעשירי-היהודים באמריקה, שייסדו תחגה לנסיונות דוקא בארץ־ישראל. היהודים אחדים מעשירי-היהודים באמריקה.

באמריקה נתנו את הכסף לשם אמריקה, להראות העמים והשרים את פטריוטיתם. אבל מחשבתו של אהרונסון היתה אחרת. הוא רצה לתת לארץ־ישראל, לישובנו, תחנה לנטיונות לא רק לשם חקירה מדעית טהורה בענין החטה, אלא בכלל לשם דפתוח החקלאי של הארץ.

אחר הנסיונית בחשה הציג לו אהרונסון למשרה להראות לארץ את הדרכים החדשות לפתוח-החקלאות.

אהרונסון ראה והבין, מראשית עבודתו החקלאית בארץ, את השגיאה היסודית של כל החקלאות הארצישראלית של האירופים, הגרמנים והיהודים. הוא הסתכל בחקלאות המקומית של הערביים וראה. שהערבי המקומי מצליח הרבה פעמים יותר מן האירופי. הוא ראה, שאפילו הגרמני, החקלאי מלידה. אינו יודע לנצל את הסגולות המיוחדות של הקרקע מפני שאינו מכירן. לא העבודה האירופית עיקר. ההסתכלות בסגולותיו המיוחדות של הקרקע הארצישראלי. מצד אחד, וההסתכלות באפני עבוד־הקרקע של הערבי המקומי, מצד שני. הביאוהו לידי דהכרה, שלא אפני העבוד האירופי העיקר, שהעבוד הפרימיםיבי של המקומי יותר מתאים לסגולותיו של הקרקע של ארצנו מן העבוד המוכתר בשם "עבוד אירופי".

האירופי, מתחלה הגרמני ואחר=כך גם היהודי, לא שם לב כלל לזה, שאין הקרקע של ארצנו דומה בעיקרו לקרקעות-אירופה. אירופה היא נשומה וארצנו חרבה, כלומר: באירופה משטר=הגשמים הוא זה של הקיץ ובארצנו הוא זה של החורף. באירופה הגשמים והשלגים של החורף מהנים רקבובית בשכבה העליונה של הקרקע, ופארצנו, ששני שלישי השנה אין גשמים יורדים בה כלל והשמש מיבשת בקיע את כל הצמחים ואת כל עלי-העצים הגושרים, אין רקבובית מצויה בה אלא בשכבות העמוקות. שרשי=הצמחים צריכים, איפואי לרדת כאן למטה בקרקע בשביל לחפש להם את חמרי-המזון ואת הלחות הדרושה לחמרי-המזון בשביל מסמוסם. שבלעדיו אין המרי-המזון יכולים להזין את הצמחים. כמות הגשמים בארצנו אינה פחותה כלל מכמות-הגשמים בארצות נשומות. השאלה היא: איך לשמור את כמות הלחות שבתוך מכמות-הגשמים בארצות נשומות. השאלה היא: איך לשמור את כמות הלחות שבתוך הקרקע, שלא תתנדף במשך חדשי=הקיץ?

בפתרון שאלה זו גלום סוד הצלחתה של החקלאות בארצנו כמו בכל הארצות החרבות-למחצה.

הקרקע שלנו דורש, איפוא, לא עבוד אירופי סתם. אלא עבוד מיוחד, שיתן אפשרות לשמור את הלחות בתוכה, לתועלת לצמחים.

אפני עבוד זה ידועים בכל הארצות החרבות. הם נקראים שם בשם מיוחד: "שיטת קמפבל" או "חקלאות חרבה". ובאנגלית "דריי־פארמינג".

בגידול=דגן הציג לו אהרונסון למטרה להראות את התוצאות של שיטה זו. הנסיונות הצליחו. בלי זבול, בלי השבחה על-ידי החזרת חמרים מזינים לקרקע מן החרץ, זרק על=ידי עבוד, בהתאם לסגולותיו של הקרקע, הצליח להוציא ממנו יבולים של חטה ושל שעורה עד ארבעים ועד חמשים שערים.

אין אני בן-סמך בעניני-חקלאות ואין אני <sup>מֵעוַ</sup> לחוות דעה בענינים אלה. אבל. בתור <sup>עַר-</sup>ראיה, מותר לי להעיר, שהתחנה לנסיונות היתה מלאה ענין לחקלאים. במשך השנים המועשות של קיומה נעשו שם נסיונות לא רק במיני הדגן, אלא גם בנסיעות-בעל מרובות. יותר ממאתים וחמשים מין ובני-מין של גפנים היו בתחנה. בפודים ואפילים, כאלה שבשלו בסוף תמוז וכאלה שבשולם כבר היה בא בתחלת פיון. היו עשרות בני-מין של תות. נעשו נסיונות במינים ובני-מינים של עצי-זית ועצי-תאנה. הרבה מינים ובני-מינים של עצים הוכנסו על ידי אהרונסון אל הארץ. בתחנה נעשו בהם נסיונות של התאקלמות ושל התאזרחות.

עיקר רעיונו של אהרונסון היה — לפתח, לשכלל, להשביח ולשפר את המינים ובני-המינים של הארץ עצמה, של אזרחי=הארץ. של "הצומח=האזרח", אלה שנולרו בארץ או שהתאזרחו בה, משנים קדמוניות או מזמנים יותר מאוחרים. למינים ולבני= המינים האזרחיים הקדיש אהרונסון מחשכה מיוחדת. מפול מיוחד, עבודה מתמדת ומיוחדת. הוא ראה בהם את עתיד-הארץ ובכר אותם על כל שאר המינים. הוא התיחם כמעט בזלזול לנסיונות להכנים אל הארץ את מיני=הזית האירופיים וחשב. שהשבחת הזית של ארצנו. של האזרח יכולה לתת תוצאות הרבה יותר מזהירות מכל מין זית אחר. וכך היה יחסו גם לשאר מיני העצים. הוא חפש תמיד בצומח של הארץ את האזרח. הרבה עצים, שכבר נשמדו מעל פני ארצנו ושנשאר מהם לפלימה רק מספר-אָכסמפלארים מצומצם מאד או רק אכסמפלאר אחד, מצאו באהרונסון את גואלם. הוא הכניסם לתחנה זרעם במשתלות והעביר את השתילים למקום=גדולם התמידי ; וכך חדש את ימיהם כקדם. הוא בקש תמיד את האכסמפלארים יקרי-המציאות, חקרם, הסתכל בסגולותיהם ונסה לשתלם מחדשו לתת להם עדנה אחרי בלותם. הרבה מיני שיטים עתיקות מצא בארץ באכסמפלארים מועטים, והוא שפל בגדולם כאב בגידול-בנים. אהבתו לצימה של הארץ היתה בלי מצרים. הוא הי עמו. הוא כאילו היה משוחה עמו. כאחד מן הקדמונים שלנו ידע "שיחת דקלים" ו.שיחת-עשבים". הוא היה רגיל לומר, שהוא יודע ומכיר את רצונם של צמחים, את דרישותיהם, את שאיפותיהם, את נשמתם. בהערצה היה מדבר על הפסיכולוג של הצומח משר לינק, זה שתאר את שכלם של הפרחים לכל גוניו ולכל פרטי= התחכמויותיו בשאיפתו לקיום-המין.

לצערנו, חי לו אהרונסון את חייו המדעיים בודד מן הישוב, שקרא עליו חרם במלוא מובן המלה. בעיקרו בא יחס זה של הישוב אל אהרונסון לרגלי היחס שלו לעבודה העברית. אפשר היה לחלוק על דעותיו של אהרונסון בענין זה. הד"ר ק ל ו ז נ ר בספרו עולם מתהוה" הביא את דעותיו של אהרונסון מפי עצמו. בתור אדם, שהיה קשור בקשרי=ידידות עם המנוח, התוכחתי עמו לא פעם ושתים על ענין זה. לפי דעתי, לא צדק המנוח ביחסו השלילי אל שאלת העבודה העברית.

אבל החרם, שהכריזו עליו בישוב בגלל זה, היה שלא בצדק אף הוא. וחרם זה הביא לידי מרירות ולידי רוגז. הישוב כמעט פולו השביעהו ממרורים. בא הדבר לידי כך, שבשעה שבכל העולם המדעי התחשבו עמו כעם אחד מגדולי המדע הבוטאַני, בארץ עצמה נמגעו מלפנות אליו ומלשתף אותו למועצות החקלאיות. יחס זה הגיע הרבה פעמים לידי אבסורדום. פעם גכנסו אנשי-יהודה לישיבה חקלאית והחלימו לפנות למומחה במחלות-הצמחים במצרים כדי למצוא בו עצה ותושיה. באותה שעה היה מקבל אהרונסון מכתבים לא רק ממומחים במצרים, אלא גם מארצות אחרות. בבקשת עצות בעניני מחלות-הצמחים. הקוֹלְקציה הקריפטונאמית שלו היתה מן היותר מפורסמות בכל העולם המדעי. וכן גם הקולקציה שלו של הפטריות. היתה בתחנה לנסיונות שלו ספריה חקלאית של יותר מעשרים וחמשת אלפים כרך, הרבאריון

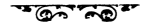
של יותר מעשרים אלף אֶכסמפלארים, מלבד שתי הקולקציות הנזכרות. ובחדרה ובעתלים (מגדיאל) היתה עבודה חקלאית, מדעית ונסיונית־ מעשית, ענקית. ואיש מן הישוב לא שם לב לזה.

באה המלחמה. כהרבה והרבה מאנש־המדע בחוץ־לארץ נמשך גם אהרונסון בזרם.
הוא כמעט עזב את עבודתו המדעית ונכנס כולו לעבודה מדינית. הוא היה מצד ההסכמה.
ועשה מה שעשה על דעת עצמו, בלי להתיעץ עם איש. כל המעשים האלה שייכים
ועשה מה שעשה על דעת עצמו, בלי להתיעץ עם איש. כל המעשים האלה שייכים
להיסטוריה של המלחמה. זהיסטוריה זו אינה נכתבת עוד ואינה יכולה עוד להכתב. דבר אחד
צריך בכל זאת להאמר: הכוונה היתה בלי שום ספק טובה. היו חכוכים בינו ובין אחדים
מהברי ההסתדרות הציונית. אבל הוא לא חדל לעבוד בשביל התגשמות־רעיוננו.
ועכודתו היתה פוריה. ביחד עם בין די הוד היכול גם אני להעיד, שמח לי ווייצ מאן
על התועלת הכבירה, שהביא אהרונסון לכל העבודה הציונית קודם היכר זת בא לפור
על התועלת הכבירה, שהביא אהרונסון לכל העבודה הציונית קודם היכר זת בא לפור
ולאחריה. השפעתו בלונדון וגם בחוגים האמריקניים היתה מן הבלתי-מצויות. ואהרונסון
מלא את פקודותיהם של מנהיגי-הציוניות בלי למרות את פיהם. פעם היו בינו ובין
חלוקי־דעות, שהביאו אותו לידי רצון להפר את המשמעת. אבל חיש מהר חזר בו
מדעתו, בא ונכנע ועשה את רצון־המנהיג.

מח אהרונסין בשעת מלוי-חובה לציוניות. בהיותו ממבעו עשוי לבלי חת, לא נמגע מלמלא תפקידים קשים שונים בין לונדון ופאַריז; וכדי להחיש את משלחתו היה מעופף באוירון. באחת מן התעופות האלה נפל האוירון הימה ואהרונסון נעלם לנצח (כ"ח אייר, תרע"ט).

איש=הפלאות היה כחייו וכאיש=הפלאות נפל ברגע שמלא את חובתו לעמו ולארצו. עובדה זו ראוי שתשתיק גם את מתנגדיו היותר קשים בחייו.

א. לודוויפול.



## בַּנְּבִיכ הַתַּחְתּוֹן.

מאת

### משה סמילנסקי.

8.

עברו רק הדשים אחדים מיום שחרב קצהו וצפוני של הגליל העליון "וד" המחריב הורמה גם על הגליל התחתון, מיום שגברה האנארכיה באזור" הצרפתי וקרבנותיה היו גבורינו יוסף מרומפלדור וחבריו, ארבע נקודותינו הצפוניות, עשרות כפרים של נוצרים ומאות נפשות, הופרה המנוחה גם ב"אזור" האנגלי-האנארכיה מחלה מתדבקת היא. מתחלה נתרבו הגנבות; אחר כך נתרבו ההתנפלויות על עוברי־דרכים, "ולסוף התחילו התנפלויות מאורגנות על המושבות. ומעניין הדבר יותר ששקטה" הארץ בצפון, מפני העונש הקשה של הצרפתים, שהפכו למעי־מפלה עשרות כפרים, הלך ה"סער" ונתגבר בדרום, וביחוד במרכז, בגליל ובשומרון, והאויר נעשה רְנַה פחדים ודם. מה הסבה "האמנם "מאן-רימו". כמו שגורסים אחדים משומנינו?

המצב בגליל התחתון היה, במשך כל שנות-ההתישבות קשה מבכל שאר חבלי־הארץ. מצד אחר, פתוח הגליל, בימי=הקיץ, כשמי־הירדן יורדים ומתיבשים, לקבוצות חשודדים, שבאים מעבר הירדן מזרחה, מהם "לרעות את עדריהם ולשוד ולגזול בדרך א רעי ומהם בכוונה מפורשת ל"הלחם" ולהחריב. כי לשבטים נודדים אלה יש כמעט תמיד "ענינים של ַדם" ביניהם לבין עצמם וביניהם לבין כפר זה או אפילו מחוז זה. הם באים ל"נאול את דמם" — ובין כך וכך הם שופכים דם נקי ופושטים על עוברים ושבים לתומם. ומצד שני סובל הגליל מתגרת היד הקשה של ה"עריצים". שנשארו לפליטה בארץ מן העבר הטורקי. לפני 50 — 60 שנה עדיין היו כל נפות-טורקיה הרחוקים מן המרכז נתונים כליל בידי העריצים הללו, שידעו לשלוט בכל הסביבה ולרכז סביבם משמר חזק של גבורים. אלה היו מתנפלים על אירחות-הגמלים, שמים מסים על ערים וכפרים ומרימים לפעמים דגל של מרד. ובכדי להגאל מידם היתה הממשלה המרכזית מְמָּנָה לפעמים אחר מהם ל"פחה" ומוסרת גם באופן רשמי את הארץ בידו; או היתה מסיתה שני פחות" כאלה זה בזה. הימים המובים" ההם עכרו, אבל שלפון העריצים הללו לא עבר מן הארץ ורק צורתו נשתנתה. אף בזמן האחרון קורם המלחמה היו תקיפים מאד. הם ידעו לקנות את לבותיהם של הפקידים הגבוהים מן ה..ואלי" ועד ה"פחה". וכל הפקידים הנמוכים עד הקיימקם ועד בכלל היו נמנים מקרוביהם וממקורביהם. ועל-ידי כך היו תמיד כידיהם גם גכיות-המסים, גם חכירת-המעשר וגם המשפש", ואת הארץ ישו לכל אשר ירצו. וגם קבוצות של שודדים נסתרים עמדו ועומדים תמיד מוכנים ליסר כפר ממרה זה או אחר על־פי קריצת־עינם בלבד. העריצים" הללו מרובים הם ביחוד בעמק, בסביבת ג'נין, ובהרים, בסבביבת ש"כ ם, ואף במרכזי הגליל", התחתון. והם הם שעינם היתה רעה תמיד במושבות העבריות, ולא מועשים היו הגליליים, שנפלו חללים על־פי קריצות-עינו של עריץ זה או אחר.

כך היה הדבר בימי העבר הטורקי הקרוב. עם כבוש הארץ על-ידי הבריטים חשבנו. שנצלנו ממאָרה זו. אבל לא כאשר חשבנו כן היה. הארץ, אמנם, שקטה קדושינו. בתקופה הראשונה. אבל הנה נתקלקל דבר-מה — והכל חזר ליְשְׁנוֹ.

הבידואים שבעבר הירדן מזרחה וכמדבר נתקלקלו על ידי המלחמה לגמרם. לשודדים הללו עדיין היתה איזו "מסורת" של "צדק" ושל "התחייבות" ושל "כריתת-ברית". כל זה התנדף כעשן. במשך שנים רציפות קבלו זה ב גם מצד המורקים וגם מצד הברימים — ורמו את אלה והללו. במשך שנים רצופית קבלו נשק משני הצדדים — ולא גלחמו מלחמה גלויה לא במורקים ולא בברימים. אלא היו פושמים על הנתשלים, על הבורחים, על הפצועים — ועל ה מתים. כל ה"מסורת" התנדפה. נשארו רק שוד וחמס גלויים וציניים. נשארה הכרה מומעית. שהכל צריכים להם. ונשאר הרבה נשק בידיהם. וגדולה חמתם של שודדים אלה על מושבות היהודים, שלפי דברי המסיתים הן באות-כהו של שלמין חדש, שאומר להחזיר את העולם לסדר ולעכודה ולכתת את החרבות והרובים לחרמשים ולמחרשות. וגם ה"עריצים" עינם רעה במושבות העבריות. עיניהם לא מחו מראות, שסוף שלמונם קרוב לבוא ושהמושבות הללו הן הן שמבשרות סוף זה. וגבר בהם רגש-הנקמה. וגבר גם הרצון לשעום בפעם האחרונה מנתח מוב. והם רמזו לקבוצות שודריהם הנגלים והנסתרים...

ועל כל אלה נוסף היחם המשונה של הפקידות המקומית.

המקרים המעציבים ב-אזור' הצרפתי היו כאש לנעורת גם לעריצי עבר־הירדן. ה-חשק נתעורר. נשארה רק השאלה: "מותר גם לנו או אסור?"...

והנה באו מאורעות, שכאילו פתרו את השאלה בחיוב: "מותר"...

קרה בארץ דבר, שלא היה מאז שלטה האנאַרכיה בארץ זוּ היו פּרעות בירושלם. לעיני השמש שדדו מאות אנשים את רכושו של היהודי. לעיני השמש נפצעו מאות אנשים ונהרגו ונאנסו מספר גכרים ונשים. ומכל המון השודדים והרוצחים הללו נדונו באופן קשה רק שנים וביחד עם השנים הללו נדונו דין קשה ואכזרי גם המגינים על נפשות אחיהם, על כבודם ועל רכושם. כדבר הזה לא היה אף פעם בארץ זו!

ואת המאורע המדהים הבין ההמון על־פי דרכו.

קבוצה של בידואים שמעכר לירדן נסתה לעבור את הירדן ב"גשר של בנות" יעקב" ולהתנפל על מיש מר = הירדן. אבל היא נתקלה במשמר צבאי והוכתה אחור-

קבוצה של בידואים מן ה,חולה" — ב,אזור" הצרפתי — בקשו להתנפל על אילת-השחר. אבל היא נתקלה בחבריו של יוסף טרומפלדור, הוכתה אחור והשאירה חללים בשדה-הקטל. ופקידי-הצבא, החונים בראש-פנה, באו והללו את המגינים על מעשם ושבחום על גבורתם. וכך אִשְּרוֹ את מעשיהם. את המגינים על מהרה ירד מחנה מזוין ומאורגן של בידואים מהרי-הגן לן, פנה אל אבל עד מהרה ירד מחנה מזוין ומאורגן של בידואים מהרי-הגן לן, פנה אל

המושכות שכגליל התחתון ונתקרב אל כפר-צמח (צמך). ובצמח עמד על משמרתו גדוד-צבא ברימי. ישהכה את מחנה-הגדואים. הפיל מהם המון חללים וגרשם אל בין ההרים.

ההתנפלויות של הבידואים לא הצליחו. ואז התנפלו הערביים שכני המושבות העכריות, על-פי קריצת-עינים של העריצים. על מרח הסמוכה לזכרון-יעקב, גזלו ורצחו; התנפלו על כרכור, גן שמואל ותל עד ש הוהוכו אחור; יצאו בזמן ההתנפלות על כפר צמח לשוד את המושבות היו מיברחים להסתפק רק בשוד דגניה ב', שהקדימה קצת לעזוב את מקומה; התנפלו על מלח מיה, גזלו ורצחו; והתנפלו על כפר - תבור שוב גזלו ורצחו.

בכל המקומות הללו לא היה צבא. והפקידות דנה את דין השודדים והרוצחים כדינם של חבריהם בירושלם: שודדי דגניה כ' מקצתם יצאו זכאים ומקצתם גדונו לשבועים של מאסר. שודדי מלחמיה ורוצחי-אכריה לא נידונו עדין כלל. לא נידונו גם רוצחי-מרח: משפטם עבר ל"משפט=השלום" הערבי, כלומר, לחברי ה"עריצים' עצמם. ואף רוצחי כפר-תבור לא נתפשו.

הבידואים לא הצליחו וה"עריצים" הצליחי. אפשר מפני שהצבא מכין מה שאין הפקידות מבינה או אינה רוצה להבין. הצבא מבין יותר, שאנארכיה—חרב-פיפיות היא. ואפשר בשביל כך יצאו שליחי המושבות מן הפקידות וידיהם על ראשם וממנהיגי- הצבא — בתקוה של הצלה מכליון.

.=

לאחר ההתנפלות על כפר=תבור נפל פחד-מות על הגליל התחתון. יצא הקול. כי לימים האחרונים של במבן׳ – חודש־הצום – מתכוננת התנפלות כללית על הגליל התחתון הוסיפו לספר, שההתנפלות הראשונה על כפר-צמח, שתכליתה היתה להחריב את המושבות, טעתה במקרה בדרכה, והפעם הבידואים מוכנים לסובב את המושבות ולהתנפל עליהן מצד דרום - מצד כפר-תבור ומלחמיה. יחם המושל ב מב רי ה אל המושבות היה רע. לאחר ההתנפלות על כפר-תכור מאן לקבל את באי־הכח של המושבות. וכשאַלה כתבו אליו מכתב קשה התרגז ואמר, שהם ראויים ישינקם, בהם אבל הוא ב טובולא יעשה כך. המשמרות הקלות במושבות הוסרו. הרדיפה אחר העדר שנגול מכפר-תבור ושמחירו עלה לעשרת אלפים לירה, נעשתה כאילו רק כדי לצאת ידי חובה. באייכחן של המושבות הבהילו את באיכחה של יק"א ואת באיכחו של ועדי הצירים. ואלה התיצבו לפני המושל הכללי בארץ ובקשו עזרה צבאית למושבות הגליל התחתון וגם רשיון לויין את בני-המושבות, שיוכלו לעמוד על נפשם בשעת=סכנה. המושל השיב, שהעזרה הצבאית תלויה ברצונו של המפקד הצבאי והוא, המושל הכללי עצמוי יבוא בדברים עם המפקד, ואם תשובתו תהא שלילית ירשה לזיין את בני-המושבות. באיבחם של הישוב פנו בעצמם אל המצביא. שקבלם בסבר פנים יפות, הבטיחם עזרה צבאית וגם נתן רשות לזיין חלק מצעירי המושבות. ולא עוד, אלא שעבר בגליל התחתון והעליון, נתן את הפקודות הנחוצות וסמן את העזרה הצבאית. שהתחילה מיד לצאת

בין כך וכך נתרבו הידיעות המרגיזות. שקבלה גם הפקידות. המושל של מבריה שנה את יחסו אל המצב תחת לחץ הידיעות הללו — ואפשר גם תחת לחץ אהר

השלח 450

ויצא אל המושבות לעודד את רוחן וללמדן כיצד להגן על עצמן; התחיל מפיל פחדים על הכפרים ודורש בחזקה למצוא את העדר של כפר־תבור. גם את העיר טבריה בצרו מצד היבשה ומצד ים-כנרת, כי יצא הקול. שהבידואים, שעברו במספר מרובה את הירד, במקום שנופל אל הכנרת, חושבים רעה על העיר...

באמת לא היה מקום לחשש שגורלו של הגליל התחתון יהיה כגורלו של קצה הגליל העליון, מכמה שעמים.

נקודותינו בגליל העליון היו קשנות, מועמות ובודדות. לעומת זה מונים אנו בגליל התחתון, בסביבה של נצרת ושל מבריה, חמש-עשרה נקודות עבריות, שבהן יושבות בערך אלפים נפשות עבריות, ובהן כחמש מאות מגינים, חוץ מטבריה. בין הנקודות הללו יש תשע, שאין להן שום חשש של אויב פנימי. מפני שכולן עומדות רק על העבודה העצמית. נקודותינו בגליל העליון היו קרועות מעל הישוב העברי שבארץ, עזובות בפנה נדחת, ואף מדרומו של הגליל העליון לא יכלו לחגיע לשם שלא בעזרתם של הערביים שכניהם. והגליל התחתון הריהו במרכז הארץ וכל נקודותיו קרובות פחות או יותר למסלת-הברול. והעיקר: נקודותינו בגליל העליון היו נתונות בסביבה אנארכית לגמרה ולא יכלו לצפות לשום עזרה מסודרת ולשום סיוע צבאי. שהרי הצבא הצרפתי הוכה שם אז ונסוג אחור בבהלה. לא כן בגליל התחתון. כאן חונה במקומות שונים צבא אנגלי, שהוא מוכן לתת עזרה למקום-הסכנה פחות או יותר בהקדם.

להציל את הגליל העליון היה למעלה מכחות־אנוש. ורק גבורים כיוסף מרומפלדור וחבריו, שראו בהצלה זו את ס מל התחיה והתביעה ההיסמורית שלנוי יכלו למצוא עוז בנפשם ולעמוד על משמרתם עד הרגע האחרון. התפקיד של הגליל התחתון היה הרבה יותר קל. כאן היה מושל עלינו להגן על נקודותינו במשך שע ות או, לכל היותר, במשך יום או יומים—עד שתבוא מן המרכזים עזרה צבאית. את התפקיד הזה מלא הגליל התחתון תמיד. וכל הישוב עמד לימינו. בשעה שעמד הגליל העליון בסכנה אחר הישוב לתת את עזרתו. אבל אין הישוב יכול לראות את עצמו אשם באסון לאומי זה: אפילו אם לא היה מְאַחר ואפילו אם היתה עזרתו גדולה פי שלשה ממה שהיתה, לא היה יכול להציל את המצב. מה שלא יכול לעשות צבא־הצרפתים אף הישוב לא היה יכול לעשות. אבל את העזרה הנחוצה לגליל התחתון היה יכול הישוב לתת. ולולא נתן, ולו קרה, חלילה, איזה אסון, היה הוא, הישוב, חייב, במובן ידוע, באסון זה.

והישוב נתן את העזרה- הקריאהי שקרא הגליל התחתון לעזרה. מצא הד בלבבות. נענתה ההנהגה הציונית המקומית ויצרה ביחד עם פקידות יק"א את האמצעים הכספיים הנתוצים- נענה. במובן ידוע. גם הקהל- ושוב פעם: בשורות הראשונות נענו הפועלים והתלמידים כמו בימי=ה התנדבות.

במשך שבוע ימים שלחה יפו הגלילה מאתים איש מוכשרים להגנה. הסתדרה עבודה של לערך שלש מאות איש כדי לסלול את הכביש שבין מבריה וכפר־צמח. שנטלה "אחדות-העבודה" בקבלנות מן הממשלה. נסתדרה קבוצה של עשרים רוכבים לשמור על הדרכים ביחד עם שומרי-הממשלה. שבגליל מבריה הם רובם יהודים.

כל עזרה זו היתה, אמנם, רק חזוק והוספה לעזרה העיקרית של הקשות הצכאית, שסדרה משמרות צבאיות חזקות ברוב המושבות ועל הדרכים, ומשמרות אלו עכדו שכם אחד עם ההגנה העצמית.

והסכנה עברה. ימי הרסב"ן והימים שאחריהם עברו והגליל התחתון יכול לחזור אל העבודה והיצירה.

כי הגליל התחתון, שכולנו היינו חרדים לשלומו במשך שבועות ארוכים, הוא החלק היותר נאה של היצירה הישות החדשה.

כאן, גם במושבות, אתה רואה אכר חורש, זורע, קוצר ודש בידיו ממש.
בכל מושבות יהודה ושומרון אתה מוצא חזיון כזה רק בזכר ון ביעקב. אבל,
אם גם במושבות-הגליל עדין חזיון זה ארעי הוא וביחד עם האכרים האוכלים את
לחם-אדמתם ביגיע-כפיהם אתה מוצא המון חַרַתִּים, —- ובכפר-תבור מוסרים אפילו
בימים הללו עדר של מאתים ראש בידי נכרים —, הנה רוב הנקודות הישוביות
כולן, ממסד עד המפחות, הן עמַל-כפיו של העובד העברי, מן הנטיעות בפוריה
ועד הניר שבדגניה ובכנרת.

כאן הולך ונוצר אותו המפום החדש של עובד הקלאי, שלא פסקו מלחלום עליו מימי ר' צ"ה קאלישר ועד הד"ר פינסקר. מן הד"ר פינסקר ועד אחד = העם ומאחד=העם וער חלוצי הפועלים החדשים ועד יוסף מרומפלדור.

"עובר=ארמה"... חן של קסם נפלא היה מלוה מושג זה בכל ימי-תחיתנו. והריהו הולך ומתגשם בחיים בגליל התחתון.

וכאן הולך ונוצר גם המפום החדש של מגן עברי, שבכל רגע מוכן הוא להשליך את מחרשתו מידו ולאחוז בחרב כדי להגן על ארצו וכבודו כאן, בשרות-הגלילו צמח ה"שומר", שהוסיף דף חדש ומזהיר על ההיסטוריה העברית, כאן גדלו מגיני תל = חי וכפר = גלעדי וכאן נמצאו גם בני האכרים הצעירים, שידעו לנפול בכפר-תבור כגבורים --- ואף להפיל ...

כאן, בגליל התחתון, צמח הישוב היותר חדש ומכאן יצאו כל הנסיונות החדשים. יש מהם שהצליחו ויש מהם שהיו כנפל. אבל כולן העידו שכאן דופק עורק-החיים החדש ומכאן תצמח גאולת = העובדה.

מכאן יצאה ה״קבוצה״, מכאן התחלה ל״מושב־עובדים״, מכאן תחילת ה״קווראַפיראַטיב״ ומכאן יצאה גם העובדת הפועלת העברית הראשונה.

וכאן נבראו גם נסיונות של חיים חברו תיים חדשים. אם ירצום החיים ואם לא ירצום, בכל אופן קסם של חדש בהם. וגם בתי-החגוך המשותפים בדגניה. ובתל-עדש קסם של דברימה, אשר טרם תבוא אל חקרו, מרחף עליהם... ארץ-הגליל, ארץ האכרים הקנאים, יש לקוות, שעתידה לא יבייש את צברה...

ודוקא על הגליל פשט המשחית את ידו להחריבו. פרא-המדבר פשט את ידו לבלע את התחלות-הקולטורה הקדושות של יום ק בוסל. של ישראל גלעדי ושל כל אלה, שבגיל ורעדה אנו מזכירים שמותיהם...

אבל יש יד עליונה ויש עין צופיה: מה שנוצר בקדושה -- יד-הטומאה לא תוכל לוי

עכשיו עברו ימי הסכנה מעל הגליל. עברו גם ימי הסכנה מעל כ ל הארץ. את מקום הממשלה הצבאית — לא הצבאית ממש. אלא החלק ממנה ה"עושה פולימיקה"

השלח 452

נשלה הממשלה האזרחית. ומה שקרה בימי פולם וסיעתו לא יקרה בימי הָרברט ס מואל. סמל הטוב, שיש בשלטון הבריטי. יש מקום לחשוב, כי מעכשיו יוכל הישוב העובד לכתת את חרבותיו למגלים וחרטשים. יש מי שידאג לו וייצור לו את האפשרות לעבוד בלבד. ההגנה, בכל הצורך ההכרחי, שיש בה בשעת-חירום, אינה יכולה להיות חזיון עומד קבוע. ועם שעת-החירום העוברת צריכה לעבור גם היא. לפעמים אין תפקיד יותר קדוש ויותר נעלה מתפקידו של המַנּן; אבל תפקיד קבוע של הגנה הוא אסון לארץ ולעובדיה.

אמנם. אין להעלים עין מן המציאות: עוד במשך הרבה שנים לא יחדלו הסכסוכים בארץ-ערב ועוד במשך הרבה שנים לא יהפכו הבידואים מקבוצות של שודדים לעדות עוכדות ויוצרות. ובמשך השנים המרובות הללו לא תמיד תהא המנוחה שירה בגכולותינו, לא בדרום־הארץ, לא בצפונה, והעיקר – לא במזרחה. עוד הרבה שנים תצטרך היד האחת לאחוז באמתרהבנין והשניה --- בשלח ,אבל זה העיקר: לא ש תי הידים בשלח! כשאנו באים ליסד מושבות חדשות, וביהוד במקומות הסמוכות לספר. "יש להביא בחשבון שתפקידן של המושבות הללו לא יהיה תמיד רק לעבודי אלא לפעמים אף להגן על עצמן — להגן במשך שעות או ימים עד שתכוא עזרה צבאית. ולפיכך צריכות המושבות להיות תמיד גדולות—עוד טעם חשוב אחד נוסף על כל הטעמים הכלכליים והצבוריים, ששוללים את זכות-הקיום של הנקודות הקטנות • ולפיכך צדיכים בחורי־המושבות לדעת גם לתפוש בנשק והמושבות צריכות להמנע כמה שאפשר מאויב פנימי. גם הצבא התמידי, שמנתק את מכחר הצעירים מן העבודה, רעה חולה הוא. אבל רע זה עדיין ,רע מוכרח" הוא: וביחוד לני, בתקופה הראשונה של חיינו המדיניים. ואנו כולנו עדין נצמרך להקריב קרבנות על מזבח זה במשך שנים לאים עמות. אם יש צורך הכרחי בצכא עומד בארצנו, צריך צבא זה להיות משלנו. אבל־כל הצורות של שמירה לשם שמירה ושל הגנה לשם הגנה צריכות לעבור מחיינו לעולמים. העובר צריך לרעת את ההגנה והמגן צריך לרעת את העבודה. "באחת ידו עושה במלאכה ואחת מחזקת השלה" – זוהי הצורה של העבודה וההגנה שלנו.

הבה נקוה, שהימים המאושרים, שבהם נעשה במלאכה בשתי ידים, לא ירחקו עוד...



## עַמִּים וּמְדִינוֹת

(השקפה מדינית).

-

העובדה החשובה ביותר במדיניות העולמית במשך שני החדשים האלה, זוהי מפלת הפול גים ותכוסתם לפני הכחות הצבאיים של הבול שביים. חזרו ונצחו צבאות לין ושרוצ קי. והפעם עמדו לא לפני אויב פנימי, אלא לפני אויב חיצוני. ואף בעל-פי־כן נצחו. הפעם נלחמו הצבאות האדומים של רוסיה הקומוניסטית לא בשרידי צבאות הצאר הרוסי, אלא בצבא של עם מחדש נעוריו כקדם", של עם קם לתחיה, של עם לוחם מלחמת-קיומו. לאחר שהשמידו את צבאות ליקין וקולצ' אַק, עומדים האדומים להשמיד את צבאות פַּם לור ה האוקראיני ביחד עם, צבאות פילסוד סקי הפולני. ונצחון זה של לנין ושרוצקי אינו רק נצחון מקומי, אלא נצחון אירופי כללי, ונצחון עצום. אם יצליח בידם לדכא את הפולנים, להכנם לוואר שה וללבוב, יושימו יד לאויסטריים ולגרמנים. ודבר זה יכול להביא לידי תוצאות, שכל אירופה תעמוד לפניהן בחיל ורעדה.

ואמנם: פולין היא הדלת: שאם יעלה בידי הכולשביים לפתוח אותה: יתפרצו דרך בה לאירופה ויטילו אימתם על צרפת ואנגליה. כמו שהקוקזום ופרס הם השערים: שדרך בם רוצים הם להכנס לארצות-האישלאם: הגובלות את הדרך להודו.

ועבודתם של הבולשביים הולכתי אמנםי ונמשכת על שתי החזיות האלה בחריצות ובכשרון גדול.

בחזית-פולין השעה משחקת להם - הם כבשו את מינם ק ווילנה, ועומדים כמעם לפני שערי ווארשה ולבוב - . . .

פולין פנתה לעזרה ל"שותפותיה". אבל השותפות השיבו להי שהשאלה תבוא לפני... אספת = ספה הי ומה יכל ו להשיב לה אחרת? הלא בה בשעה שפולין תקפה את רוסיה הסיבייטית יושב קרא טין בלונדון בתור שליחה של רוסיה אדומה זו. קראסין בא כדי להכנס במשא ומתן עם ראשי אנגליה ומנהיגיה. מטרתו של משא-ומתן זה היא — למצוא יחד דרך לקשרי-מסחר בין שתי הארצות האלו. במטרה זו מורים משני הצדדים. רוצים רק לחדש את המסחר, אבל אין רצון להכיר בממשלת-הסובייטים. כך היא הגירסה הרשמית. יש קטני-אמנה בגירסה רשמית זו, אבל מי ישים לב להם?...

מעניינת היא עובדה זו כשהיא לעצמה, שבלונדון קבלו את באי=כחם של לנין ושרוצקי, של ירוסיה האדומה". של "מצורעת" זו. שזה רק לפני זמן=מה שמו עליה הסגר, הוציאוה מחוץ למחנה של עמי-התרבות ••• מספקת היא עובדה זו כדי ינו)

להראות, שבא שינוי במהלך=הרוחות באירופה, ומה שלא עשה השכל של אירופה עשה הכח של הבולשביים. אלמלא הראו את כחם, היו מוסיפים להתיחם אליהם כקודם. עכשיו, שהראו את כחם כבר יש רצון לביא עמהם לידי הסכם. רק עכשיו באו האנגלים לידי הכרה, ששימת=ההסגר, ישנהגו ברוסיה הסוביימית, לא הביאה לידי תוצאות ממשיות. שימת-הסגר על ארץ אפשר שתביא איזו תועלת אם אינה ממושכת. אפשר היה איזה מובן בשימה זו בשעה שדני קין מצד אחד ו קולצ'צ ק מצד שני עמרו על גדות-הוולגה והכינו את עצמם להישתער בצבאותיהם על מוסקבה. אז יכלה להיות, באפן זמני תועלת משימת-ההסגר. אבל, משנשמדו שני המחנות האלה, אבדה כל תקוה להושע גם על=ידי שימת-ההסגר.

ממשלות-ההסכם בעל-כיהן באו לידי הכרה. שדניקין וקולצ'אַק אינם אלא שרידי השלטון הצאריסטי. שהם אינם נלחמים אלא להחזרת עטרת המשטר הצאריסטי לישנה ושהרקכון גרם למפלתם המוחלטת. ומשכאו לידי הכרה כזוי מן ההכרח היה שימשכו את ידיהם מהם ויעזבום לנפשם.

ומאז עומדת לפני ממשלות-החסכם דילמה: או שהן עצמן תצאנה למלחמה על רוסיה הקומוניסמית ותדכאנה אותה בכח, ייבחרבן ובקשתן", ברוביהן, במקלעיהן, בתותחיהן, באוירוניהן, מן הים, דרך היבשה, ממרומי האויר, וכו'; או — שתבקשנה דרכים להסכם ושלום עם ה-באנדימים האדומים".

הדרך הראשונה היתה אי־אששרית. כזה נוכחו צבאות הים והיבשה של צרפת עיד באודיםה. המפקדים נתנו פקודות והחיילים לא רצו למלאותן. השוביניםמים הצרפתיים דרשו, אמנם, אחר-כך ענשים חמורים להייבוגדים" האלה. ואולם עובדה זו אי־אפישר היה שלא תשאיר רושם כביר על מהלך-הרוחות בארצות-ההסכם. פג השכרון. באז ההתפכחות. התעמולה נגד כל נסיון של חדוש פעולות-מלחמה הלכה וגדלה אפילו בצרפת. ובארצות אחרות לא כל שכן? — בשדרות הרחבות של המוני־העמים גרלה ההתנגדות לכל נסיון של מלחמז ברוסיה הבולשבית. ובלי רצון והסכם מצד ההמונים הרחבים אין שום דבר אפשרי ענשיו, וביחוד מלחמה, שבה הפסיכולוגיה של הלוחם כמלאת את התפקיד החשוב ביותר בשביל התוצאות. כל התרעומת של החלק השוביניםמי שבדעת-הקהל באירופה לא יכלה לשנות בעובדה זו כלום.

את דרך המלחמה צריך היה, איפוא לעזוב. נשארה רק דרך ההסכם והשלום.
הפקחות המדינית של הבריטים והמסורת הפכחית שלהם לחישו להם את העצה המחוכמת,
שמצב חדש מצריך תחבולות חדשות. ובהדרגה, שחותם-הבריטיות טבוע עליה, נגשו
אל הענין. "אגודת־העמים" החליטה לשלוח מלאכות־חקירה לרוסיה, מפלגת־העבודה
האנגלית שלחה מלאכות שלה, והממשלה באה במגע ישר עם ה"באנדים המוסקבאי".
קר א סין בא ללונדון ו"אחוזת-מרעיהו" עמו. לונדון לא נזרעזעה אפילו אמה על
אמה. את הכומבית הלא השאיר קיאסין ב מוסק בה ואת חוברות־התעמולה

בקופנה אגן. שם הניח בכאנקים גם את כספו וזהבו, שהביא עמו מארצו. ללונדון הביא עמו קראסין תכניות של חלופי סחורות. תכניות ולא יותר. בפאַריז התחילו כועסים. לא על שקראַסין בא ללונדון, אלא על שהשאיר. את הזהבב קופנהאגן. בפאַריז יש רק תביעה אחת מרוסיה: שתכיר ב.חובות' הרומאנוביים ביחם לצרפת. רק זה ולא יותר. הבולשביות היא טרפה־פסולה, אבל כספה כשר בתכלית הכשרות. אילו הביא קראסין מיליונים לצרפת, היו מקבלים אותו גם שם בזרועות פתוחות. אבל, משהשאיר את הזהב בקופנהאגן — למז בא? פאריז נתנה, איפוא, פקודה לבאיד כחה בלונדון, שלא יִשְּמאו אפילו בהבל-פיו של קראסין זה, ששכח, שכל כסף, שמוצאו מרוסיה, שייך קודם כל לצרפת.

אבל, בלוגדון התחילו במשא=ומתן "מסחרי" עם קראסין ה"אדום". הספקנים, ר'ל. מתיחסים לאופי ה"מסחרי" של משא-ומתן זה בקצת ספקי כאמור. במקום "מסחרי הוא הם גורסים "מדיני". כך דרכם של ספקנים תמיד. אומרים הם, שהאופי המסחרי הוא רק מסוה. באמת לפנינו משארומתן מדיני אמתי לשם כריתת ברית=שלום. אין דבר רק מסוה. באמת לפנינו משארומתן מדיני אמתי לשם כריתת ברית=שלום. אין דבר זה. כמובן בגדר של הוכחה ממשית, אבל "רגלים לדבר". הנה מודיע הפולצראף, שממתינים בלוגדון לבוא צ'יצ'ר ון בכבודו ובעצמו, זה שמנהל את הפוליטיקה החיצונית של הדיקטאטורה הפרוליטרית. זהנה מודיעים גם־כן שאנגליה התרתה בסובייטים שיכרתו ברית־שלום עם פולין, ולא תעמוד לימינה של זו. והנה מודיעים גם־כן, שיש בדעתה של אנגליה לקרוא לַאספת=שלום את באי־כחן של כל הארצות, שנכנסו לפני המלחמה לאימפריה הרוסית הגדולה, וגם את באי־כחם של הסובייטים, כדי למצוא דרך לשלום ביניהם יודעים אנו גם כן שעל-פי השפעת אנגליה חדלו פעולות־המלחמה של הרוסים ב אָנ ז לי שבפרס. כלום אין להוציא מכל זה מסקנה, שגם אנגליה עצמה לא תדחה את היד לשלום, שינישו לה לנין וטרוציף ?

בודאי, אין אנגליה הרכושנית יכולה עוד לעכל את הרעיון בדבר אפשרות קיומו של שלפון הפרוליטריאַש. אבל יש כל מיני מיתות בעולם. וביניהן גם מיתת־נשיקה... בכל אופן, מציאות רצון לשלום עם ממשלת ה,,באנדיטים המוסקבאיים" אינה מוטלת בספק. ובמצב-רוח כזה לא יכלה בריטניה הגדולה לתת לפולין תשובה אחרת מזו שהזכרנוה. תשובה זו היתה צריכה לפעול על פולין כעין פעולה של מקלחת מים קרים כקרח.

ואמנם. דעת־הקהל המתקדמת כאנגליה היתה מלאה התמרמרות עזה והריפה על פולין על שנועזה לצאת למלחמה על הסובייטים בזמן שבלונדון מנהלים משא־ומתן עמהם. דעת־קהל זו מתנגדת בכלל לכל נסיון של חדוש פעולות מלחמה באירופה באסיה, דעתה היא. שצריך להשקים את העולם, ולא לגרות מחדש את האינסטינקטים השפלים של בני־האדם. מיום ששב אָ ם ק ווי ת אל הפארלמנט האנגלי שומעים אנו אותו מרים

את קולו יותר ויותר לרעיון השלטת השלום בעולם. האימפריאליסמום האנגלי הבלתי-מוגבל, שעתוני־נורתקליף, הם כלי-מבטאו הטפוסיים, פוגש בהתנגדות נמרצה מצד הסיעה הליבי-ראלית־ראדיקלית, שאֶסקווית הוא דַּכָּרה ומנהיגה. מתנגדת היא סיעה זו אפילו לקבלת המנדט על ארם בנהרים, והיא דורשת מן הממשלה להוציא את הצבאות משם ולהסוג אחור עד בצרה, כלומד, לעזוב לארק את מצול, אלא גם את כגד אד.

ואין זה דבר כלתי מוכן. על-פי אפיה אין אנגליה ארץ צב א ית. היא רוכלתעמים. הרוח הצבאי, כ ש ה ו א ל ע צ מוי זר לה. קודם כל ולמעלה מכל היא ם וח רת.
הכל נעשה בתוכה בחשבון, אפילו מלחמה. תמיד היא מתחשבת עם מספרים של זכוי
וחיוב, של תובע ונתבעי ההוצאות צריכות להיות בהתאם להכנסותי ואם אין התאמה
נזו אין החשבון נכון. ובלי חשבין נכון אין עסקים וקידם כל — העסקים, היביזנם'י
למלחמה העולמית הגדולה יצאה מפני שראתה סבנה למסחרה העולמי לעמדתה
העילמיתי עבודת-צבא חיובית לא היתה לה. אם הנהיגה אותה בימי=המלחמה, לא
הנהיגתה בלי התנגדות עצומה מצד רבים מן העם בפירוש הותנה בחוק שזהו רק
צירך-השעה, שעת-חירוםי חוק זמני פסקה שעת-החירום — פסקה עמה יחד גם
החיוביות של עבודת צבא כללית. שבו לשימה הקידמת של התנדבות ושל צבא
פרופיסיונאלי. הקהל הרחב, העם בישדרותיו העמוקות. נצרך לעבודה של בנין ויצירה,
של יצירת רכוש פרטי ולאומי. בלי יצירה בלתי-פוסקת אין ערך לכל הכח העולמי
של אנגליהי ולפיכך אפילו האימפריאליסמים שבאנגלים רוצים לדעת את חשבונות
ההוצאות וההכנסות של כל מלחמה.

בקושטה. בארץ-ישראל. בארט-נהרים ובטצרים מחזיקים עכשיו האנגלים כמאה וחמשים אלף אנשי-צבא. וצבא זה עולה להם בשני מיליארדים פראנק לשנה. ההיצאות גדולות. ההכנסות לעת-עתה אינן ידועות. קרוב לודאי שתהיינה. אפשר לבטוח באנגליה. שתמצא שם הכנסית. בשביל הרכוש האנגלי נפתח כר נרחב לנצול של בין־הנהרות ומשני עבריהם למערב ולמזרה צריך יהיה לחדש את שאלת-הישקאה. שנתקיימה עיד בימים קרומים ושעשתה אז מן הארץ את החבל העשיר שבעולם. במשך שלשים שנה עלתה מצרים באוכלוסיה פי ששה משהיתה קודם לכן. בעשרה עלתה עד לאין שעור. אנשי=הארץ נתעשרו וגם הרכוש האנגלי מצא כאן מקום להפיק תועלת מרובה. אין ספק, שהאנגלים יהפכו גם את ארם־נהרים לארץ עשירה, ברבי את אוכלסיה, ירימו את מצבה התרבותי. יהפכו אותה לאותו גן= העדן. שלפי האגדה שם היה מקומו. והארץ תכנים גם לאנגלים. אבל לעת-עתה מוציאים הם האנגלים ואינם מכניסים.

אנגליה יוצאת מן המלחמה ברכוש ארצי גדול. האימפריה הבריטית גדלה כמעט עד לאין גבול. ארץ = ישראל בידה, ארם - נהרים ברשותה, פרם תחת השפעתה. היא תשאר במצרים, בצורה זו או אחרת- אבל אין לשכוח, שכל

זה דורש סדור. והסדור דורש זמן. צריך לעכל את המזון שנכלע. הכל עוד במצב של תהו ובהו. הכל דורש עוד הכנה והכשרה. אין ערכים נוצרים מאליהם. צריך ליצור אותם. ויצירה דורשת מנוחה, שקט, סדר. וקודם כל צריכה המלחמה לחדול. או אשר יהיה לגשת לבנין.

והארי אכל סעודה שמנה... אנגליה מקבלת את ארם-נהרים עד לצפונה של העיר מצול, והעיר נכנסת לגכולותיה יחד עם מעינות-הנפט. מתחלה הוסכם למסוד את מצול לצרפת. אבל, כשנגמרה המלחמה. ידרש ל לויד ג'ורג', שמצול עם מעינות-הנפט יכנסו לגכולות אנגליה. וק לימא נסו נאות לוי ומצול נפלה בידי ברישניה. אמנם הבטיחה ברישניה למסור עשרים וחמשה אחוזים מן הנפט שמדציאים משם, לצרפת. חלף (חורה זה קבלה צרפת הבטחה, שימָסר לה המאַנדאט על סוריה, עכשיו עימד בריאן וצועק חמס על ותיר זה ומאשים את קלימאנסו בבגידה.

וחזיון מעניין לפנינו. אנגליה כועסת על שיצאה פולין למלחמה על רוסיה האדומה. וצרפת. להיפך, כאילו קוראת לה לפולין: יישר כח

וההיפך מזה רואים אנו ביחם שתי הארצות האלו למלחמה בלאומיים המורקיים באנא מוליה. כירוע, קבלה יון רשות לצאת למלחמה על צבאות מוסטפה קמל באסיה הקמנה. באנגליה רואים מלחמה זו בעין מובה, ובצרפת מתרעמים על מעשה זה. רפויה מאד ההסכמה בין העמים של ממשלות-ההסכם. לכל עם ענינים שלו וכל אחד מהם משקיף על המעשים, שנעשים תחת השמש מנקודת-המבט של התועלת שלו. ולא תמיד מתאימים האינטרסים של האחד לאינטרסים של מופרים. השני. פעמים הרבה מתנגשים האינטרסים האלה. ואז מתחיל פולמום של מופרים. שמגלה לנו ממונות וגנזי=נסתרות מן האוצר העמוק עד לכלי חקר של נשמות העמים.

הבולשביים, בשאיפתם להכות את אויביהם, הולכים וכודתים ברית עם מוסטפה קמל, ראש הלאומיים המורקיים ומפקד-צבאותיהם. כמעט אין ספק בדבר, שאָנוויר, וונס ג'מ ל וטל עת, עובדים שכם אחד עם מוסטפה קמל. והרי האידיאַלים של לנין ומרוצקי רחזקים מאותם של מוסטפה אנויר וחבריהם כיחוק מזרח ממערב. אבל שנאה עמוקה אחת מאחדת את כל האנשים האלה: הישנאה לממשלות=ההסכם. ואף המטרה אחת היא: לדכא את צרפת ואנגליה. לנין ומרוצקי רואים בשתי הארצות האלו את המתנגדות היותר קשות להשלטת האידיאלים שלהם בחיים. מוסטפה קמל, אנוויר וחבריהם רואים בהן את קברניה של מורקיה. הבולשביסמום מבקש דרכים להקים אנוויר וחבריהם רואים בהן את ארצות=האישלאם, ובראש וראשונה את מירקיה. וכי אפשר לשער, שלנין ומרוצקי אינם נותנים לעצמם דין וחשכון, עד כמה רחוקות מחשבותיהם

בדבר סדור-העולם מכל אפשרות של השגה מצד האנווירים והג'מלים? ואף-על-פי-כן נכונים הם להתאחד עם כל האנשים האלה במלחמה, שסופה חירבן-העולם והחזרתו לתהו זבהו של שלפון-פראים...

צרפת נלחמת בצבאותיו של מוסטפה קמל בקיליקיה. וכשהיא רואה, שידה על התחתונה, היא כורתת ברית של שביתת-נשק עם מצביא צבאות הלאומיים המורקיים. בינתים יוצאת יון למלחמה על צבאותיו של אותו מוסטפה קמל באנאמוליה, בהסכמת אנגליה. וצרפת, שהיא בעלת-בריתה של אנגליה. וממילא גם של יון, למרות מה שהיא מתנגדת למלחמה זו. מוכרחת להפר את ברית שביתת-הנשקי כדי שתהיינה ידיה חפשיות להשתתף במלחמה וכדי שיהיה לה פתחון=פה לדרוש את חלקה. וכבר שלח גורוי מפקד חיל-צרפת בבירות, אולשימאטום קשה לפייצא ל המולך מעצמו, ישהוכרח לקבלו. אנגליה נלחמת בבעלת-בריתה של ממשלת-הסובייטים באסיה, ובלונדון היא מנהלת משא ומתן עם ממשלת-הסובייטים עצמה. צרפת רואה בפולין מה שראתה קודם ברוסיה: עוזרת ותומכת בפוליטיקה שלה נגד גרמניה. והיא דוחפת אותה למלחמה זוי על הבולשביים אנשי-חרמה. ואנגליה, בעלת-בריתה של צרפת, מתנגדת למלחמה זוי סתירות ונגורים על כל צעד ושעל. ואין שביל ישר, שדרך בו אפשר יהיה לצאת מכל הנגודים והסתירות האלה למרחב. ובתוך ערפל דיפלומאטי זה רק דבר אחד ברעהו בא נא טוליה; עוד רעם-התותח נשמע ומחריש אזנים בפולניה, בא וקראינה ב בא נא טוליה; עוד רעם-התותח נשמע ומחריש אזנים בפולניה, בא וקראינה וברוה וברוה.

ולזה קוראים הדיפלומטים: שלום העולם!...

באמת את שלום העולם מחפשים עוד בגרות. ואין מוצאים אותו. כבר עברה שנה מן היום, שבו חברו ב ווירם אַ ליה ספר גדול, בן ארבע מאות עמוד, מחולק לפרקים ופסוקים סעיפים וסימנים, וקראו לו: שלום-ווירסאַליה. תורה מסיני, שלום על הלוחות. ואולם מה ש כ תוב בספר השלום של ווירסאַליה נשאר תורה שבכתב. אות מתה, סימנים וסעיפים, שאין בהם רוח-חיים. לא עברה שנה — וכבר התחיל חבור תורה שבעל-פה לתורה-שבכתב זו. במקום לעשות מה ש ה מערביים היו עושים תמיד ביחם לחוקים, כלומר: לבטל מה שטעון בטול וליצור במקומו דבר חדש, עושים כמנהג המזרח: רוצים לבאר ולפרש את רחוק במובנים שונים. אין מעיזים לבטל את החוק בעצמו.

מסאן-רימו עד סְפָּה עכרו שלשה חדשים. ובין סאן-רימו ובין ספה היו: הית. בולונייא 1), בריסיל. מלבד ראיונות בין ללויד ג'ורג' ומילראן במקומות אחרים. וכבר מודיעים, ישיתאספו עוד גם בג'ניבה. האסיפה נגמרה במקומות אחרים.

של Gallia Judaica: אני משתמש בשם העברי Boulogne-sur-mer (1 ... הנינאק. חבותב.

בקריאה לאסיפה חדשה.

—ספר-השלום שלכם, זוהי תועכה, תועכת אלהים ואדם. כך אומרים וחוזרים ואומרים חסידי אומות-העולם: שערוריה נעשתה בעולם. במלו את החוזה. התאספו מחדש ועשו חוזה אחר. אבל השחכם". כשייל וקשל שקספיר, עומד ומשחיז את סכינו וצועק: — חצי לימרה של בשר חי! לא מלאת את

תנאיך — אוציא ממך חצי-לימרה של בשר חי. כך הותנה . . .

המרשל פוש כבר עבר תכנית מפורמת לכבוש חבלים חדשים מגרמניה. מתפארים, שאילו נתנו לו לעשות כחפצו. כבר היה נכנם לב רלין.

מנהיגי-צרפת הולכים עכשיו בעקבותיהם של מנהיגי-גרמניה לפנים. ואינם חשים ואינם מרגישים, עד כמה הם משפילים את שמה המוב של ארצם. את השם של העם. שהיה לאור-גויים.

לתאור הפסיכולוגיה של מנהיגי צרפת יכול לשמש מאמרו של פו א נ ק אַ ר ה: מכתכים חפשיים", שנדפס בעתון הגדול Temps. מיום 28 יוני. לרגלי מלאת שנה לשלום-ווירסאליה. כל המאמר מלא רגשי נקס. חציו, מור שלםי מוקדש לתאור רגשי-הנקמה, שמלאו את לכות הצרפתים כווירסאליה. אין שכחה לפני כסא-כבודו של מי שהיה נשיא הריפובליקה הצרפתית. הוא זוכר ומזכיר. ומגרה את האינסטיקטים של ההמון. ממש כאיזה בַּתַּבְּן ממדרגה שלישית בעתון שנועד להמון הגס. הוא, המנהיגי הדַבְּר,; הוא. שהיה צריך להיות למורה, למחנך, למדריך; הואי שהיה צריך להשתדל, לפחות להשתדל, שצמו יכבוש את יצר-הרע של הנקמה ושל נטירתיאיבה; הוא שאפשר לדרוש ממנו להיות "דובר שלום", – הוא עומד ודורשי אחר שנה של נסיון בלתים מוצלח, להגשמת שלום-ווירסאליה במלואוי אפילו בלא באורים ופירושים לקולה.

ובסְפַּה דברו, אמנם, על מלוי תנאי=השלום של ווירסאליה במלואם. חזרה ועמדה על הפרק הנוסחה הרגילה: פרוק=הנשק, פצויי-המלחמה, שאלת-הפחם, שאלת פושעי=המלחמה.

והפעם. בהתאם להחלמת סאַן-רימו, שהיית, כולונייא ובריסיל לא הצליחו לבמלה, כבר באו באי-כחם של גרמניה. עם פָּ ה ר ג ב ך ראשרהמיניסטריון, בראשם, לשבת ביחד עם ״מי שהיו אויביהם״? אמנם, עוד לא חדלו בעלי-ההסכם להתיחם אל הגרמנים יחם עולב. מי שהיו אויבים", שבאופן פורמאלי ח ד ל ו להיות אויבים, אינם יושבים עוד יחד כשני צדדים שוים. עוד מדברים עם הגרמנים קשות. עוד מביעים להם אישמון על כל מה שהם אומרים.

בשאלת פירוק-הנשק הביאו עמהם הגרמנים הרצאה מפורטת על כמות הנשק. שיש עור בגרמניה, אבל שאינה ברשות הממשלה, מפני שנשק זה נמצא בידי התושבים, וכדי להוציאו מידיהם נצרכים אמצעים חמורים. מסוכנים שיכולים להביא לידי מרידות. קודם כל קם מיל ראן והכחיש את המשפרים. הכתישם לא במספרים

אחרים, אלא בהשערות, בהקשים. עמדו על התביעה להוציא את הנשק מידי התושבים. ולזה הרי יש צורך בכחות צכאיים. אבל ביחד עם זה דורשים מן הגרמנים להגביל את כחזת הצבא ער למספר, שבודאי לא יספיק לשמור על הסדר בארץ, וביחוד כשיהא צורך לאחוז באמצעים חמורים נגד התושבים כדי שיחזירו את הנשק, שיש בידם.

בשאלת־פצויי-המלחמה, או. כמו שקוראים לזה: "תקון הנזקין", מוענים הגרמנים. שכל גרמניה: בקרקעותיה, בבתיה, בתעשיתה. במסחרה, ועוד, אינה שוה אף השליש ממה שדורשים ממנה. משיבים להם, שיעבדו. שייצרו. שישאו בעול, אבל — ישלמו את ה"חובית", שהמילו עליהם בווירסאליה.

בעתון "צרפת החפשות" מספר אחד, שהיה לפנים, קודם הבחירות האחרונות לפארלמנט, חבר הבית התחתון, ושלא נבחר מחדש. כיאות לאדם כזה בזמן כזה של שלמון=הרחוב ורַכְּריו השפוסיים כפואַנקאַרה, שכשהיה שואל את המיניסמרים: איך הם מתארים להם אפשרות של פרעון החובות על=ידי דגרמנים? — היו אלה עונים לו:

שנהי אבל-יפרעו את הכל; לפרוע - נאריך להם את התשלומים עד מאה שנהי אבל-יפרעו את הכל; לפרוע אריכים!

שיילוק אינו מפום יהודי כלל וכלל ...

בשאלת-הפחם מראים הגרמנים במספרים, שנותנים הם פחם לצרפת יותר מכפי כלתם- מראים הם, שהם עצמם חסרים פחם לתעשיתם. והצרפתים משיבים:

חשבנו, ששאלת "פושעי־המלחמה" נקברה ושנסתם עליה הגולל. והנה הוציאוה מקברה. פושעי־המלחמה! איזו אירוניה מרה בשתי מלים אלו!... מי במלחמה אכזרית זו. שלא היתה דוגמתה בדברי־הימים, לא פשע? מי שמר על חוקי־המלחמה? ידוע, שבמלו החוקים, המנהגים, הגדרים והסייגים. שתקנו "הכמים" ב ג'ניבה. ב ה אַ אַ ג, ועוד. משני הצדדים גם יחד עשו כל מה שרצו. האחד קצת פחות והשני קצת יותר — אם לדבר בלשון נקיה — לא דקדקו בחוקי-המלחמה. כל בדור־הארץ היה ליער עבות ובני־האדם עליו נדמו לחיות-שרף. ובאים עכשיו לדבר על "פושעי־מלחמה"! ליצנות!...

במה נגמרה אספת-ספה?

המיניסטרים של ה״הסכם" יסעו לעיר אחרת, ילכו למקום אחר, יבקשו את מזלם בנאות-קיץ של עשירים. שיש להם היכלים וארמונות עם אולמים נהדרים לישיבות. שחלונותיהם נשקפים אל הים או אל גן שתול עצים בני מאות שנה שדרך ענפיהם המרובים כבר נשא הרוח הרבה והרבה שיחות בשלות... וסוף סוף יוכחו, שאין עצה ואין תבונה נגד אי־אפשרות ושצריך לבטל מה שמעון בטול.

כל הדרכים מוליכות לרומי. וכל האספות, ואף ספה בתוכן, וגם אלו שתבואנה

אתריה, מוליכות • . . לאספת-שלום חדשה • • •

כי שאלת שלום-זוירסאַליה זוהי שאלת-השאלות של העולם עכשיו. זהו מרכז כל הפגעים של האנושיות. ועד שלא ירפאוהו אין תקוה. שישוב העולם לאיתנו-בשביל חוזה-זוירסאליה מדיינים ומתקוטטים גם בארצות הברית של אמריקה הצפונית. שלום-ווירסאליה יהיה לפלאטפורמה של הבחירות לנשיאות שם-

ווילסון נכשל בווירסאַליה. רַבֵּרי האומה הצרפתית. באמצעי-תעמולה מיוחדים במינם, בקסם שעל שפתותיהם, הכשילוהו. כשהלך לאירופה חשב למשכם אחריו, וכשבא לשם נמשך אחריהם. הוא עלה על הספינה מלא תקוה להשפיע ולסוף הושפע. הוא לא נצל כראוי את הכח הגדול. שהיה לו בתור בא-כחה של הוא הגרמנים. הוא הכריעה במלחמה, שבלעדיה לא היו מנצחים את הגרמנים. הוא לא הראה את עצמו בעל אופי חזק עד כדי להכניע אחרים ולהכריחם לקבל את תורתו. שכלל אותה ב״ארבעה־עשר דברותיו״. ה״נמר״ קלימאנסו תקע באישיות חלשה זו את צפרניו, הכניעה לחפצו והכריחה לקבל את מרותו. אין־אונים היה ווילסון בפני הקואליציה של הפראנקו-בריטים. הצרפתים נתנו לאנגלים מה שרצו לקבל והאנגלים נתנו לצופתים מה שרצו הם. ווילסון היה מחוסר כח לעשות דבר וחצי-דבר נגד שני הכחות האלה, שהיו מאוחדים נגדו. הם "הפנמו" אותו. ההיפנוזה שלהם עליו היתה במרה, שסוף סוף האמין בעצמו. ששלום־ווירסאַליה מתאים התאם גמור ל-ארבעה־ עשר דברוחיו". לאט-לאט כאה פעולת ההיפנוזה. הוא אף לא הרגיש בה. ושני הדברים האלה: הרחוקים זה מזה בתכלית: מהות השלום כפי שהובעה ב"ארבעה-עשר הדברות" של ווילסון וברית-השלום כפי שיצאה מכגשן-האש של שנאה ונקמה. של שאיפות ומאויים לכבושים ולשלטון עולמי, של מטרות ומגמות לדכא ולהכניע, שני הדברים האלה נתמזגו יהר במוחו של ווילסון והיו לאחד. וכשעזב את אירופה, כששב לארצו, כשההשפעה הישרה של ההיפנוזה חדלה ראה ווילפון את כל הנחושתים. ששמו לרגליו ההיפנוטיזורים הפראנקו-בריטיים. אבל -- כבר אַחר המועד. כבר אחר אפילו לחזור בתשובה. וככל "נושא של הפונט", לאחר שהוא יוצא מתחת השפעתה הישרה של ההיפגוזה, חלה...

אמריקה לא הלכה אחר ווילסון. זה מובן. היא התנגדה למפעל־ווירסאליה. היא, שיצאה למלחמה כמעם כציש אחד בשביל לדכא את הצבאיות, לא רצתה לחתום על שלום, שהוא רק מחליף את הצבאיות הפרוסית בשוביניסמום הצרפתי ובג'ינגואיסמום הברימי, שנתאחדו על־ידי ברית־אחוה. הגנרל הבורי ם מו מם הראה את עצמו אישיות יותר מעניינת מווילסון. הוא לא חתם על השלום. שמו ושם־עמו לא נכתמו בכתם־ווירסאליה. ובני־ארצו של ווילסון הלכו בררך, שהלך בה הגנרל הבורי.

בעוד חדשים אחדים יעזוב ווילסון את ה"בית הלבן" בוואשינגשון. וכשם שלפני ארבע שנים היתה השאלה בדבר השתתפותה של אמריקה הצפונית במלחמה

לפלאמפורמה של הבחירות לנשיאות, כך יהא עכשו שלום-ווירסאליה הפלאמפורמה של הבחירות החדשות בארץ הגדולה הזו. בחירתו של ווילסון וכניסת אמריקה למלחמה, שבאה אחריה, שמה קץ לשפיכות=הדמים באירופה. אפשר שבחירתו של הנשיא החדש תשים קץ לשלום=ווירסאליה ותביא שלום אמתי לעולם. כך, לפחות. מקוים המובים שבאומות.

ובהרבה תלויה אפשרות של שלום בעולם גם בתוצאותיו של המשאיוהמתן שבין בריטניה הגדולה ובין ממשלת-הסובייטים, והתוצאות האלו תלויות מצדן ברצונם של לנין וטרוצקי לשנות את פני רוסיה הסובייטית, להסכים לווחורים, שישביעו רצון, לפחות במדה ידועה, את הבורגניות האירופית.

המלאכות של מפלגת־העבורה האנגלית, ששבה עכשיו מרוסיה, אינה מלאה התלהבות מכל מה שראתה בממלכת הפרולימריאטי כמעט כל החברים הוכרחו להודות, שהנסיון של הדיקטאטורה הפרוליטרית צריך להחשב בין הנסיונות, שלא הצליחו לשנות את סדרי־העולם ואת פני-העולם. הם לא ראו שם דוגמה, שתוכל לעורר בפועלים האנגלים את הרצון לנסות מה שנסו ברוסיה בלי הצלחה.

לנין הרגיש בדבר. שהמלאכות של הפועלים האנגליים לא נתלהבה למראה שלטון=הפרוליטריאט שברוסיה. וכדי להחליש את הרושם, שיעשו בני=המלאכות כשישובו לארצם. שלח על-ידיהם "כרוז" לפועלי=אנגליה. כמובן, אין בכרוז זה שום דבר חדש. לנין חוזר בו בפעם האלף על כל דברי=התעמולה הידועים, על כל מה שכבר נאמר על ה"שודדים הקפיטליסטים". הוא חוזר גם על כל הטוב, שעשו ושעוד יעשו הפרוליטריאט והדיקטאטורה שלו. ה"מאניפסט" לא עשה רושם חזק. הפועל הבריטי אינו מצטיין לא באימפולסיביות ולא בהתרשמות מיוחדת. ה"מאניפסט" שמש רק אינו מצטיין לא באימפולסיביות ולא בהתרשמות מיוחדת. ה"מאניפסט" שמש רק אם "בקשלה לעתונות של נורת קליף להראות, כמה מסוכן לנהל משארומתן עם ה"שודדים המוסקבאיים". וכשם שהכרוז של לנין נשאר בלי רושם כך אף צעקות העתונים מטפוסם של ה"מיימס" וה"דיילי מייל" לא הטילו סער ולא הפסיקו את המשארוהמתן בין קראסין ובין ראשי המטלכה הברימית.

בצרפת אינם מרוצים, אמנם, ממשארומתן זה. שם תולים תקוות בצבאותיו של זור אַנגל, שהגיחו מקרים ומתקדמים לקראת פול מאבה. שם נותנים ערך לדבריהם של סטרובה וגוצ'קוב- ה"טאן" יצא אפילו במאמר בשם "קראסין או זוראנגל?" —. ואולם מי שקרא את פקודותיו של גניאַל זהי שנדפסו בעתוניהם של ביו צֶב וחבריו בפאריז יכול להיכח בנקל, שאף הוא, כאלה שקדמו לוי עובדים בשביל שארית-הפליטה של הרומאנות כדי להחזיר את הפליטה לישנה.

לא מהם יושע העולם ...

# יום-גָּדוֹלוֹת

(מעשים והַרהוֹרים).

מִי בַז לְיוֹם קַמֵּנוֹת ? – וִמִי מַפָּלִיג לְיוֹם־גְּדוֹלוֹת ?

מאת

ד"ר יוםף קלוזגר. I.

אחר יום-קמנות ארוך בא יום-גדולות לתנועה הציונית, לארץ-ישראל, לעס-ישראל כולו. הפרעות בירו שלים, החלמת - סאן - ריםו, מנויו של הָרְבֶּרְם סֶמיוֹ אֶל, השבוע של קרן - הגאולה, הועידה הציונית בלונדון, נאומו של באלפור, שחרור ז'אַבוטינסקי וחבריו. מים גדולים, מעציבים ומשמחים, משפילים ומרוממים, אבל גדולים, כבירים, מרוביתותצאות. אנו, בני-הדור, הרבינו להתמרמר והרבינו לחוגג. אבל אין דורנו מוכשר לשער את כל גודל התוצאות ורומן, שיתגלו אך בשדרות-הדורות".

ומי מאלה, שאינם מ"קוראי-הידר" ומן המשכרים את עצמם לדעת, אינו מכיר במעמקי-נפשוי שאחר יום-הגדולות יבואי מוכרח לבוא יום-קמנות? שאחר ההג הגדול והקצר יבואו ימי-חול ארוכים ושוממים עם צרותיהם המרובות ועם דאגותיהם הקשות? מי יצי לרמות את עצמו ואת אחרים, שעל-ידי החלטת סאן-רימו, או אפילו על-ידי מנויו של הרברט סמיואל, כבר נבנה ה"בית הלאומי" בארץ-ישראל?

קשה ומיגעת תהא העבודה, ארורה וממושכת תהא המלחמה. שונאינו מחוץ מרובים ועצומים וכלי=זינם חדים וחריפים. די לקרוא את הווכוחים מיום כ"ט יוני בביתהלורדים. את נאומיהם של לורד סיד נהם ולורד ל מינגטון מלאי=הארם ואת נאומו המורעל של ההגמון האנגלי בירושלים, שנאם בלונדון ביום מ"ו ליוני. כדי להנכח. שלא בנקל יוותרו הנוצרים על התקוה לנצר את הארץ ואת היהודים והמושלמים שבתוכה. ודי לקרוא את מאמריהם המלאים חמת=עכשוב של העתונים הערביים אף לאחר ביאתו של הנציב העליון היהודי, כדי להוכח. שלא בנקל יוותרו הערביים על התקוה ליסד ממלכה משתרעת מפנים=אפריקה ועד גבול-צרמיניה. מדין ועמלק עשו שלום ביניהם כדי לגזול את "כבשת-הרש", כדי להשאיר עם עני ודל בלא-כלום — בלא כלום...

והמכשולים מבפנים! הרקבון של האדוקים הקיצוניים המסוגלים לבגידה והבגידה של המתכוללים שעלה בהם רקב — אף כאן ישתערו מדין ועמלק על העמדות הרפויות עדיין של הציוניים וילחמו בהם מלחמת-אחים קשה ומרירה.

ואם נוסיף לזה את החורבן וההרס החמריים והמוסריים בארצות. ששם רוב מנינה ורוב בנינה של האומה הישראלית. את העצמיות היתרה. שישראל מצמיין בה

מאז. את. השמות, ששָׁמוּ בגופינו ובנפשותינו שני אלפים שנות גלות והרחקה ממעינות החיים המבעיים, את הנטיה לבקורת ולסתירה, שהשחיתה בנו כל חלקה טובה של בנין, ועוד, – כלום לא נעמוד בלב דִּוֹי ובנפּשׁ נואשת ונקרא מנהמת-לבנו ביהד עם הנביא: "מִי יָקוּם יַצַקב. בִּי קָמוֹן הוֹא:" –

ואף על פי בכן יום בדולות הוא היום הזה. השגנו כל כך הרבה וכל כך לא לפי מצב ברברים בתוכנו, עד שלא תַּבְּצַר מאתנו כל תקוה.

הרכה כבר נאמר על החלמת סאַן=רימו. אבל הרכה יותר מזה עוד יש להַאָּמר. "מִימִי זְרָבָּבֶּל יְדֵינוֹ לֹא כוֹנְנוֹ – מִפְעַל־אַדִּירִים בָּמוֹהוֹ וְרָב" – לֹא, אף בימי־זרובבל לא אירע מאורע כסאַן=רימו. אף=על=פי שהדרכים להגשמת התקוה הלאומית בוודאי לא ישונו הרבה מאותן של ימי זרובבל, עזרא ונחמיה ושמעון הצדיק ועד ימי= החשמונאים — ועד בכלל.

אַנגליה תשלום בארץ-ישראל. היא תהיה השלטת ולא אנו. בפירוש אמר לורד ק ר ז ון בבית-הלורדים, בתשובה על דבריו של לורד סידנהם: "השלטין הממשלתי של הארץ יהא בידי ממשלת-המאַנדאַם, כלומר, בידי בריטניה הגדולה, ולא בידי המעום היהודי". ולא לחנם הודיע הלורד סידנהם. צורר=היהודים הטפוסי. ש,נאומו של לורד קרזון הרגיע את הרוהות בנוגע לארץ-ישראל" .. ואמנם, הנציב העליון היהודי של ארץ=ישראל עושה כל מה שבכחו, שלא יחשבוהו לבא־כחו של ה"בית הלאומי", אלא לבא בחח של אנגליה. אף הוא, כהמושלים האנגליים, נותן משפט-הבכורה ללשון הערבית על הלשון העברית (הלשון הערבית באה בכל מקום — ובשורה השניה, אחר האנגלית והלשון העברית — בשורה השלישית. אחר הערבית, ולא בכל מקום). אף כיום הזה בכל בתי-המשפט ובתי-הדואר הלשון הערבית מושלת בצד הלשון האנגליתי והעברית היא כסרח-העודף. אף כינס הזה סכנה ליהודים לבוא לשכם, למשל. אף כיום הזה מראים הערביים את התנגדותם ליהודים בצורה היותר גסה — ואין מוהה; והעתונים הערביים מוסיפים לכתוב על היהודים מה שכתבו בימי בולם. ואף כיום די היה, שימחה עתון ערבי על שם "ארץ "ישראל" שבתרנום עברי של דבר-המלכות והכרזת-הנציבי כדי שתבוא "פלשתינה" במקומו אף בתרגום העברים יודעים אחד. יודעים אחד לשנות את הכל ביום אחד. יודעים ומכירים אנו. שכוונתו של סיר הרברט לטובה ושהאיש, שקראו לו גם נורדוי ונם ווייצמאַן בשם ה"יהודי הגדול". אי־אפשר לו שלא לרדוף צדק ושויון ביחם אל היהודים וזכויותיהם המדיניות והלאומיות. ואם למרות כל אלה כך הוא המצב אף לאחר פאן-רימו ולאחר מנויו של נציב יהודי, יש ללמוד מזה. כמה גדול הקושי וכמה ממושכת תהיה ההתאמצות להקטינו –

ואף-על-פייכן לא היה יום-גדולות לנו כיום שניתנה בו אמנת סאן-רימו. נתקשר העם היהודי בעם האנגלי לכמה וכמה דורות. לא לעו למים: הלא על"כן אך מאַנדאט יש לאנגליה ולא ספוח פשוט; הלא על-כן בנה־בכורה של "אגודת־העסים" הוא "הבית הלאוטי" של עם ישראל. אבל לכמה וכמה דורות נתלכדו תשתלבו היהודים המצפים לגאולה באנגלים שליטי העולם. העם היותר בלתי-מוכשר לשלוט נתחבר אל העם היותר שליט חֵטא חָטא עם ישראל. שלא ידע לשמור על מל כות דוד ושל מה, שלא הקרע לשנים. זעל מל כות בית השמו נאי, שלא תחרב. וכל המא גורר אחריו עונש. העונש היה שעבוד של שנות-אלפים. יסורים שאין כדוגמתם בעולם מרקו את העוון הכבד. עכשיו דגיעה השעה, שישוב ישראל ויהא שליט בארצו הקטנה ההגדולה. הקטנה בשמחה והגדולה בתור לב-העולם. אבל השלמון הוא לא רק כשרון: הוא גם א מנות. צריך ללמוד את א מנות - ה של מון. הלאומית. אם לא מן הארי הבריטי, אמן-השלמון. השליט בצבא קטן כמעט על שליש של כדור העולם?

"לא הרבה ירושלים אלא על שנאת=הנם". האמת שבבפוי שנון זה הוא: חמומים מוח היו היהודים בארץ-ישראל יותר מדאי. הם ידעו דרך אחד של נצחון: הקיצוניות באמונות ודעות והמלחמה הקיצונית והמרירה בעד קיצוניות אידיאַלית זו. כך היו הנביאים בימי בית ראשון, כך היו הקנאים בימי בית שני. ה"סופרים" בתחלת בית שני והתנאים בסוף-סופו נסו ללמד יאת העם מתינות. הם הצליחו לזמן-מה. אבל באו רדיפות אנמיוכום ובאו נציבי" רומי וגזרות אדרי נום ושמו קץ למתינות זו. כל ימי=הגלות היו ימי קיצוניות נוראה. או מצוות מעשיות קיצוניות עד להגבלות בנוגע לנעילת נעל ימניה ונעל שמאלית. או מסתורין קיצוניים עד לסגופים אכזרים וגלגילי-שלג ועריכת-גלות". עד שבא הזמן החדש — ונתגלתה קיצוניות זו עצמה בראַדיקאַליות וריבולוציוניות עזה, מל אַ ס אַ ל עד מרו צקי. וכי אפשר לעם בעל תכונה כזו לשלום בארץ, — בארץ. שכל הדתות החיוביות רואות אותה כנחלתן ושתמיד היו בה ההתנקשויות היותר עזות של אומות ודתות וכתות דתיות שונות ומשונות? וכי יקום שלפון כזה של בעלי־עצבים, מלאי רוח-קיצוניות ומוכנים כל רגע ל"מלחמה", אפילו יום אחד? —

אנגליה תלמד אוחנו, שיש אופן אחר של נצחון. נצחון כלא מלחמה. נצחון עלידי מתינות, סבלנות, דחויים, המשכת חלוקי-הדעות בלא הכרעה, עד שהמחולקים
נבול יבלו ועצתו של המתון והסבלן והדוחה -- היא תקום... עם=ישראל צריך, צריך
הוא מאד לשימה חדשה זו של שלטון והתאבקות. וארץ=ישראל צריכה לשימה זו
שבעתים. באופן אחר לא נכריע את הכף לצדנו לעולם. במלחמה מכרעת אויבינו
מרובים מאתנו וחזקים מאחנו. אם לכח -- אמיצים הם, ואם למספר ולהשפעה -- כל
הקרקעות בידיהם, כחות=העבודה משלהם הם, ואוהבים נאמנים יש להם באותו מספר, שיש
לנו שונאים בנפש... ולפיכך אין דרך אחרת אלא ללמוד אל דרכי-האַנגלים: להחדיין

בסבלנות, לבחור בהַמְהָנָה. שלא לדחוק את הקץ, להתרחק מעַצְבנות, להיות זהירים וותרנים. בשפל ולהתמיד בתכלית העיקרית כאחד, שלא ללחוץ ושלא לדכא, אבל שלא לתת גם שירסם אותנו ברגלים.

נזהר מהתבוללות באנגלים, מדחית לשוננו מפני לשונם — הם אף אינם דורשים דבר כזה בשום מקום; אבל נלמוד אל אמנות-השלמון שלהם, שהיא במצבנו עכשיו, ועוד במשך עשרות שנים. הדרך היחידה לנצחון בלא מלחמה מכרעת, בלא שפיכות־דמים, בלא דחיקת-הקץ.

אם "יש דעה בעליון"י — ומי שאינו חושב את חיי=האנושיות לתהו=ובהו, שאין רוח-אלהים מרחפת עליו, מוכרח להודות בזה, -- אז אין ספק בדברי שההיסטוריה חברה וקשרה שני לאומים אלה. שהם שניהם "רוכלי-העמים" ושניהם "מחבבי כתבי-הקודש" בעת ובעונה אחת. כדי להשלים בזה מה שחסר בזה. גם האנגלים ימצאו מה ללמוד מאתנו. הרי גם כנו וגם כהם נלחם רוח=התגרנות ברוח=התנ"ך; ואנו, היהודים, מרניזים זה כבר את יצר-המוב על יצר-הרע. ולא האנגלים בלבר. בחירות של התפתחות ובמזינת עשרות התכונות השונות, שקנו להם היהודים בלי משים בעשרות הארצות, שישבו וושבים בהן עד היום. ברוחם המקורי, צריכות, מוכרחות להתגלות סגולות של הרוח הישראלי שישתומם עליהן כל העולם כולו. זהו הסוד הגדול של תקותנו ותקוות אורבנה שנדעך אורם עם חורבנה אוהבינו, שנדעך אורם עם חורבנה (ואפשר אף עם בנינה) של ביזאַנטיה ולא הוצת עוד עם תקומתם הגדולה. והרי בפועל ככר אנו נעשים יוצרי ערכים חדשים, שלא ידעום שום אומה ולשון. יצרנו חרוש סוציולוגי -- אומה, שאף-על-פי שאין לה עדיין מרינה ולשון, אף-על-פי-כן היא אומה מפני שהיא מצפה לתהיתן. יצרנו חדוש מדיני -- אומה שבה אל ארצה לאחר שעובתה לפני ששים דור. יצרנו חדוש כלכלי עם של תגרנים חוזר לעבודת-האדמה. יצרנו חדוש משפטי את מושג ה.בית הלאומי. ולסוף. יצרנו חדוש היסטורי - לשון מתה. ששבה לתחיה שלמה. כל זה הוא -- תורה חדשה שתצא מציון ומן הציוניות לכל העמים. ואולם לנו יש ללמוד מן האנגלים דבר, שחיינו הלאומיים תלויים בו: את אמנות-השלטון בארצות מרובות-עמים ומשונות-דתות, שארץ-ישראל היא היותר מופלאה שכיניהן. אם דבר זה נלמוד מהם, לא יפחידנו מה שהגורל קשר אותנו בעם הערבי הרי גם לאחר כבוש=יהושע "ישב ישראל בקרב הכנעני" במשך כמה מאות שנה. ואם א מנות זו נלמוד מהם, לא נצמער על שיוםיפו להיות בארץ=ישראל בתי-קדש למושלמים ולנוצרים לכל כתותיהם. "כי ביתי בית=תפלה יקרא לכל העמים" לא יהא יכול להיות מובן באופן אחר במשך שנות-דורות ויובלות-שנים. הבה נלמוד אל המתינות האנגלית, שמזדוונת בתוכם אל ההתמדה לרדוף אחר התכלית העיקרית ואל הוויתור על כל הדברים הטפלים או על הדברים שאין לשנותם לעת-עתה, והתכלית העיקרית תושג בהקדם או לאחר זמן.

#### II.

דבר = המלכות וההכרזה של הנציב העליון היהודי של ארץ - ישראל, שנתפרסמו והוכרזו בחגיגיות מרובה בירושלים, בארמון הגציב, על הר = הזיתים, בכ"א תמוז, ש"ז, במעמד מוזמנים מכל ערי=יהודה מן היהודים, המושלמים והנוצרים (ובכ"ב תמוז — בחיפה, במעמד מוזמנים משימרון ומן הגליל), גרמו גם שמחה, גם צער ליהודי מצפה לגאולה קרובה.

שמחה בלי גבול היתה לראות את הבן הנאמן לעם העתיק והשב לימי-עלומיו עומד בראש הארץ העתיקה והמתחדשת וממרומי הר-הזיתים. כרב ושלים, שיפוי-כחו הוא כמעט בלי גבול, הוא מכריז ומודיע בהדרת-מלך פרוגראַמה מפורטת ונפלאה בשלמותה ובהקפה הגדול של עבודה מדינית ומעשית, שנכלל בה כל מה שהארץ החרבה כמהה אליו זה כמה. פרוגראַמות כאלו לא נשמעו יוצאות אף מפיותיהם של ראשי־המיניסטרים במדינות יותר גדולות ממדינתנו. זו היתה שעה היסטורית גדולה ראשי־המיניסטרים המאורע חגדול של סאַן-רימו ולהערך אליו.

ואולם היו גם מוֹמָנמים מעציבים בשעה הגדולה. ב,דבר-המלכות" הומעם ה"בית הלאומי לעם-ישראל"; אך ביחר עם זה הוטעם גם גבנינו המודרג". וגבנין מודרג" כמה פירושים מרחיבים או מקצרים יכולים להיות ל.הדרגה זו! והיהודים נזכרו כאן במקום השלישי, אחר הנוצרים והמושלמים. בהכרזתו של הנציב נזכרו היהודים פעם אחת במקום הראשון (ופעם שניה — במקום האחרון), אבל הבית' הלאומי נזכר רק כלאחר=יד, בדרך-העברה. ולעומת זה, בנוגע לעליה — עיקר כל העיקרים בשבילנו הושעם בפירוש, ש״הנמלים והגבולות יפָּחחו לעליה מוגבלת " וש״בעתיד הקרוב ביותר יופיע חוק, הקובע השגחה ממשלתית על העליה והמפרט את התנאים. שעל-פיהם יכנסו העולים". אנו בעצמנו אין אנו מצדדים כלל בזכותה של עליה מבוהלת, שבלא שום ספק תביא לידי קאַמאַסטרופה. אבל חשבנו, שההשגחה עליה תהאי לכל הפחות, בהשתתפותה של ההסתדרות הציונית; ואולם "השגחה ממשלתית" ב ל ב ד אינה יכולה לספק את רוחנו. וכל "דבר-המלכות" וכל הכרות הנציב העליון נתרגמו ערבית תחלה וא חר-כך עברית. כך הוא המנהג כל הזמן. המעם הוא מפני שהערביים הם הרוב. אבל, אם כן, מה בין בית לאומי" ו"זכויות המעושים" ? הרי גם על-פי זכות-המעוט היינו באים אחר הרוב... אפשר שקשה לשנות דבר זה בנוגע לתרגום שבעל-פה כדי שלא להרגיז ולא להקנים. אבל בנוגע לפקודות והודעות רשמיות שבדפום הרי אפשר היה לעשות כמו שהיו נוהגים בפולניה אף בימי שלמון רוסיה הצאַרית: להעמיד את שלש הלשונותי האנגלית, העברית והערבית, לא זו אחר זו, אלא זו בצד זוי בשורה מחולקת לשלשה מורים, אַנגלית מימין, ערבית משמאל ועברית באמצע, או להיפך. ע"י כך היינו מרגישים, שאין אנו, לכל הפחות בנוגע להלשון, אזרחים ממדרגה נמוכה מזו של הערביים.

ואף=על-פי-כן גדולה היתה הכרזת הנציב העליון ודבר גדול יש ללמוד ממנה.

ההבדל העיקרי בין ארצות-הגלות ובין ארץ בישראל הוא: שם בגלות, כל מה שהיהודי יוצר הוא הוספה על יצירתו של ה"עיקרי"; כאן יוצר היהודי את העיקר. שהוא דבר שוה לכל נפש. במלות אחרות: שם היהדות היא הוספה על האנושיות, וכאן כל יצירה יה דותית היא באותה שעה עצמה גם אנושית.

דוגמה אחת קשנה:

בארצות=הגלות מיסדים "גימנסיה עברית לכנים". מוזיאון עברי או בית-ספר-לנגינה עברי בארץ-ישראל מוסדים "גימנסיה לבנים" סתם, "ביתרנכאת" סתם ובית-ספר-לנגינה סתם. מפני שבגלות הגימנסיה העברית, המוזיאון העברי או בית-הספר-לנגינה העברי הם הוספות על הגימנסיה האנגלית, הרוסית, הפולנית, ועודי בעוד שבארץ-ישראל אין כאן הוספה אלא עיקר המוסד הוא בשביל כל התושבים, יהודים מושלמים ונוצרים, ואם במקרה עדיין אין הערביים או הנוצרים משתמשים בהם, הרי אין זה אלא מקרה, ויום יבוא וישתנה הדבר (ובאמת, בית-הספר-לנגינה שבירושלים משמש לכל האומות, אף-על-פי שועד-הצירים מכלכל את תקציבו, ויש בתי-ספר בארץ-ישראל, שאף ערכיים לומדים בהם). זהו במול המחיצה בין יהדות ואנושיות, שהוא הוא במול הגלות במובנה היותר עצמי.

הנציב העליון היהודי, סיר הרברט סמיואל, שד"ר ווייצמאן קרא לו לא רק בשם הייהודי הגדול". אלא גם בשם המנהל הגאוני", ושאף מתנגדי מפלגתו המדינית חושבים אותו לאדם בעל כשרונות שלא מן המצוי, הרגיש בדבר בחושו הסדרני הנפלא. לא רק בתור נציב בריטי חייב הוא לדאוג למובת התושבים כולם. הוא מרגיש ומבין, שכל מה שיועיל לארץ כולה יביא תועלת גם ליבית הלאומי של עם=ישראל". לא אחת ושתים המעים הנציב העליון את הדבר החשוב, שהתנגדותם של הערביים ליהודים תפסוק עם התחלת העבודה המעשית בארץ. ואמנם, העבודות המעשיות הגדולות, שסמן בהכרותו המצוינת, שיש בה רחבות ומעוף מתמיהים, צריכות לקדם כל-כך את הארץ כולה. עד שתהיינה לברכה ליהודים, למושלמים ולנוצרים כאחד; וכל מה שיועיל לכל הארץ, לכל התושבים, יקרב גם את היהודים אל בנין "ביתם הלאומי". ואמנם, שתי פעמים השעים סיר הרברט סמיואל את הדבר בהכרותו. פעם אמר בפירוש, ש"האמצעים, שמטרתם לעזור ליסוד הבית הלאומי ליהודים, יסיעו הרבה להתפתחות זו" (כלומר, ל"התפתחות זו לצאת לפועל בלי הכנסת כחות-אנשים המעים" (כלומר, בלא עליה יהודית).

הדברים ברורים: המחיצה בין יהדות ובין לא־יהדות צריכה ליפול. בגלות יש עבודה לאומית ועבודה אגושית-כללית. כאן, בארץ-ישראל המתחדשת: כל עבודה

אנושית כללית היא עבודה לאומית. רעיון זה, שנראה כל-כך פשוט, הוא זר ומוזר ליהודי=הגלות. ורק רוח סדרנית גדולה וחפשית כרוחו של סיר הרברט סמיואל יכלה להקיף את הרעיון הגדול בכל מלוא תפוסתו המעשית. כיי כהרצל. שמפני שלא ידע נשו וחוקים מגבילים, אף אם לא ידע גם את המוני היהודים ואת היהדות כלל, יכול היה להתרומם מן הלאומיות אל האנושיות ולעשות את האנושיות עצמה — לאומיות מדינית עברית, כך אף הרברט סמיואל, המיניסטר האנגלי, שאף הוא לא ידע גטו והגבלות, דוקא מפני שאינו יודע את יהדות-הגטוי מוכשר להתעלות מן האנושיות אל הלאומיות המדינית העברית ולעשות לאומיות זו עצמה — אנושיות. ואם בדרך זו ילך, ואם את דרכו זו ילמד גם אותנוי יפעל גדולות באומה ושמו יעמוד בשורה אחת עם שמותיהם של זרו בל ונח מיה פחות-יהודה. כי הוא ירת את שלשלת-הזהב של היהדות המדינית, שניתקה לפני ששים דור!

#### $\mathbf{III}$

צופה ומביש אני. איך כל ראשי הממלכות בכל. העולם כולו. מלל ויד ג'ורג' עד סון = יאַ מ = סן הסיני, מוויגיזילוס עד לוויצקי האוקרייני. מברכים את האומה הישראלית, בצורת ההסתדרות הציונית, לגאולתה ופדות-נפשה. יש שברכו ברכות אך מפני הנמום ויש בברכות יוצאות מן הלב. אבל מתנוסם ביניהן להדרת-יפעה — נאומו של באַלפור באסיפת-העם לכבוד סאַן-רימו. שהיתה בלונדון ביום י"ב יולי. מעולם לא שמענו, שנוצרי יבין כך את ענין ארץ-ישראל. את הרברט ממיואל. שאינו מבני מפלגתו המדינית, קרא בשם "מדיני גדול ויהודי הרברט ממיואל. שאינו מבני מפלגתו המדינית קרא בשם "מדיני גדול ויהודי אותם, כוננו להם ממלכה בחג'אַם ומכינים להם שלפון עצמי בארם-ינהרים. אל תרע עים. איפואי בארץ-ישראל הקפנה, שלמרות מה שרוב תושביה ערביים, היא, לפי א מובן העסוק ביותר של ההגדר ההעצמית. ארץ יהודים ישמרו מה שאנו פוענים תמיד בדבר "בבשת-הרש"... ואת דבריו סיים: "היהודים ישמרו את אמונם להרישניה, והבריטים ישמרו את אמונם ליהודים".

אימתי דברו גדולי=השלטון של ממלכות גדולות אל היהודים בלשון כזו ?—עדיין אנו זוכרים. כמה היו ה"עבדים בתוך חירות" מתפעלים ממה שאיזה נוצרי בעל=השפעה היה מגנה את האנשישמיות ומוכיח, שגנם בין היהודים יש אנשים ישרים". עדיין אנו זוכרים. כמה היה הרצל — שכל ימיו לא היו אלא מלחמת שחרור=עצמי מן העבדות של המתבוללים — מאושר. אם איזה מיניסטר היה שם לבו לציוניות. עכשיו נשתנו פני הדברים. ללויד ג'ורג' שולח מלגראמות של ברכה חמות לועידת הציוניים באמריקה ולועידה הציונית בלונדון. מיל ראן, נימי, ווי ניזילום, מאַם אַריק, ועוד, ועוד, ואפילו שר=החיצון הסיניי שולחים דבריהם החמים אל ההסתדרויות הציוניות כאֶל באות=כת מדינית של אומה חיה

ז בא לפור מעורר את הערביים על אי=הצדק שבדרישותיהם ומעמיד את היהודים: ואת הבריטים כשתי אומות, שיש ביניהן פעולה של גומלים...

ואַל נא יאמרו לי: אף התפעלות זו מדבריהם של ללויד=ג'ורג ובאלפור וחבריהם היא עבדות בתוך חירות". לא התפעלות היא זו, אלא הכרה. הכרה עמוקה ומרוממת, שהיהדות יצאה מקרן־זוית, שהיהדות נעשתה גם כח מדיני, ולא רק כח פינאַנסי ותרבותי בלבד, שהאומה הישראלית היא אומה בין האומות, ולא מפלצת', ולא "הופעה פתילוגית". כהגדרתו של פינסקר בשעתו. בא הקץ למצבנו המשונה והמובדל מתוך מה שאנו "נשמה ערמילאית", רוח בלא גוף. עדיין אין לנו "מדינת־היהודים" בפועל, ועוד הרבה זמן לא תהיה, אבל בכח כבר היא מצויה. כבר קיים הגוף, שנשמתנן מוכנת להתלפש בו. אף אז נהיה שונים מן העמים, אחרים: נשמיתיהן של האומות שונות הן. אבל שונה אינו צריך להיות משונה ואחר אינו צריך להיות מת מיה והכרתם של גרולי־המדינות באומה עברית חיה, ודוקא בצורת ההסתדרות הציונית. היא האית לכך, שלא מפלצת אנו עוד, אלא אומה בריאה — הולכת מבריאה, הולכת ומתלבשת בכל תאריה של האומה החיה.

ואם נשים לב, שעוד לא פסו אדוקים ומתבוללים בארץ — שתי הקצוות. שמסכימות זו לזו בדבר אחד: שאין לישראל אלא דת בלבד — כלל זכלל, — איך לא נשמח למראה הגדול, שנראה לעינינו. ואיך לא נתפעל מן הפלא הנשגב, שנעשה רימינו? — —

#### .IV

ובשים לב לכל המראות הנהדרים הללו של יום-הגדולות — מה ידאב הלב לקרוא על הנעשה כועידה הציונית בלונדון, שנפתחה בעצם היום, שבו קרא הנציב הראשון אשר ליהודה את דבר-המלכות ואת הכרזתו הנהדרה מעל הר-הזיתים...

בשעה שאני כותב את המורים האלה עדיין אין פרטי המשאפוהמתן של הועידה ידועים לנו כאן. בארץ=ישראל, מפני רחיק-המקום. ורוצה אני לקוות, שסוף-סיף מצאה הועידה את דרכה, לכל הפחות, בנוגע להעבודה המעשית. ואף-על-פייכן הלב מתפוץ מצער ומרחף כין תקוה ופחד, נומה יותר כלפי הפחד...

שבע שנים רצופות — ואילו שבע שנים! — לא ראו הציוניים זה את זה ולא יכלו לישא וליתן על עניני האומה. הארץ והתנועה. כמה שנויים נתהוו בעולם, כמה דם של יהודים נשפך, כמה רכוש של יהודים חרב, ולעומת זה — כמה חדשות ונפלאות, שלא פלל להם איש קמו ונהיו... והנה זכו הציוניים להתכנם לאסיפה רבה בלונדון, במטרופולין של ארץ=ישראל החדשה, ובזמן הסמוך והתכוף למאורע-סאַן=רימו ולמנויו של הנציב היהודי הראשון בארץ-ישראל... כמה עלית נשמה, כשה רוממות-נפש, כמה-גודל=רוח צריכים היו להיות מורגשים בכל נאום, בכל נאום, בכל ווכוח, בכל בטוי! ברגע גדול כזה — איך אפשר שיהיו מובי=התנועה, שליחי ההסתדרויות, קטנים ופעושים?

לצערנו, עברו רוב ימי-הועידה בקטנות שאין דוגמתה. גוש' של "דוברי אנגלית". "גוש" של "רוברי צרפתית". "גוש" של "כני-הארץ" ... והשבונות ישנים התחילו מחשבים שובי-התנועה זה עם זה! כאילו אין עכשיו שום ענינים יותר חשובים מאלה! — עכשיו, בשעה שהתחילה העבודה ממשי אותה עבודה גדולה ורחבה, שראינוה בהזון, שהיתה משאת-נפש לפינסקר ולהַרצף, שקרא לה או סי ש קין עוד בימי=המלחמה בשם ה"עליה השלישית"; עכשיו. בשעה שנצרכים עשרות פיליונים של ליפרה שמרלינג ובאותה שעה עצמה דלל מקורה של המטרפולין של היהדות -- אירופה הצפונית והמרכזית -- ועינינו תלויות ל א מריק ה, שכבר נתנה וחזרה ונתנה, ולאות אנו מרגישים בתוכה, ואך התאמצות שלמעלה מן הרגיל יכולה לעוררה ל"מעשה רב" חדש, פודה ומציל ממש; עכשיי, בשעה שהתנועה הסוציאליסטית לכל צורותיה גוזלת מאתנו אלפי נפשות ושופכת רעל לתוך הנפשות הצעירות. שנשארו נאמנות לציוניות; עכשיו. שצריכה להעשות עבודה שלמעלה מכח-אנוש מפני שנשקפת לא רץ ־ישראל סכנת קאַמאַסצרופה כלכלית ול עם־ישראל -- סכנת חרפת-עולם וכלמת-נצח על שנתן לעבור לרגע היותר גדול בחייו הבלתי-חפשיים, --עכשיו, בשעה שנשקפת לנו בארץ סכנת ז'אַרגוניזאַציה אַנגליזאַציה ועַרַביזאציה, — עכשיו לא מצאו אף הצירים המסורים לרעיוננו דגדול ענין אחר לענות בו מלהתבדל לפי לשונותיהם המדוברות וממחלוקת פעימה לשם שמים ואף שלא לשם שמים !...

קירא אני את הנאומים העיקריים, שננאמו בועידה, ואני רואה לצערי, שהרגע הגדול מאין כמוהו לא הוליד בשום מוח אף רעיון גדול אחד, אף מלה גואלת אחת, ואפילו לא דבור מפוצין, שיהא העם ניזון בו מועידה לועידה ויהא בו חומר להלהיב את הלבבות ולעורר את הרוחות. אפילו בימי הבת-ציון, ואין צורך לומר בימים הגדולים של אחד = העם, הרצל וגור דוי, כמה רעיונות חדשים נולדו בציוניות וכמה הַפְּרוֹ רעיונות אלה את התנועה בפרש ואת האומה בכלל! ואז הרי לא עמדו לפנינו תעידות גדולות כמעם מכח-אנוש כְּבְיָמינו ואף לא היו באותם הימים מאורעות מסוגלים להלהיב את הלבבות דומים אפילו במקצת למאורעות הכבירים המפליאים שבימינו. ואף=על-פי=כן, מי שקורא את הנאומים ואת הווכוחים של ועידת "לוגדון מוצא לפניו — מדבר=שממה... ובמה נבוא לפני העם? במה נעורר את רוחו, שיקריב קרבנות לשם ממרותינו העצומות, שלא הציתו אש= קודש אף במנהיגינו? — והרי ה"כים תלוי בלב". והרי לא רק לכספים אנו צריכים, אלא קודם כל, לנפשות — לנשמה כולה...

נורא הוא הרעיון וקשה לאמרוי אבל הובה לאמרו: אם רגע גדול כזה מצא דור של אנשי-פולמוס, סימן רע הוא הדבר לתנועה כולה, לאומה כולה....
ירושלס, זי אב תרים.

# ָדבַר־הַמַּּלְכוּת וְדבְרֵי־הַנְּצִיב

(באספת המוזמנים בכ'א תמוז בירושלים ובכ'ב תמוז בחיפה)\*). אני מצווה על-ידי רוממות הוד מלכותו. המלך ג'ורג' החמישי. למסור לכם את הדברים הבאים:

# .דַבר־מַלְּכוּת לתושבי ארץ ישראל.

מעצמות ההסכמה, שצכאותיהן עושרו נצחון במלחמה שעברה, מסרו לממלכתי ממונות (מאנדאט) לשמור על מובת עניני ארץ-ישראל ולהבטיח לארצכם את התפתחותה בשלום ובהצלחה, שנמנעה מכם זה רבות בשנים.

לבי רוחש גאון בזכרי את החלק החשובי שלקחו צבאותי תחת פקודת המצביא הראשי, הלורד אַלֶּ נַ בַ יִּ בשחרור ארצכם מתחת ידי הוטרקים, ושמוח אשמח, אם נוכל, אני ועמי, להיות גם הסבות, שעל-ידיהן תבואנה עליכם ברכות הנהלה ברוח החכמה והחירות.

רצוני להבטיחכם, שהחובות המוטלות על הממשלה הממונה עליכם תּמְלּאנה בלי כל נמיה ומשא-פנים ושממשלתי החליטה לכבד את הזכויות של כל גזע ושל כל אמונה הנמצאים ביניכם, הן במשך התקופה, שעוד תעכור עד שאגודת-העמים תאשר בהחלט את תנאי הממונות, והן בעתיד, כשממונות זו תתגשם בעובדה ממש-

ידוע לכולכם למדי. כי מעצמות ההסכמה ביחד עם הממשלות בעלות -בריתן החליטו לאחוז באמצעים שיבטיחו את הבנין המודרג של בית לאומי לעם בישראל בארץ בישראל האמצעים האלה לא ישפיעו בשום אופן על הזכויות האזרחיות או הדתיות של כלל תושבי ארץ ישראל ולא יקטינו את הצלחתם.

מובמחני בנציב העליון. שמניתיו כדי להוציא לפועל את העיקרים האלה. שהוא ימלא תפקידו בכל לבו ונפשו ובאופן מוצלח ושישתדל להגדיל בכל יכלתו את אשרם של כל המעמדות והחבורות שביניכם ולאחד אותם.

מכיר אני בהכרה עמוקה את גודל ערך התפקיד, הקשור בהנהלת הארץ הקדושה גם לנוצרים, גם למושלמים, גם ליהודים, ובהתעניינית עמוקה ומתוך ידידות חמה אשים את לבי להתקדמותה ולהתפתחותה העתידה של מדינה, אשר לקורותיה היתה חשיבות כל=כך ענקית לעולם כולו.

### גוירגי קיסר ומלך.

<sup>\*)</sup> אף-על-פי ש,רבר-המלכות" ו.רברי-הנציב" כבר נרפסו בכל העתונים הציוניום, אנו מוצאים לנחוץ לתתם גם ב,השלח": בירחון משתמרים הרברים יותר. ומי כמוחם ראויים להשתמר בגנזי ההיסטוריה הישראלית? (המערכת).

#### וו. דברי=הנציב.

הוד מלכותו הואיל לשים על שכמי את משרת נציבו העליון, לשבת ראש בהגהלה האזרחית. שנוצרה עכשיו.

העיקרים, שימשלו בשימה המדינית של הנהלה זו ככר נתבמאו בהודעת-החן. שקראתי לפניכם-

בכל קצוי-ארץ. במקום שהנהלה בריטית מושלת. שולטים חירות גמורה ושויון - זכיות לכל האמונות: צדק שוה לכל איש ואיש במרינה בלי משא פנים למעמדה לגזעו או לדתו; הסדרים נשמרים ביד חזקה; עול ושוחד נשמדים מן הארץ; מסי-העם נקבעים ברוח היושר והצדק; ההתפתחות הכלכלית של המדינה הולכת מתקדמת והצלחת התושבים הולכת וגדלה.

ברישניה הגדולה אינה דורשת את שובת-עצמה. שום מס אינו מושל כדי להגדיל את הכנסותיה. המסים, שהעם משלם, מוצאים לשובת העם. אלה הם העיקרים הבריאים והנכונים של הנהלה. הם הם יסוד גדולת הממלכה הברישית והם הם העיקרים, שעל-פיהם תחתך הנהלת ארץ-ישראל תחת הממונית, שנמסרה לה על-ידי המעצמות ותחת השגחת המברהלאומים.

גבולות הארץ בצפון ובמזרח עוד לא נקבעו ואני מקיה. שנבוא לידי הסכמה משביעה רצון בלי עכובים יתרים.

לארץ-ישראל תהיה הנהלה מיוחדת לעצמה, שתעמוד בקשרים ישרים עם שרי הור-מלכותו בלונדון. כשתלבש חממונות את צורתה המוחלמת תבוסם הפקידות האזרחית של

כשתלבש הממונות את צורתה המוחלמת תבוסם הפקידות האזרחית של הארץ על יסוד תדירי; המשרות יובשחו לנושאיהן, אם רק יהיו מוכשרים לעכודתם הארץ על יסוד תדירי; המשרות יובשחו לנושאיהן, אם רק יהיו מוכשרים לעכודת והנהגתם תהיה נכונה, עם זכויות-הענקה לסיגים ידועים של פקידיה; המדרגות העליונות תהיינה מורכבות בדרך כלל מפקידים ברישים, עד שיגיע הזמן ומספר הולך וגדול של בני הארץ, מוכשרים למדי לעבודה, יוכל לקכל על עצמו חלק יותר נַדול בתפקיד״ההנהלה; המדרגות הנשארות תהיינה פתוחות לכל בני הארץ בלי הבדל״דת.

י ושר = הפ קידים הוא התנאי הראשון להנהלה מובה. המששלה תשתמש בכל תוקף-החוקים נגד כל אדם נותן או מציע שוחד לאיזה פקיד שלה או לאיזה חבר או פקיד של עיריה. וכמו-כן נגד כל אדם, בלי משא-פנים למקום שהוא תופס. שיקבל שוחד.

בדעתי למנות מועצה מצומצמת במספר - חבריה, שרוב חבריה יהיו פקידי הממשלה ושתכיל גם-כן עשרה חברים מתוך הצבור, נבחרים מתוך כתות-העם השונות; המועצה תתאסף לעתים קדובות ואני אשב ראש בה. הצעות החוקים הנוגעים לענינים חשובים והתקציב הכספי השנתי יוצגו לפני המועצה להבעת עצתה. לחברים מתוך הצבור תהיה גם הזכות לעורר שאלות שאליהן רוצים הם להפנות את שימת-לב הממשלה. החלמותיה של מועצה זו תתפרסמנה.

כאלה היו בהרבה ארצות הממלכה הבריטית הצעדים הראשונים בפתוח מוסדות של הנהלה עצמית, ואני מקוה שבמשך הזמן תתהוה התפתחות כזו מתוך ההתחלות האלו גם בארץ=ישראל.

בהצעת ברית-השלום עם מורקיה נכנס סעיף בדבר מנוי ועדה מיוחדת על-ידי המשלה הברימית. שתעיין בכל השאלות והדרישות. שנוגעות לעדות ולדתות השונות בארץ = ישראל, ושתסדר אותן.

הרכבת ועדה זו תהא בהתאם לענינים הדתיים, שעליהם ידונו. יושב־הראש יתמנה על-ידי מועצת חבר־הלאומים. לאחר שתכרת ברית-השלום עם מורקיה ובהתהשבות עם השנויים היכולים להתרחש בינתים, תוסד הועדה הנזכרת, כאמור.

בינתים תדחינה כל השאלות, שהוערה תצמרך לעסוק בהן, והשאלות הנוגעות למקומות הקדושים בכלל. עד הזמן ההוא.

בשמחה אפשר להעיר, שכבר הגיע הזמן להתחיל בחריצות את ההתפתחות הכלכלית של הארץ, שנתעכבה זה שנים מפני מצב המלחמה ששלם ומפני הכלכלית של הארץ, שנתעכבה זה שנים מפני מצב המלחמה ששלם ומפני התוצאות שבאו בעקבותיה. האמצעים, שמטרתן לעזור ליסוד הבית הלאו מיליה ודים. יסיעו הרבה להתפתחות זו. מכירת=קרקעות ומשא-ומתן אחר בקרקעות יתחדשו בעתיד הקרוב ביותר; הגבלות ידועות, שכוונתן היא למנוע בעד ספסרות בקרקעות. תחולנה על משא-ומתן זה, והגבלות אלו תתבררנה בחוק, שיופיע מיד.

בדעתי למנות ועד לקרקעות, שיכיל פקיד בריטי ועוד שני חברים. בועד כזה יוכלו היהודים, המושלמים והנוצרים לתת את אמונם הגמור.

תפקידו יהיה לברר. אילו קרקעות מוכשרים להתישבות יותר צפופה. להחיש את התפתחות הארץ ולהבטיח. שעובדי-האדמה בעלי-המקנה והבעלים הנוכחים לא יסבלו מעושק ואי־צדק.

מדידת=קרקעות כללית ורשימתם תתחיל בקרוב; ובקשר עם זה יוסד בית-משפט לסדור עסקי=הקרקעות. משרת המוסדים האלה זה יוסד בית-משפט והזכויות של כל רכוש ורכוש ועל=ידי כך — להמנע מן הסכסוכים והמשפטם הבלתי-פוסקים, שעד עכשיו היו כל=כך למשא על התושבים.

מדידה ורשימה זו של כל הארץ תארך זמן מרובה והיא תדחף קדימה במהירות האפשרית ביותר. צעדים יעשו גם=כן ליסודם הקרוב של בנקים <sup>\*</sup>לנתינת הלואות לזמנים ארוכים לחקלאיים ולבעלי מסחר עירוני.

מ ס ל ו ת = ה ב ר ז ל תעבורנה בקרוב להנהלה אזרחית. העבודות הנחצות תעשינה לפני הגשמים, כדי להמגע מחזרת הפסקות בקשור-הדרכים, שגרמו להפסדים ולאי-נעימות בחורף שעבר. מסלת-הברזל בין י פ ו ו ל ו ד תתרחב, ויש תכניות להתפתחויות אחרות במסלות-הברזל בעתיד.

עומדת על הפרק תכנית רחבה של עבודות צבוריות, שקכיל סלילת= דרכים והמבתן, הרחבת הקשרים המֻלגראפיים והמֻלְפוניים, המצאת כח חשמלי בכל הארץ, בנין נמל בחיפה, יבוש בצות ויעור של קרקעות חמתאימות לכך. חלק מן הפעולות רבות∍ההוצאות האלה צריך יהיה לדחות עד שימצאו אמצעים כספיים יותר גדולים. אולם מקוה אני, שיעלה בידי ל סדר ה לוא ה תיכף כשיחתך בהחלם גורל הארץ בסכום. שיאפשר להתחיל בחלקים אחדים של תכנית זו. חלקים אחרים יוצאו לפועל בשלמותם או בחלקם עלדידי עבודתן של הסתדרויות בלתי משל תיות ובאמצעיהן.

מחלקת הבריאות הצבורית תעמול להטכת בריאותם של כל התושבים, וביחוד להשמדת הקדחת.

כשתתגדלנה הכנסות-הארץ בהתאם להצלחתה המתקדמת תוכל מחלקת-החנוך לפעול יותר ויותר בעד חנוך העם. שזהו התנאי הראשון בכל מדינה של

מדרגת התרבות גבוהה.

ה בנינים ההים טוריים. שעל-ידם נעשתה ירושלים לנקודת=התעניינות עמוקה לתיירים מכל קצי-חבל. ישתמרו ברגש כבוד והערצה, ויאָחוֹו אמצעים להיטיב את מראה העיר העתיקה. וחקירת - הקדמוניות תתפתח. וצעדים יעשו להבשיח, שהשכונות החדשות. שמתעתדות להבנות בהרבה מערי ארץ=ישראל. "תבנינה על=פי תכניות ראויות.

מודעות, המקלקלות את שראה העיר, תאָסרנה. וכל מה שאפשר יעשה כדי להרבות את בקורי עולי-הרגל והתיירים בארץ=הקודש.

התפתחות-הארץ לא רק שתביא קדמה במצבם של התושבים הנוכחים, אלא שתמציא גם אמצעי=קיום למספר גדול של תושבים נוס פים. ובאמת גם אי-אפשר להתפתחות זו לצאת לפועל בלי הכנסת כחות אנשים נוספים.

הנמלים והגבולים יפתחו בקרוב לעליה מוגבלת, שכמותה תתאים להמצאת עבודה ודירות בארץ. בעתיד הקרוב ביותר יופיע חוק, שקובע השגחה ממשלתית על העליה ומפרט את התנאים, שעל-פיהם יכנסו העולים.

בתקותי, שכבר שקשה התרגזות-הרוחות, שגרמה למהומות המעציבות בירושלים לפני שלשה חדשים, ושיש לקוות לאחוד יותר חזק בין כל שדרות התושבים, אני מכריז בזה חנינה לכל אלה הנאסרים עתה בתור תוצאת המהומות האלה ולכל האם ירים המדיניות תושבנה האם ירים המדיניות תושבנה להם בשלמותן. בגדר חנינה זו אין נכנסים שני אנשים, שנתנו ערבון ולא מסרו את עצמם למשפם, ולא שני האנשים, שהשתמשו במהומות לעשות מעשה חמא נתעב.

אַל לשערי שחנינה כזו אומרת, שמשקיפים על מהומות כנון אלו בקלות. אם תחזורנה — עתידות הן להַרַכא בכל האמצעים העומדים ברשותי ולא תהיה סליחה כזו בפעם אחרת.

לציין את חהתחלה החדשה מושים אני יד סולחת למספר אנשים הנאסרים עתה על פשעים נגד החוק, בבחרי באנשים, שהם ראויים ביותר להתחשבות רחמנית.

בנוגע לעצמי אני מבכר, שבמקום דברי יכריזו מעשי לתושבים על התמכרותי לעניני הארץ ההיסטורית והקדושה הזו ועל רגשי היושר והצדק המלוים אותי בקבלי על עצמי את התפקיד הנעלה, שנמסר לידי

ואני תפלה. שברכת אל שדי, שלפניו כורעים ברך באותה יראת בכבור מושלמים, על אספה זו ועל כל תושבי הארץ הזאת. —



# ספרים חדשים.

## שנתקבלו בבית־המערכת של "השלח":

ישראל זנגביל: עיקר חלאומים. תרגם מאנגלית ברשות-תמחבר א. ש. אורלאנס. הוצאת "קדימה". נוי־יורק 1918; 90 עמי-

אשר בן - ישראל: שירת הח"ן, הוצאת א. ז. רבינוביץ: צפת תרע"ה; 98 עמי. א. י. הכהן קוק: התחיה השלמה או תחית-הקורש. הוצאת דגל ירושלים". ירושלים. סיון תר"ם: 6 עמי.

יצחק ספקשור: זיבוטינסקי הגבור חלאומי. מוקדש לשבוע של קרן-הגאולה. [ירושלים. תרים] : 4 עמי.

מזרח ומערב: מאסף חיסטורי־ספרותי לחקידת היהרות הספרדית והמזרחית בתפוצות-הגולה. יו"ל שש פעמים בשנה. העורך והמו"ל: אבר הם אל מאל יח.

כרך אין חוברת ג' - ד'- ירושלים, מבתיאייר תר"ם.

השדה. הוספה חרשית לה,פועל הצעיר". חוברות שמושיות למשק החקלאי המעורב. יו"ל ע"י ועדת החקלאות של ה,פועל הצעיר" בעריכת א. ל. י פ ה. חוברת א'י יפוי תמוו תר"ם.

הרפואה. רבעון רפואי. כלי-מבטא של ההסתדרות המדיניצית העברית באיי. העורך דיר אריה פייגנבוים. המויל: ההסתדרות המדיצינית העברית בא"י.

שנה א׳, חוברת א׳, ירושלים, ניסן -- סיון תרים.

בננן. חוכרות לחכוך התינוקות בגן-הילדים ובבית-האס. הוצאת "התאחדות הגננות" בהסתדרות -המורים בארץ-ישראל. חוברת בי — גי. ירושלים, סיון תר"ם

הדביר. ירחון לתורה וחכמת-ישראל. ערוך עיי הועדה התורגית שע"י הסתדרות הצעיר ארץ־ הישראלי. העורך האחראי: הרב אה רן ויסנשטרן. קובץ ז' -- מ'-ירושלים. ניסן -- סיון תור"ם.

העברי. עתון שבועי. העורך: הרב מאיר ברלין. המויל: "חברת עתוגות עברית ". שנה יי, גליונות י"ח — כ"ג ניו-יוףק, כיה אייר — ב' תמוז תרים. ועד-הלשון בירושלים (הוצאת ועד-הצירים): א. רצענות; ב. נגרות (לוחות של ציורי. כלים בצירוף שפותיהם העבריים). ירושלם תר"פ.

מיניסטריון לעניני היהן דים [כליטה]: החוק על דבר ועדי־חקהלות והאינ־ סטרוקציה להגשטתו (עברית וו'ארגון). קובגה תריף;

-עמי 24

לה רינאַ סינסייה ג'ודיאה (La Rénaissance Juive). אורגאנו ציוניסטה (באיספניולית וצרפתית). אניי גוי (באיספניולית וצרפתית). אנייו ג'י נוי

.36 — 32 משלוניקו. 18 סיון —16 תמוז תר"ף.

Leon Simon, Studies in Jewish Nationalism. With an Introduction by Alfred E. Zimmern. London 1920; XI, 174 pp.

Baruch Krupnik: Die Jüdischen Parteien. Ein Veberblick zur Orientierung. Jüdischer Verlag. Berlin 1919; 30 SS.

Jankew Seldmann: Aus dem heiligen Buche Sohar des Rabbi Schimon ben Jochai. Eine Auswahl. Welt-Verlag. Berlin [1920]; 63 SS.

La Nation (האומה). 1 re Année, No. 30; Constantinople, 28 Mai 1920.



## מַלְּחֶמֶת־שְׁנַיִם.

(מפור)

מאת

ר"ר א. קלאַטשקא\*).

·I

אולם=השעורים של האינסטיטוט לנתוח התחיל מתמלא סטורנטים. ובעד החלונות הרחבים והגדולים, שהיו מכוונים כלפי החצר, שהיתה מוקפת בנינים גבוהים — בתי=שרת של האינסטיטוט —,חדר אור כהה ומעורפל של בוקר=סתו.

הפרופיסור גינצה נגש לקריאת שעורו הרגיל. על השולחן הגדול. שהיה משמש קתדרה, עמדו קערות-קערות, ובהן מוחות ממולחים וכבושים באלכוהל של בני-אדם. ועל המכלה היו תלויות תמינות-המוח בצורותיו השונות. את המקום היותר חשוב בין התמונות הללו חפסה תמונה אחת — פרי-המצאתו של נינצה. תמונה זו היתה עשויה בצורת תינוקות ערומים, שאבריהם מחוברים ומשולבים זה בזה, ובאופן שחלק ידוע של גיפם — ולא דוקא היותר צנוע — היה מתאר את קוי-המוח העקומים והעקלקלים המרובים. ומדי שנה בשנה. כשהגיע תור השעור על המוח, היתה תמונה זו מעוררת את כדיחת-הדעת של הסטורנטים, שהפרופיסור היה מענגם בהלצותיו החריפות. כמעם כל שומעי-השעור הנוכחי היו בני-הזמן הראשון. חוץ מסמודנטים כודדים אחדים. שישבו על הספסלים הגבוהים. שגינצה היה קורא להם בלצון: הלוז'ות". אלה היו וקנים'. שבאו לחזור על למודיהם קודם הבחינות, ותכליתם היתה - להמות אליהם את חסדו של גינצה, וגם אחדים מן הצעירים. שרצו להתיחד לשם שיחה או לשם ענינים צדריים. הפעם ישב באחת ה.לוו'ות' הללו צעיר אחד, שקרא בקונפרם קמן. כרי שלא להטות על עצמו את תשומת-לכם של הפרופיסור והחברים הניח את הקונמרם על גבי ספר-הנתוח העבָה שלפניו. ומזמן לזמן אף העיף את עיניו על המכלה או על הפרופיסור, כדי לצאת ידי חובתו. גינצה. שהיה לפנים פרופיסור בדורפאַט, ידע ידיעה

<sup>\*)</sup> הכהילתנו השמועה ב"התורן", שמספר ציור ובעל-כשרון זה, שפרסם ב"השלח" כמעט את: כל ספוריו ומחזותיו. מת במחלת-המיפוס. רוצים אנו לחשוב, שדיעה זו מוטעית היא, עוד לפני שבועות מועטים פרסם ב"הצפירה" ספור הומוריסמי — ו"הצפירה" אינה יודעת מה שיודע "התורן". ומי יתן ותתבדה השמועה המעציבה (המערכת).

מספקת את הלשון הרוסית וראה את עצמו כאפיטרופסם של הסטודנטים, שבאו מרוסיה. הוא ידע מי מהם לומד תורה לשמה, מי מהם מתעצל, מי מהם עוסק בצרכי-צבור ומבכר את הקונטרסים על "תקין-העולם" על-פני ספר האנאטומיה. ולפיכך ידע היטב, כי פרוז' אַן – אותו צעיר מן ה״לוז'ות" – הוא אחד מאלה האחרונים. מתוך שמחה פנימית קרא פרוז' אַן בקונטרס על העבודה בארץ-ישראל, שנתכוון לקרוא עליה הרצאה לפני החברים בימים הקרובים. קריאתו של פרוז' אן הופרעה פתאום על ידי צחוקם השואן של הסטודנטים לרגלי אחת מבדיחותיו של גינצה; ושעה זו היתה שעת-רצון מלפני גינצה, שבה היו משתמשים הצעירים, שאחרו לבוא. להכנס אל האולם ולשבת על מקומם. בלי שישמעו את הנזיפה הרגילה של המורה. בין המאחרים היה הפעם מרש "ק בן־עירו של פרוז' אן, שהלך וטפס בזהירות על גבי המעלות כדי להניע אל חברו. כמובן, שלם אף הוא – כדי לגרום נחת-רוח לגינצה – את מס-הצחוק הידועי ומיד נכנם בשיחה עם פרוז' אן.

- האספה היית אתמול באספה! אמר פרוז'אן: האספה היתה סוערת מאדי
  - עסוק הייתי, השיב מרש"ק בבת-צחוק, שהכנים בה כוונה מיוחדת.
    - סלמה בקרה אותך בודאי, -- אמר פרוז'אן לא בלי קנאה

וכדי לכסות על רגש זה התחיל מספר לו על האספה. שהיתה אתמולי זו היתה באמת אספה רבת-שאוןי החברים עזבו את האכסניה בשעה מאוחרת מאדי חלוקי־הדעות וההתרגשות היו גדולים וקרוב היה הדבר, שיגרמו למחלוקת ולפירוד גמור בין החברים. הגורם לזה היה, לפי דעתם, פרוז'אןי שהגביר את ההתרגשות בקנאתו הנפרזה הוא גלה, כי אחד מן הצעירים שרצה להמנות על הברי האגודה היה לפנים כותב מאמרים בעתון הרוםי האנטישמי העת החדשה". וגזר ועמד על דעתו שבשום אופן לא יתן לו לביא בקהלם.

של אחד מן – למה הם מצפצפים כאווים ? – הגיע אליהם פתאום קולו של אחד מן – שכנים.

פניו של פרוז'אן האדימו. הוא כבש את עיניו בספר ואמר:

- דבור זה הוא על חשבוננו

מרש"ק העיף עין על מי שהוציא מפיו דבור עולב זה, שנעץ גם בו את עיניו כחרבות. נדמה לו למרש"ק, כאילו הדברים פלחו את האויר בבהירות יתרה ועוד רגע . וגינצה וכל רסטודנטים יַפְנו אליו את עיניהם. הוא קכל על עצמו שלא להסתכל בפניו של הסטודנט הגרמני, שישב בקרבה ידועה אליו; אבל מזמן לזמן לא עצר ברוחו להעיף עליו מבט לצדו. הוא ידע, שהגרמני מדבר עליו עם חברו ושאמר מה שאמר כדי להקניטו; ודבר זה העכיר לפניו את זכרון הערב שעבר.

כי בשעה שפחוו'אן קרא אתמול תגר על אותי הצעיר העלוב, שכתב לפנים מאמרים בעתן אנטישמי, והציע להחרימו מקהל־הסמודנמים, ישב מרש'ק באחת מאכסניות-הסטודנטים שבפרבר-העיר, שהיא מכונה בשם ה"עכבר הקטן", ביחד עם סל מה מכרתו, ומתוך סקרנות של תלמיד מתחיל הסתכל בכל הנעשה באכסניה זו. רובם של המבקרים היו מן הסטודנטים העיקריים". מהם ישבו כנוסיות, כנוסיות על יד השלחנות המסוזרים באולם, שתו שכר והתעלסו עם העלמות, מהם יצאו במחולות על הבמה — חלק האולם, שהיה מותרם ממנו על־ידי חופת־עץ ובאחת מפנותיו הישמיעה מקהלת-המנגנים את מנגינותיה מתוך כוונה והשתדלות יתרה, כאילו הרגישה, שתעודתה ועבודתה לשעשע את הצעירים הן תעודה נשנבה. עבודת-הקודש. המוסיקה והרקודים מתוך נסכו רוח-שכרון על מרש"ק, הוא ררגיש תשוקה עזה לקפיץ לתוך גלי-המרקדים מתוך הפקרות ושכחה עצמית, והעובדה, שלא למד מימיו את אומנות-הריקוד, נראתה לו עתה כחטא שאין לו כפרה. סלמה, שהיו לה כאן, באכסניה, הרבה חברות וגם מכרים בין הצעירים, היתה מקבלת לפרקים את הזמנתו של צעיר זה או אחר לצאת במחולות, כי קשה היה לה מאד לעמוד בנסיון ולכבוש את יצרה. ופעם בפעם היתה פורשת מכרש"ק בן-זוגה מתוך בת"צחוק של תינוק שסרח ומכקש סליהה:

? הלא תרשה ליי מחמדי

מרש"ק לא קנא את סלמה בלבוי אבל ראה את עצמו כ"אבל בין החתנים", כנזיר בין שותי־יין. אמנס. גם בין הצעירים משלהם היו הרבה, שפרשו מן המחולות; אבל מרש"ק הרגיש, שיש בינם ובינו איזה הבדל, — ודבר זה השרה עליו רוחד עצבות. הוא זכר את הימים, — והימים ההם לא היו רחוקים כל-כך —, שהמחולות ושאר תענוגי-הנוער היו נחשבים בעיניו כחטאי ולכל הפחותי כדבר, שאין שכרו עולה בהפסדו, אבוד-זמן-לבטלה. "שנוי-הערכים", שעשה בחשבון-עולמו. היה עוד חדיש עמיי ושבעתים ביום קמו עוד כשטן על דרכו מנהגי-המסורת ונמוסי-ילדותו. כמעט מתוך בושה השקיף מרש"ק מסביב לו בכל פעם שפרשה סלמה ממנו לריקוד והוא נשאר על מקומו יחיד ונעזב. דומה, כאילו עיני כל הצעירים מכוונות אליו. הוא היה הרוסי היחיד והמיוחד באכסניה זו; ועובדה זו, שלא שם אליה לב תחלה. היתה לה עתה בעיניו חשיבות יתרה. כלום לא היה באכסניה זו פריצות-ברור ובמול-מנהג?

אדומה מהתעוררות ומדושנת-עונג היתה סלמה חוזרת אחר המחול אל מרש"ק, וכאילו רצתה לגמול לו על רגעי־הפרישות המועמים היתה מפטפמת בלי הרף ומסתכלת בו מתיך חבה יתרה ותענוג מגולה. הלא היא אהבה אותו! היא הראתה לו דבר זה בעליל! היא עזבה בגללו את מכרה הראשון — את מי,7ר, גם=כן סטודנט-ריפא, — ועכשיו לא שמה לב אליו כלל וכלל... אף הוא נמצא כאן באולם. היא פגשה אותו על הבמה בין המרקדים, אך העמידה פנים כאילו אינה רואה אותו. יודעת היא שהוא כועם עליה. אבל אחת היא לה!... באמת לא מצא מילר מעולם חן בעיניה, אך היא נגררה אחריו מתוך שטות ושוב-לב... אַנִיכֶּן חברתה, שמתרועעת בעיניה, אך היא נגררה אחריו מתוך שטות ושוב-לב... אַנִיכֶּן

עם שול ג'ה, בן-עירו של מילר, פְּתְּתָה אותה להתחבר אל זה האחרון והיא עשתה זאת מתוך שעמום... אבל עתה מאושרת היא !.. היא השתוקקה כל ימיה להתודע אל ירוםי". היא לא תרפה ממנו, מן ה"רוםי" שלה ..

- והלא גם אתה לא תעובני? האין ואת. מחמדי? מתרפקת עליו סלמה.
- יודע אתה ? מילר זרק עלי מבט כאילו אמר לבלעני! צוחקת היא: שוטה הוא!... הוא הלך אחרי כל הזמן... הנה! רואה אתה ? הוא הולך עם שולצה ואנ'כן...
- אני מכיר אותו. אומר מרש"ק, ובפוי של גאוה ושמחה בלתי-כבושה האיר את פניו.

הוא ראה את עצמו כמנצח... מילר זה הוא חברו לעכודה באולם=הגתוח... מרש"ק היה נכון לחבק ולנשק את סלמה בגלל משפט=הבכורה, שנתנה לו...

מילר עבר באולם ומרש"ק הכיר על פניו, שהוא נעשה שינא לו... שם באולם-הנתוח, לא שם מילר אליו לב מימיו. ככן-קורפוראציה היה מובדל ומופרש משאר החברים, ומן הזרים לא כל שכן? — וכמעט מעולם לא החליפו ביניהם דברים. למרות קרבתם זה לזה ועבודתם על-יד שלחן אחד, משותף. ואולם כאן, באכסניה לא גרע מילר עיניו ממנו ושנאה בלתי־מסותרת נשקפה מהן... הדבר היה לא־געים למרש"ק... הוא האדים והתעוררות־עצבים תקפתו... דומה. כאילו מילר ושולצה קושרים עליו קשר.

- שומה, שומה! לא פסקה סלמה מלהמיח דברים כלפי מילר, ובתוך כך היא מעמדת פנים של לגלוג על חשבונו. היא צחקה וקונה את פניה כלפי אנ'כן, שענתה לה גם-כן בצחוק ובדברים, שלא הגיעו לאזניה מפני ריחוק-המקום.
- יודע אתה, אוצרי ? פנתה סלמה אל מרש"ק ונתקרבה אליו כמו בכוונה. באופן שראשה וראשו יגעו זה בזה: כבר השעה מאוחרת ... נלך מכאן!

  ולאחר שקמה ממקומה הוסיפה מתוך לחישה: —

אליך . . . מוב ?

ושניהם עזבו את האולם.

שעורו של גינצה הגיע לסופו והממודנמים נתפזרו באולם-הנתיח הסמוך ונגשו לעבודתם. מרש"ק ומילר עבדו יחדי בקרן זוית אחת. וכשהתחילה העבודה על־יד ה-גופות" עמדו זה בצד זה. מילר. בחור כבן עשרים, בעל פנים חורות וכחושות. לא ידע לשלום ברוחו. ומיד לאחר שנגש מרש"ק אל שולחן-העבודה ואמר להתחיל ב.הכשרת הגופה". פרש מילר על השולחן את מפת-האנאמומיה הגדולה עד אפם מקום למרש"ק.

זה היה באמת מעשה-תינוק. אך מרש"ק אף הוא לא היה יכול לשלוט ברוחו. — סליחה: — פתח: — אני מכקשך לסלק את המפה קצת הצדה.

- -- גם-רוח אתה! -- התפרץ מילר בקייאה וכל גופו רעד
- אני דורש ממך עוד פעם, שתפנה לי את מקומי! הוציא מרש"ק מפיו, משתדל לאצול לקולו מנוחה, ואָחז בשולי המפה כדי לסלקה הצדה.
  - זוהי חוצפה, שומע אתה? גסות-רוח! -- נזדעזע מילר וצעק.
- שושה! אמר מרש"ק כשזכר את סלמה ואת האופן, שבו במאה מלה

מילר התנפל עליו. באולם קם שאון. הסמודנטים, שעברו בקרבתם, נגשו אליהם. פרוז'אן השתדל להשקים את מרש"ק. הופיע יושב=הראש של הקורפוראציה. שנמנה בה מילר, גם=כן סמודנט=רופא, מן המתחילים. במון מלא=חשיבות, כיאות לרגע רב-ערד כזה, פנה אל מילר:

- --- מובמחני, שאתה יודע מה חובתך לעשות! אני וכל חבריך מוכנים לשרתך... ובחשיבות. כלעומת שבא, חזר אל מקומו...
- אתה תלחם מלחמת-שנים! –פנה פרוז'אן אל בן=עירו מתוך מבוכה: –כיצד היה הדבר?

#### $\cdot II$

המאירע עם מרש"ק היה ידוע לכתחלה רק לחלק קמן של הסטודנטים. כלומר לבני-ה"זמן" שלוי שעבדו עמו יחד באולם=הנתוח. אולם כשבא מרש"ק לסעוד את סעודת־הצהרים באכסניה נוכח מיד, שהדבר כבר נודע לכל בני=האגודה. הוא נעשה גבור-היום. הכל התעניינו בדבר ושאלו אותו בדבר הפרטים. סטודנט אחר מן הזקנים, שעמד לגמור את חוק-למודיו ושהצטיין משאר החברים בכגדיו המגוהצים, כיאות לרופא צעיר, העיף את מבטו על מרש"קי כאילו ראה אותו בפעם הראשונה. וסנן דרך שניו:

- -- זוהי, אמנםי חדשה! בימינו לא היו דברים כאלה...
- התלהב שני, גם־כן מן הזקנים. יליד קורלאנד, שדבר אך גרמנית. ולפיכך היה, מצד אחדי מכוכד על הצעירים. ומצד שני לא מצא מעולם מערערים על דבריו, כי הרוב היה מתקשה בדבור הגרמני: צריך ללמד אותם דרך- ארץ קצת, האריך מתוך התעוררות: אני מקנא בך בגלל דבר זה... שטות!.. איני מאמין, שיסכימו חברי־הקורפוראציה למלחמת-אקדחים. בודאי יבחרו ברמחים!..

הוא מפח על שכמו של מרש"ק, כאילו רצה לעודד את רוחו, והמשיך את :

אני אלך עמך אל מורה מומחה. בימים אחדים ילמדך את האומנות לשלומ — ברמחים.

היו גם כאלה, שגנו את מרש'ק בגלל מאורע זה. המאורע הפתיע אותם בחדושו. לדעתם, עלול דבר זה לחדד את חיחוסים בין התישבים ובין הגרים ולהבאיש את ריחם של השרוסים" בעיני ה"עיקריים", וכיוצא בזה.

יעצו הזקנים: -- דבר זה יגרום לו -- יעצו הזקנים: -- דבר זה יגרום לו --- צער ויוכל לגרום נזק והפסד לה"רוסים"

היו גם כאלה, שבכוונה הסיחו את דעתם מן המאורע. הם חישבו ומצאו, שהשעה אינה יפה למאורעות כאלה. וראו בכל מה שנעשה מנהג של קלות-דעת. הם פסקו מלדבר על דבר זה וחזרו לאותו ענין, שהעסיק אותם מערב-היום. עדיין היו תחת השפעתם של האספה, שהיתה אתמולי והרשמים שהשאירה. הם אמרו פה אחדי כי פרוז'אן, שהיה משתמש בכל הזדמנות הבאה לידו להבלים את קנאתו להרעיון הלאומי, השתדל ביחד עם בני-סיעתו להשביע על האגודה את חותם-הציוניות; ובזה ראו ננבת-דעת של הצבור. הרי האגודה לא באה -- כך נאטר, לכל הפחות, בספר-התקנות שלה אלא לאחר את הצעירים מרוסיה, לברוא להם אכסניה כללית ותמיכה הדדית ולסייע להשתלמותם העצמית; ובכן צריכה היא להיות למעלה מעניני־מפלגות. ואולם פרוז'אן התאמץ לאצול על אנודה זו מרוחו. מתנגדיו ראו בזה סכנה לעצמם ובשעת-הסעודה התחילה מנסרת באויר השמועה. שהרבה מן הצעירים נכונים לעזוב אגודה זו ולבנות במה לעצמם. מורגש היה שהרוחות סוערות מאדי וביחד עם זה הובע הרעיון. שאגודה בלא צבע ובלא פרוגראמה מדינית זו או אחרת לא תוכל להשביע רצון. הזמן והמקום דורשים יחם ברור לשאלות המדיניות המנסרות בעולם. הזמן היה - ימי מלחמת רוסיה ויאפאַן, והמקום – גרמניה, – שבה היתה אפשרות לעשות תעמולה בין הצעירים למובת רעיון השחרור בלי להמצא תחת ההשנחה המעולה של הבולשת הרוסית... המאורע באותו הסטודנט החדש, שאמר להכנס אל האנורה ופרוז'אן פסל אותוי לא היה אלא הטפה האחרונה, שמלאה את סאת־סבלנותם של המתנגדים לאגודה, שאינה כלום על-פי תקנותיה, אבל נומה היא לציוניות על-פי השפעתם של

מרש"ק הרגיש אי=מנוחה בנפשו. עד עתה כמעם לא לקח שום חלק בעניני המפלגות ועמד מרחוק לחלוקי=הדעות. אבל עתה נדמה לו, שחייב הוא לקבל החלשה זו או אחרת, לברר את יחוסו לדחית הסופר ב"עת החדשה" ולחוות דעה מסוימת ויוצאת מן הלבי התרגשותו הפנימית. שהשתדל לכבוש אותה. דרשה בחזקה במוי כלפי חוץ.

והוא התחיל לצדד בזכותו של פרוז'אן. הוא לא ראה מימיו את "בעל=הדבר"; אבל שונא הוא אותו בלבוי והוא אמר, שכל החברים חייבים להביע גועל-נפש וביז לאדם, שנועז לכתוב מאמרים בעתון אנטישמי... אי-אפשר לפסוח על שתי הסעיפים... האדם צריך להיות תקיף בדעתו וברוחו!

התלהבותו של מרש"ק, שהכל ידעו אותו עד עתה לאדם שלו ועומד מחוץ לריב-מפלגות. הביאה אחדים מן הצעירים לידי צחוק חשאי. הם הסתכלו זה בפניו של זה באירוניה, כנמלכים בדעתם, אם כדאי הוא בכלל להתווכה עמו. גם בעיני־פרוז'אן

נוצץ היה שביב של חמלה והוא אמר בבת-צחוק:

-- חבל, שלא היית כאן אתמול... אמרו לסקל אותי באבנים

מכטי־הסטודנטים, שהיו מלאים כמעט רחמים, לא נתעלמו ממרש"ק. דומה, כדי כאילו נעשה פתאום מוחרם ומנודה מקהל זה. חייב הוא לעשות איזה מעשה, כדי לזכות שנית ולהכנס בחברתם. חייב הוא להמהר ולהצרף. כביכול, מאיזה חַמא, שחִמא ולא ידע מהו... הוא הסתכל בפניו של פרוז'אַן, בתקוה למצוא בו איזה סיוע ובטחון; אבל זה האחרון אַכל במנוחה את סעודתו והתלוצץ עם אחד מן החברים.

- ובכן אתה תהיה הסיקונדאנט שלי. אמר מרש"קי לאחר שקם ממקומו, אל פרוז'אןי ובאותה שעה נדמה לוי שהרים את קולו יותר מדי וצחק צחוק של התעורות: את השני בחר לך בעצמך!...

אחר סעודת-הצהרים היה מרש"ק נוהג לחזור לביתו. שם היה מתגולל על הדרגש כשעה קלה וקורא את המכתבים, שהיה מקבל מביתו ושבעלת-הבית שלו, פרוי פודל, אלמנה-תופרת זקנה, היתה מניחה כיד-הסדר הטובה עליה. על גבי חשלחן במקום קבוע. הפעם שנה מרש"ק ממנהגו ושם את צעדיו אל הרחוב העיקרי והשואן שבמרכז העיר ... הוא הלך מבית-משתה אחד אל השני ושתה שכרי מורדף ממחשבות מורדות שענו איתו, ולא ידע ש?! בנפשו. לסוף החלים ללכת אל אולם-הנתוח, כי הבדידות היתה קשה לו והוא לא רצה להבלים לחבריו, ביחוד לפרוז'אן, את חולשת-רוחו. מספר הסטודנטים היה אחר הצהרים פחות משהיה בבוקר, כנהוג. מקומו של מילר נפקדי ומרש"ק ראה בזה מעין נצחון רוחני, שהיה על צדו. אך רפיון-נפשו לא נתן לו להתרכז בעבודה. הוא נגש אל פרוז'אן, שעמד על-יד גופה חדשה והתחיל מפמפט עמו.

פתאום הסתכל בפני המת וקרא:

. הלא יהודי היא!

פרוז'אן שלכאורה לא שם לב אל עובדה זו, הסתכל אף הוא בגופה ואמר:

אמנם כן, של יהודי, -- ולאחר רגע הוסיף ואמר: --

ובכן, מה בכך ? ---

מרש"ק האדים. הוא נתבייש ברגש המוזר, שעורר בו מראה הגופה היהודית, שגורלה היה כגורל כל הגופות המזומנות לנתוח.

"מפני־מה עבר פרוז'אן בשחיקה ובלא שום תשומת=לב על עובדה זו?" – שאל מרש"ק את עצמו: —. כלום לא פעל עליו דבר זה? או אולי כבש בקרבו את הרגש המוזרי שהרגיש גם הוא, ולא נתן לו במוי? כלום לא אחת היא, גופתו של מי מנתחים

כאן ? של יהודי או של לא־יהודי ?"

הוא רצה לבוא בדברים עם חברו על ענין זה. מפני־מה לא פעל עליו עד מכשיו מראהו של מת בכלל? מפני־מה הרגיש עתה התרגשות בלתי־רגילה כזו ?

הוא הסתכל בפני המת: זה היה איש בן ארבעים ומעלה; — ובעל פרצוף יהודי מפוםי ... מי הוא האיש הזה? מה היו מלאכתו ומעשהו? כיצד בא הנה ונתגלגל באינסטיטוט לנתוח? כלום לא היו לו קרובים ומיודעים, שיכלו לפדות אותו מן הנתוח? מפני-מה לא הביאו אותו לקבר-ישראל?

- עלי אין המות עושה שום רושם, דבר פרוז'אן באזניו: היו ימים, ששאלות החיים והמות ענו אותי ולא נתנו לי מנוחה. יש שגם בלילה נדדה שנתי מעיני כשהתעמקתי בחקירה על "הבל-הבלים" של חיינו. על העובדה, שהאדם משול כחרש הנשבר", "כציץ נובל", וכדומה, כאָמור בימחזור". עכשיו חדלתי להרהר בדברים אלה. כל זה הוא ענין לחוקרים, שעומדים למעלה מחיי=המציאות. עלינו, הצעירים, מומלת חובה לעבוד בעד עמני.
- ומה לעשות ? נפלם ספיו של מרש"ק שלא ברצון והוא נבהל בעצמו מפני קולו, שנראה לו מלא יאוש וצער מופרז
- שאלת־היהודים זוהי השאלה, שאנו חייבים לפתור. השיב פרוז'אן : זוהי שאלה של חיים, של מציאות ממשית.
- אבל השאלה כל-כך סבוכה היא. פלט מפיו מרש"ק. שמחשבותיו היו ממנו והלאה וכאָב חד נקר בלבו
- : הציוניות זהו הפתרון היחיד והמיוחד, חזר פרוז'אן על דבריו ברירה אחרת אין. החיים או הַמָּוֶת – דרך בינונית אין בשבילנו...

"החיים או המות — ברירה אחרת אין !" — הדברים האלה החרידו את מרש"ק.

הוא שמע בהם את התשובה על השאלה, שנקרה כל הזמן במוחו ולא נתנה לו לנוח

ולשקוט אף רגע. מכל מה שדבר אליו פרוז'אן לא נכנם לאזניו כלום. הוא הקשיב

לדבריו אך ורק כדי להשתיק את ההתרגשות שסערה בנפשו ולהבליג על צערו.

המות או החיים" — זוהי החידה, שהוא עומד עתה לפני פתרונה. הוא לא חשב
מימיו על דבר זה ועתה הופיעה לפניו שאלה זו בכל חריפותה ונוראותה. מה עשה ?

למה הכנים את עצמו בענין רע כזה ? איזו רוח השיאה אותו להתקוטט עם הגרמני?

לשם מה ? — אילו היה יכול לפתוח את לבו לפני חברו. להביע לו את רגשי־החרשה, שמענים אותו, להתוודות לפניו ולכקש עצה ותחבולה איך להחלץ ממלחמת-השנים!.

הוא חוק את לבו ואמר במנוחה:

- ? אימתי תדבר עם הסיקונדאנטים של מילר
- אני אתראה היום עם ליברמאןי -- השיב פרוז'אן מתוך חשיבות וכובר=

ראש: -- הוא מנוסה ממני בענינים אלה.

מרש"ק יצא החוצה. הערב בא. הוא ראה את עצמו, כאילו לוחצים את מוחו בצבתות — והעולם נעשה לו צר. לשם מה התקומט עם מילר? ומה אם יהרג? – הרעיון, שאכיו ואמו יקבלו את הבשורה" בדבר מיתתו, הרעיד את כל גופו. אילו היה יכול להתיודות לפני מי-שהוא, לומר לו, שהוא מתחרט על כל ענין זה, ולצאת בכבוד מן המיצר — היה מאושר. אל מי יפנה? לפני מי מחבריו יוכל לשפוך את שיחו? — החברים נראו לו ברגע זה כל-כך זרים ורחוקים! אפילו פרוו'אן לא התעניין בו כראוי, לפי דעתו... אולי אשם בזה הוא עצמו: הוא התרחק כל ימיו מן החברים, לא התחבר אף אל אחד מזם, לא השתתף בחייה הפנימיים של האגודה, לא היה נמנה בשום מפלגה מדינית ובכלל, לא היו לו שום דעות מוצקות וברורות. לא היתה לו בהיים שום מטרה ותכלית. עובדה זו היתה סבת אסונו עכשיו. כשבא לגרמניה התמכר יותר מדאי אל חיי-תענוגות.. אביו מחסר את עצמו ואת בני-ביתו מצרכים הרבה ומעניק לו די-מחסורו. כדי שילמוד, והוא...

מלא=התעוררות תעה מיש"ק ברחובות=העיר. הערב בא והוא נכנס אל קרובו. זה היה שאר-בשרו של אביו. שהתישב בעיר זו לפני חמש=עשרה שנה, כשהיה עוד בחור, ויסד כאן קונמורה למסחר-התבואה.

בקונמורה זו ישב עכשיו קרובו על=יד שלחן-העבודה, ברק את המכתבים, שחבר עוזרו והגיש לו, וחתם את שמו עליהם. היתה שעת נעילת-הקונמורה.

שלום! מה נשמע? — השיב הקרוב על אמירת-השלום של מרש"ק, ובלי שהמתין לתשובתו נשתקע במכתבים. עוזרו הסתכל בתכיפות בשעון כשהוא נשען על רגלו האחת והשניה חליפות, ומתוך אי-סבלנות הכה באצבעו על גב שולחן-הכתיבה. על אמירת-השלום של הנכנס ענה בקול יבש: הוא התיחס אל הסמודנטים הרוסיים כאל "נחותי דרגא". כמנהג הגרמנים המהורים, אף-על-פי שאביו היה הוא עצמו מן המהגרים מרוסיה.

על סף הדלת הופיעה אשתו של בעל הבית. כנראה, היתה גם היא מלאה אים סבלנות, כהלבלר, מצפה לבעלה לפת בערבית. על פניה היתה העויה של אים רצון: עד היום לא יכלה ללמד את בעלה, שילך בנמוסי המדינה וינעל את הקונטורה בשעה המיועדת. אין בו ולא כלום ממדת הדיוק שבה מצטיינת היא. ובכלל כל בני ארצה: היא היתה ילידת ריגה וראתה את עצמה גרמנית כשרה. את אים רצונה הביעה האשה למרש"ק שלא השיב לה כלום ונכנס לחדר הסמוך, המרקלין. בשעה זו היה קרובו האדם היחיד והמיוחד, הקרוב לו באמת במדה ידועה. את העוזר הגאותני ואת האשה לא אהב מימיו ולא רצה להכנס עמהם בשיחה.

בפרקלין השהעשע ילד כן חמש על יד אומנת. בלי שידע עוד את האלפא-ביתא היה קורא בעלקפה את התרוזים, שהיו רשומים תחת הציורים בספר-השעשועים הגרמני. כדי לצאת ידי חובתו אמר שלום להאומנת ונשק את הילד. מְלֵא-התעוררות התחיל מתהלך במרקלין הלוך ושוב.

- ארשור, סיים במהרה את עבודתך ונלך לאכול. הנה גם מר מרש"ק בא, --נשמע קולה של האשה, שעזבה את הקונטורה ונכנסה אל הטרקלין.
- ה לא כבר היה בביתנו סטודנט אחד ושמו ברוכוביץ או זַרְחוּביץ, איני יודעת בדיוק. פתחה האשה. והוא בנו של מלמד אחד מווילנה . . . הוא בא הנה עם מכתב=המלצה אל בעלי . . . בחור אמלל וחולה !

היא התחילה מדברת על הסטודנטים, שבאו בשנה זו מרוסיה במספר עצום. הם גורמים הרבה דאגות ועמל לבעלי-הבתים המקומיים. יש כאלה שאין להם, ממש, בגד ללבוש ונעלים על רגליהם.

נשמעה נעילת הקופה ומשק המפתחות. הופיע בעל-הבית. אשתו נזדרזה לקראתו כדי לישב את העניבה, שצנחה ממקומה והזמינה את בני הבית אל חדר האוכל, לפת-ערבית. השיחה על הסטודנטים לא פסקה. כי לרגלי הגזרות ברוסיה נשתפך לגרמניה זרם של צעירים שלא היה כמוהו עד השנה ההיא ובעלי-הבתים מצאו די-חומר לשיחה. מרש"ק לא עצר כח לשמוע את הדברים הבטלים ואמר:

- —וכל השאיפה להשכלה גבוהה לשם מה היא באה? לשם מה כל הקרבנות, שהצעירים מקריבים? היו ימים, שהשאלה: "רב או רופא?", היתה שאלתו של ה.המלט" היהודי. שאלה זו שאל גם אבי בימיו והשיב עליה: "רופא". אבל אנו, הבנים, מבקרים את מעישי אבותיהם ולנו אין תשובה זו ברורה ביותר ...
- משום מה? אמר בעל־הבית ונעימה של צער היתה בקולו: זוכרני, איך היה אביך משתוקק לנסוע לחוץ־לארץ כדי להכנס לאוניברסימה. אף הוא רצה ללמוד את חכמת-הרפואה. ומובמחני, שאילו היה עולה בידו להשיג את ממרתו בודאי היה נעשה פרופיסור.
- איני יודע... אפשר! השיב מרש"ק: אחת יודע אני בודאי: בין אלה של א למדו יש הרבה. שרואים את עצמם כאילו היו יכולים להיות פרופיםורים. ובין אלה שלומדים איני רואה אף אחד. שיהא מוכשר לכך או שיש לו התשוקה לכך... משום־מה? ואתה נסה קרובו להעיר.
- שטות! קוא מרש"ק בהתרגשות קלה: מעולם לא עלתה מחשבה ... זרה כזו על לבי ... אני נגררתי אחר האונבירסיטה כאחת מן הצאן בעדרנו הגדול ... לפנים היו האנשים לומדים באופן אחר לגמרו אמר בעל-הבית כשקוע

רפנים היו האנשים קומרים באופן אחר קנמרוי — אמר בעל־הבית כשקוע — בזכרונות: — זוכרניי איך היה לומד אביך...

רעדה חלפה בגופו של מרש"ק. זכרונו של אביו הביא אותו שוב לידי התרגשות. דוא לא עצר כח להאריך בשיחה ומיד אחר פתדערבית נפטר מקרוביו וחזר לביתו.

#### $\cdot$ III

למחר קם מרש"ק בשעה מאוחרת. הוא התהפך כל הלילה על משכבו ורק לפנות בקר נרדם קצת. הוא אחר את זמן השעורי וללכת לעבוד באולב-הנתוח לא אבה. הוא רצה להשתחרר מרשמי-יום-יום הרגילים, שנעשו עליו לשורח, ושם את פעמיו אל בנין-הבורסה. בנין זה עמד סמוך לשכונת-היהודים הישנה, במקום שואן ומלא-תנועה, ומרש"ק אמר להשתיק בשאון זה את מחשביתיו הקשות. הבורסה משכה את לבו לא מפני הצד המסחרי שלה, אלא — מפני הצורה היהודית שלה, מפני ההתעוררות מלאת-החיים, שהעלתה על לבו את זכר עיר-מולדתו. בימים הראשונים לבואו לעיר גרמנית זו, קודם שהתחילו השעורים, היה מבקר את הבורסה כמעם מדי יום ביומו. שם היה פוגש את קרובו, וזה האחרון, בסביבה של הסוחרים, היה מוצא חן בעיניו יותר מבביתו. השאיפה לחקות את צורות-החיים דגרמניות, שהיתה מורגשת על כל צעד בביתו. בחייםשפחתו עוררה במרש"ק גועל-נפש. וכשהיה קרובו בבורסה, אחוז-בולמום-המסחר, מדבר בהסח-הדעת "הודית", היה מרש"ק מסתכל בו מתוך שמחה-לאַד ותענוג של נקמה.

- מה אתה עושה כאן ? שאל קרובו.
  - ! לא כלום ! --
    - מרש"ק החוויר.
- אנו. הסוחרים, מצטערים על שלא נעשינו סטודנטים והסטודנטים של עכשיו כנראה. מתקנאים בנו, הסוחרים. התלוצץ שותפו, שעמד על־ידו.
- שטעני, פתח קרובו בקול דאגה ומשך אותו הצדה: שטעתי עליך, שאיזה עסק ביש אירע לך... מפני־מה לא הגדת לי אתמול?
  - מי ספר לך דבר זה? -- שאל מרש"ק בהתרגשות.
- שמעני... הלא אחת היא... כיצד ואיך נפל הדבר ? המשיך קרובו לדבר בשון של מוכיח: מעולם לא עלה על דעתי שתנהג בשגעון. חייב האדם לבלום את רגשותיו... הלא אנו כאן "בגלות"...

המלה גלות" הרגיזה את מרש"ק. הוא זכר את בנו של קרובו. שפטפט את החרוזים הגרמניים על האנם וגריטל ו",פרוי הולה". את אשחו, שדקדקה בהברה הגרמנית. ואת עוזרו, שחשב את עצמו ל"מיבטיני" מהור...

- אני ארני "בגלות" כאן. השיב מרש"ק בעקשנות: אני מרגיש את עצמי על צד היותר טוב ולא אתן למי∍שהוא לעלכני.
- שהמש לא שוב אתה עושה... לא שוב! חייב אתה להשתדל בכל האמצעים ולהשתמם במלחמת²שנים... ה' יודע מה יהא בסופה: אמר קרובו מתוך צער אמתי.
  - בשום אופן לא אשתמט! -- אמר מרש"ק.
    - ! לא עליך אני מצטער, אלא על אביך –

השלח 488

נשמע צלצול-הפעמון, השיחה הופסקה ומרש'ק יצא החוצה.

היתה שעת ארוחת-הצהרים והוא נזררז אל האכסניה. כדי לשמוע חדשות מפי הסיקונדאַנטים שלו

ליברמאן ופרוז'אן כבר המתינו לוי ועובדה זו היתה נעימה לוי הוא הראה, כביכול, שהוא מתיחם במנוחה אל המלחמה הקרובה לבוא.

- הננו להודיעך, פנה ליברמאן אל מרש"ק, שנראה, היה, שהוא, ליברמאן, התגאה בוי שדברנו עם הסיקונדאנטים של הצד שכנגד... בקיצור, דבר מלחמת-השנים עוד לא הוחלט ביניהם.
- כיצד? קרא מיש"ק. לבו היה דופק בחזקה מתור תקוה בלתי=ברורה. — לפי ה"שולחן-הערוך" שלהם — הסביי פרוז'אן, — חייבים הם לקרוא לאספה כללית תחלה.
- באחת: הכרתי, שהם מפקפקים בדבר מתוך פחדנות, קרא ליברמאן: מחר גדע אחרית-דבר...

האפשרות, שמלחמת≈השנים לא תתקיים והוא יחלִץ מן הענין הרע בדרך ככוד. עודדה קצת את רוחו. הוא לא רצה לשמוע את הווכוחים השונים, שהתעוררו שוב לרגלי המאורע, ויצא החוצה. רוצה היה להסיח את דעתו מן המאורע לגמרו, והתחיל תועה ברחובות העיר. הוא נכנס לסימטה קשנה. פתאום זכר, שהיום הוא יום הששי-וראה את עצמו עומך לפני בית נהדר ונשגב. זה היה בית=כנסת ליהודי גרמניה והוא נכנם לתיכו. "סינאגוגה ריפורמית" – עלה על דעתו, והוא שמח למקרה, שהוליכו לכאן. באולם המרווח היו אך מתפללים מועטים מאדי ואף אלה לא התפללו. כנהוג בבתי-הכנסיות הללו. השמשים, לבושי "תגות" שחורות וארוכות וחבישי מצנפית מרובעות, התהלכו דרך המבואות והשניחו על הסדר ועל השקט. שאגג שום אדם לא אמר להפריעם. בשעה המיועדת נשמע צלצול חשמלי ומאחורי הקלעים יצא החזן וישב על הכסאי בשכנותו של הַּרֶבְינֶר. נשמע צלצול שני – והחחילה קבלת־שבת. השעמום היה נדול מאד. הוא התחרט על שנכנם ובטל זמן לחנם. גם הדרשה הגרמנית של ה"רבינר" בדבר "בַּבָּת" הקדושה והפרוצידורה המשונה של נהום־אבלים – הרב הלך בלוית סגנו לקראת האבלים, אלה מול אלה, והשמיע באזניהם דברי-נחומים, – גם דבר חדש זה, שראה בפעם הראשונה בחייו, לא יכול לגרש את השעמום מלבו. ופתאום חל מבטו על אחר מן המתאבלים. זה היה איש כבן ארבעים וחמש. הוא השקיף על הרב מתוך משקפי-הזהב במבט של התרכזות וצער חרישי, כאילו אמר לשמוע מפיו תשובה על השאלה הקשה. שהעיקה עליו. מרש"ק זכר את אביו – וראשו נעשה עליו פגלגל... הוא האה את אביו – והנה הוא מתאבל עליו, על בנו הוא פתאבל מתוך שתיקה וצער הרישי הוא רוצה למצוא שעם ו"עדוק-הדין" – ואינו מוצא... לשם מה נהרג בני ? על שום מה חרף את נפיצו למית ? – מלחמת=השנים הוא דבר זר ליהודים. דבר, שאין לו מסירת-אבות ושום קשר עם רוח-היהדות. כלום אין מיתה כזו ..חלול-השם" ממש? —

מרש"ק היה זה כבר מחוץ לסימטת-בית-הכנסת. הוא רץ ברחובות. מורדף מרעיון של חרטה. שלחך את לבו כאשרצרבת... נכון היה למות ברגע זה — ובלבד שיחלץ מיסוריו... זעה קרה כסתה את גיפי... "רפה-כח וחלוש-עצבים אני" — אמר לעצמו — "איני אדם"... הנסיון הראשון בחייו. שבא לידו, הראה לו בפועל, שאינו יכול לשלוט ברוחו כלל, ושלא נוצר לפעולות גדולות, כי קטן-רוח וקצן-לב הוא... הלא מרחמת- השנים לא הוחלטה עדיין!.. הלא יש תקוה, שיחלץ ממנה...

הוא הקמין את פסיעותיו כדי למצוא מנוחת-נפש ולכבוש את התרגשותו. מראה הרחיב השואן והצוחל — היתה שעת נעילת-החנויות — הרגיע אותו קצת... פה ושם נשמע שאון הדלתות והישבכות, שנסגרו והורדו. על-יד החנויות הופיעו העלמות — המשרתות בחנויות — שנתכוונו לשיב הביתה. מהן שנצשרפו לבחורים, שהמתינו להן המשרתות בחנויות, וזוגות מלאי-עליצות הלכו לדרכן. מרש"ק ראה, שאחדות מהן נסתכלו בו מתוך קורת-רוח. כאילו אמרו להזמינו, שילוה אותן בדרכן, — ודבר זה נתן שמחה בלבו. הרגש של אפסית ודכדוך-נפש נסתלקו ממנו לרגע. הכרת ערך-עצמו נתחזקה וקבלה, כביכול, סיוע ואשור ידוע. דומה, כאילו העלמות הרגישו בדבר, שהוא מתענה בלבו, ואמצו וחזקו את רוחו במבטיהן האלמים, שאמרו כביכול: אשריך, כי גבר אתה! בגורלך נפלה הזכות להלחם ולהגן בעדנו..."- "צריך אני להשתחרר מן הפחד ומן ההתרגשות היתרה", — החלים מרש"ק בנפשו. צריך הוא להראות לכל החברים, שאינו פחדן... למה לי לבקש התנצלות והצטדקות למלחמת-השנים ולמיתה, שתבוא לי על-ידה? הלא כל סברותיו, שמיתה כזו אינה לפי רוח-היהדות, לא באו אלא לכסות על פחדנותו! וכי אינו אחד מן הצעירים, שאומרים לחדש את פני היהדות הישנה, שמבקשם דרכים חדשות בשבילה? — כן, אשריהו ומיב חלקי, שבא לידו הבר כזה!...

והוא ראה את עצמו כגבור ושפע של כחות מלא את נשמתו... הוא זכר את סלמה מתוך גאוה. היא בכרה אותו על פני מילר! צריך הוא להראות, כי רם ונשא הוא ממנו. והוא הרגיש תשוקה עזה לראות את סלמה. חבל, שהזמין לה ראיון רק ביום הראשון!

מרש"ק עמר שוב בשכונת-הסטודנטים. ורגש-הבדידות חזר ותקף אותו. הוא לא רצה להכנס לביתו. זה שני ימים, שלא היה חוזר לחדרו אלא בלילה, סמוך לשינה. אינו יכול להשאר בדר ויחיד... אבל לאן ילך? — כמה מנוחכים הם החיים! אין מרחביה לא לגוף ולא לנשמה! האכסניה, דירתי, קרובו ואולם-השעורים — זהו עולמו, שאין מפלט ומנים ממנו...

"אכנם אל שיפרין". החלים בנפשו לאחר שזכר את הפירוד. שנתהוה באגודהי

שאחד מראשי-הקושרים עליה היה אותו שיפרין, ובחדרו של זה היו מתאספים כל מרי-הנפש והמקטרגים, שאמרו ליסד אגודה חדשה.

הכנופיה הקמנה, שמצא מ-ש"ק במעונו של שיפרין, קבלה אותו נסבר פנים יפות. כולם ידעו, שעד עכשיו עמד מחוץ למפלגות, וקוו לרכוש אותו בתור חבר לאגודתם, שאמרו ליסד. הוא התודע אל צעיר חדש, ושיפרין לחש באזניו. שזהו אותו בעל-המאמרים" המפורסם .. זה היה בחור כבן עשרים ושמונה. בעל גב כפוף, מ' שהיה בחור-ישיבה" לפנים, ומרש"ק הצמער בלבו על שדבר עליו קשות שלא בפניו וקודם שידע אותו פנים אל פנים... אחד מן הצעירים קרא הרצאה קצרה על לאַסאַל, שעוררה וכוחים שונים. וכשונע הדבר במיתתו של לאַסאַל ובמלחמת-השנים, שנהרג בשעה בודעוע מרש"ק: הרעיון בדבר מלחמת-השנים שב לענותו... עבשיו, אפשר, בשעה זו, נתאספו חבריו של מילר והם דנים בדבר... אפשר שמחר יצא להלחם... מרנ...

הוא נפטר מן החברים ורץ הביתה.

בעלת-הבית הזקנה פתחה את הדלת למרש"ק ומתוך דאגה שאלה לשלומו—
זה שני ימים: שלא ראתה אותו. גם פת-שחרית לא אכל, ואת החלות הקמנות, שהיתה מגשת לו מדי בוקר, השאיר על השלחן. והיא הודיעה לו, ששני חברים ממתינים לו זה כשעה קלה . . . מרש"ק שמע קול-צלצול באזניו. וקרוב היה ליפול . . . לבו חדל מלדפוק . . . הוא נחפז אל חדרו — ומצא שם את ליברמאן ופרוז'אן.
לבוש מעיל שחור מגוהץ ועל יִדיו כְּסִיוֹת לבנות, התיצב באמצע

ליברמאן, לבוש מעיל שחור מגוהץ ועל ידיו כְּסְיוֹת לבנות, התיצב באמצע החדר וקרא בחשיבות מעל הגַליון, שאחז בידיו:

"להיושב ראש של אגודת-הספודנטים ברוסיה.

"הנגי להודיעך, כי לרגלי המאורע המעציב, שאירע באולם∍הנתוח בין חבר האגודה הנזכרת ובין חבר אגודתנו "לִּימַנְיָה". שאני מַתכבד לעמוד בראשה, קראנו אספה כללית והחלמנו:

- 1.) בשים לבי ש.אגודת הסטודנטים מרוסיה' אינה נכנסת לגדר האגורות הגלחטותי כגון האגורות המתקיימות בגרמניהי אין חברנו יכול להלחם באדון מרש"ק מלחמת-שנים;
- על חבריך, שתשפיע על חבריך, בתור יושב-ראש של האגודה, שתשפיע על חבריך, שישתמטו להבא מהתנגשויות מטין זה, ונקוה, שגם חברינו ימנעו את עצמם מלתת אמשלות לכך.

."N. N. ברגשות כבוד.

מבין אתה? — שאל ליברמאן את מרש"ק, שעמד גדהם ולא הוציא מפיו אף — הנה: — זוהי פחדנות פשוטה מצדם — ולא יותר. אתה נצחת!

מרש"ק לא שמע כלום... ערבוביה היתה במוחו וכל מה שעב" עליו במשך. שני הימים נראה לו כחלום קשה, שנסתלק לפתע פתאום... הוא לא הבין כלום ממה ששמעה אבל הוא ידע דבר זה: שהסכנה חלפה ועברה, ולבו היה מפזז ומרקד בקרבו מתוך שמחה. נכון היה לחבק את כל החברים יחד, בלי הבדל, ואפילו את מילר ואת כל חברי "לימניה"...

וֹכשָׁיָשׁב על המטה, עיף מרוב התרגשותי הוציא מפיו כאילו בהיסח=הדעת:
--- אמנם כן, זוהי פחדנות ...



## וְנִינָה שֵׁמִית.

מאת

### אברהם צבי אידלזון.

שיש שני טפוסים בנגינתם של כני-האדם התרבותיים, הנגינה המזרחית והנגינה האירופית, על זה אין מי שיחלוק: כל אדם מכיר מיד את ההבדל הבולט שבין שני המפוסים הללו, אף אם אינו יודע במה נכדלות נגינות אלו, אם ביסידותיהן או בצורתן או בשני הדברים כאחד. אולם ממציאותה של נגינה מיוחדת לגזע השמי אין יודעים עדיין לא הקהל החובב-המשכיל ואף לא הקהל הנגינתי; אפילו חוקרי-הנגינה לא התעוררו לעמוד על עובדה זו. על-כן חושבני לא למותר לבאר דבר זה בקיצור. שהרי אם נבוא לבססו באופן מחקרי, בדוגמאות ונסיונות יהא זה ענין לבעלי-מקצוע, שחקירת הנגינה אומנותם. כאן יובלט בעיקרו הערך האָתנוֹלוֹגי של הנגינה השמית, שיש לו גם חשיבות מעשית בכל הנוגע לעתידותיהם של חיינו הלאומיים והתרבותיים עכשיו, בשעה שאנו באים לבנות את "ביתנו הלאומי" בסביבת בני-שם.

וקודם שנגש לעצם הענין. נברר לנו את מהותה של אותה נגינה. שאנו רגילים לכנותה בשם ענגינה מזרחית", ולעמותה — מהות הנגינה המערבית או האירופית מְהיי ? כבר בארתי במקום אחר 1), כי גוי גוי ונגינתו. לכל עם יש לו נגינתו שלו שנוצרה על-ידי השפעת הטבע והאקלים. שבהם נתפתח אותו גויי בצרוף תנאי־חייוה מיוחדים. אולם נגינות הגויים עומדות עכשיו בתקופה של התפתחות שניית. סיקונדרית. כי כבר קד,מתן נגינה אחרת. נגינת-הגוע. כשישבו כל שבטי-הגוע, כלומר משפחותיו, בארץ אחת. בטבע ואקלים משותפים. הובעה נגינתם הפרימימיבית והוקבעו יסודותיה כמו שהובעה והוקבעה לשון ≥ הגזע. וכשם שהיו להגזע ״שפה אחת ודברים אחדים״. כך היתה לו נגינה אחת. אחר אלפים בשנים של ישיבת-אחים באה יד-ההכרח. מלחמת החיים והקיום, והפיצה את משפחות-הגזע על פני כל האדמה, באקלימים שונים ובתנאים מתחלפים. מן המשפחות נוצרו עמים. גויים גדולים וחזקים או קטנים וחלשים. יש שמשפחה אחת נדדה צפונה והשניה — דרומה. האחת מזרחה והשניה מערבה, ובמשך הדורות התנכרו זו לזו ובה במדה נתרחקו זו מזו גם בנגינתן ובלשונן. כי מי יאמר עכשיה שנגינת הפינים והטורקים, או הגרמנים וההודים. קרובות זו לזו ברוחן ? הלא נגינת השורקים וההודים שייכת לנגינה המזרחית ונגינת הפינים והגרמנים לנגינה האירופית. – מכאן, שהמזרחי כלומרי טבעו ואקלימוי קובעים טפוס מיוחד,

מאמר "גויים (1 בי ון מאמר בן בי ון, מאמר הגויים (1 בעריכת ש. בן צי ון, מאמר הגויים (גגינוֹתם בי (תמוז תרע"ח).

צורה מקורית לנגינה; ואף המערב. כלומר, האזור המערבי הממוזג, מובע בנגינת תושביו

וכשאנו מדברים על המזרח כוונתנו "מהודו ועד כוש", – להוציא את הסינים מזה ואת הכושים בני"א פריקה מזה; רק להנגינה בגבולות שבין כוש להודו וצפונה עד הים-השחור אנו קוראים "מזרחית".

םהו אפיה המיוחד של הנגינה המזרחית?

האויר הזך ביותר בארצות-המזרח מפתח את חוש-השמע ביותר. ומשום כך מפותח חוש-השמע של המזרחי עד כדי להבדיל מררגות דקות וקמנות בין הטונים, ולפיכך הוא מפצל את המדרגות שבין טון לטון לקטנות ודקות מאד, מה שאין האוזן האירופית תופסת. אין המזרחי מוצא קורת=רוח ב כ מ ו ת נגינתית. כלומר: אין הוא משתוקק לרבוי-קולות, לשפע של קולות בכת אחת; אך באיכות המינים מוצא הוא את ספוקו. ואיכות זו כיצר ? — המזרחי תופס רק כמות מצומצמת של קולות, מרנח של קווינמה ועד אוקטבה; אלא שהוא מפצל את הרנחים האלה למדרגות דקותי מה שקראו החוקרים בזמן האחרון בשם "רבעי-מונים" . ומשום כך נוצרו בנגינה המזרחית "סולמות" הרבה מאד, יותר משבעים אפנים, ומהם שנים-עשר סולמות עיקריים, שסדר-המדרגות של כל אחד מהם משתנה על-ידי המדרגות הדקוח. למשל: בנגינה האירופית אין יותר משני סוגי-סולמותי החזק והרך. משום שאין בה אלא שני מיני מדרגות. שלמות וחצאיות. אולם בנגינה המזרחית. מכיון שאפשר : מדרגה שלמה לארבעה רבעים. נפתחה אפשרות מרובה לרבוי-מונים. כגון לחלק כל מדרגה שלמה לארבעה רבעים. נפתחה אפשרות מרובה  $\frac{3/4}{1}$  מי  $\frac{3/4}{$  $\frac{1}{2}$  or  $\frac{2/4}{4}$  kh  $\frac{1}{2}$  hip  $\frac{1}{2}$  cr  $\frac{3/4}{4}$  cr  $\frac{3/4}{4}$  r  $\frac{3/4}{4}$  r  $\frac{3/4}{4}$  r  $\frac{5/4}{4}$  kh  $\frac{2/4}{4}$  hip  $\frac{1}{2}$  kh  $\frac{2/4}{1}$  הי  $\frac{1}{1}$  הי  $\frac{3/4}{1}$  מי  $\frac{3/4}{1}$  מי  $\frac{3/4}{1}$  מי  $\frac{1}{1}$  הי  $\frac{1}{1}$ מי  $\frac{3/4}{6}$  פא  $\frac{3/4}{6}$  סול  $\frac{5}{4}$  לא  $\frac{3/4}{6}$  סי $\frac{3/4}{6}$  דו וכיוצא בזה. – החוקרים הראשונים. ובתוכם א מ ב ר ו ז , חשבו את כל האפנים הללו למעשי-תעתועים, לחריפות הפלפול המזרחי; אולם כבר נוכחו החוקרים בזמן האחרון, שאינו כן, אלא זהו טבעה של הנגינה המזרחית. השערת החכמים והמנגנים, שכל הסולמות הללו הם רק זיוף שני הסולמות העיקריים. החזק והרך, נתבטלה על־ירי מה שנסינו כמה פעמים לזמר לפני המזרחיים את נגינותיהם הקבועות בסולמות הנזכרים על-פי הסולמות האירופיים, זאת אומרת לתקן את "זיופם". כל המנגנים המזרחיים לעגו לחוש-השמע ה.לקוי" של המנגנים האירופיים, שאינם מכחינים במדרגות הדקות. והנסיון המדעי הראה: שצדקו בני-המזרח. כי קלמו את נגינותיהם אל הגראמופון ומדדו את גלי-הקול של כל מון

הרוצה לחכיר את תורת-הנגינה המזרחית ואת כל החקירות שנחקרו בה יעיין במאמרי הגרמני: "המקמים של הנגינה העברית" ברבעון של ה"חברה לנגינה אינטרנאציונאלית". ח"א, ליומצינ, 1913.

ומון על-פי המד-קול המושלם, המצאת אַפּון, וכל המדירות. הראו שמספר גלי-הקול של מררגות הנגינה המזרחית משונה לגמרו ממספר הגלים במדרגות הנגינה האירופית. ועל-פי המדירות הללו יוצא באמת הפצול הדק של רבעי-מדרגות. נמצא. שהיסוד הקול י שונה לגמרו בנגינת-המזרח מבנגינת-המערב. להמזרחי יש רכוש קולי עשיר ומדוקדק יותר מלהמערבי. והוא משתמש באוצרו לבמוי-נפשו. נמצא, שבמויו זה דק יותר מן הבמוי בכמות הקולית של ההרמוניה, שכל עיקרה אינו אלא בצרוף-מונים. כלומר, במוי כמותי. וזוהי הסבה, שאין הרמוניה בנגינה המזרחית, ולא עוד. אלא שאין היא סובלת צרוף-קולות של הרמוניה.

חיסוד השני הוא הם לם ול. לא יתואר בנגינה המזרחית קול פשוטי ישר.
כי מכיון שהאויר זך ודק ורוב הארץ — ארץ-גכנונים, הרי ההד מצוי מאד, והוא
הולך ונשנה הרבה פעמים. משום כך נולד המעם להרעדת הקול ולהשנותו בקלותי
שזהו הסלסול. וסלסול מזרחי שונה הוא מסלסול אירופי. כי האחרון אמנותי הוא,
כלומר, אינו עממי והוא מתהוה בתוך הקול על-ידי שנוי מקומו בהרמה ובהשפלה,
מה שאין כן בסלסול המזרחי. שבו הקול נצב לא למעלה ולא למטה. אלא הסלסול
מתהוה על-ידי הרעדת הלשון, ודומה לתרועת השופר, שהיא על פון אחד.

היסוד הישלישי הוא העסמי ות. הנגינה המזרחית היא עסמית, או ברוח הנגינה העסמית, ולא כנגינה האירופיתי שבה נגינה עסמית לחוד ונגינה אסנותית לחוד; וזו האחרונה היא עד עכשיו רק קנין יחידים, כלומרי קנין מנגנים, שנתחנכו בה, ואין העם מבין אותה. נגינה אסנותית זו יצירת יחידים. בעלי רוח ודמיון, היא, יחידים שואפים להשגות רמות מעל לגבולות ההשגה העסמיתי ובמובן זה קיצוניות יש בה כטבע המערב ואקלימו. מה שאין כן בנגינה-המזרח. היא נשארה בגבולות החשגה העממיתי בלי קיצוניות של פרטים, כטבע וכאקלים שבמזרחי וכשם שהתרבות המזרחית התפתחה עד גבול ירוע ועמדה, כאילו קול ממרום השמיע לה: עד פה תבואי ולא תוסיפי; זכית להגיע לידי אמתיות נצחיותי שאין להוסיף עליהן, כי הן גבול התשגה האנושית'.—כך אף הנגינה.—משום כך אמצעי הבמוי הנגינותי המזרחי בשומים הם מאד לעימת האמצעים האמנותיים הכבירים של אירופה. ומשום כך נשארה הצורה הנגינות המזרחית קטנה ופשומה: הנעימות המנרחיות קסנות הן לעומת המנגינות הענקיות של הנגינה האירופית, שנמשכות שעות שלמות.

עד כאן על הנגינה המזרחית בכלל בהשוואה אל הנגינה האירופית בכלל. אולם כשם שבאחרונה נכדלות זו מזו נגינת הסעיפים השונים של הגזע הארי היושב באירופה: הסלאווים: הגרמנים והרומנים. – כך – ועוד יותר – נכדלות אף נגינות הנזעים היושבים במזרח: השמי. המוגגולי והארי. שהרי גזעים מיבדלים הם ולא סעיפים של גזע אתר, אף-על-פי שהמזרח השביע על כולם חותם משותף במובן ידוע.

שלשה סעיפים לגזע השמי: הערבי העברי-היהודי והארמי, ששרידו נשתמר בתוך הנוצרים-היעקביים והנספור, נים. הערבי והארמי נשארו במזרח, היהודי הורחק ברובו מן המזרח. אבל נגינותיהם של שלשת הסעיפים כאחד מיוסדות על יסוד משותף, שמילנגינה השמית יש שלשת היסודות המנויים: הקולי, הסלסולי והעממיות. שלשת אלה יש לה כמו לכל הנגינה המזרחית, אך בצירה מיוחדת ובמדה שלה. אף בה יש מדרגות דקות, אלא שסדורן בסולמות הוא באופן מיוחר.

סדור המרתנות הנקרא יסולם" אינו ענין לבד בנגינה המזרחית, כמו בנגינה האירופיתי אלא הוא יוצא מתוך ה"נוסח" הנקרא פַקְּסְי בערבית יפִקּסְה", וכן בפרסית ושורקית. בעקרו מציין שם זה את המקום, הדוכן, הבמהי שעליה היה המשורר-המזמר עומד בשעה שהיה שר לפני המלך. מן המקום עכר הישם אל השירה והנגינה, עד שסוג ידוע של השירה עצמה נקרא "מקם". ולפיכך קבלה מלה זו שתי הוראות: אחת מצומצמת לקול דוקאי לעצם המון, והשניה ל סוג הנגינהי לנוסח פלוני או אלמוני, ופירושו הוא — מין זמר, שיש בו תנועות ומדרגות קבועות, שהולכות ונשנות. יש מקמים, שאין להם מלמות מקוריים, אלא משותפים הם עם מקמים אחרים. ולפיכך אי-אפשר להשוות את המושג ימקם" לסולם-הקולות האירופי. כי בעוד שהאחרונים מציינים סולם בלבדי שאפשר לזמר בו כל מיני זמר, הנה מקם מציין גם את הסולם וגם מין זמר קבועי ובעיקר — מין ונוסח ידוע של זמר.

מקמים כאלה נמצאים בכל הנגינה המזרחית. אלא שלכל גוע יש מקמים מיוחדים לו, או חביבים עליו ביותר. נמצא, שכל הנגינה המזרחית נחלקת למקמים, כלומר לנוסחאות. יש במזרח כשבעים מקמים, ששנים-עשר מהם נקראים "אבות". כלומר עיקריים. לכל אחד מהם סדר-מדרגות או סולמות מיוחד. מה שאין כן לה-בנים". התהוות המקמים היתה באופן זה: הנגינה המזרחית מנוגנת היא על-פי השמועה בלבד, בלי טעמים או הַוֹּים שככתב. משום כך נוצרו סימנים נגינותיים על-פי השמועה, זאת אומרת. סימנים בולשים מתוך עצם הנגינה, ממהלך קולותיה ותנועותיה. ואלה הם סימני המקמים: א) טוני-הסולם וסדר=המדרגות, כלומר, מדרגות דקות משעורים שונים. ב) סדר-המונים; כי יש מקמים, שיש להם סולם משותף, אלא שנכדלים הם בסדר= המונים. כנון המקם "ראשת" ו"נוא". שלשניהם מונים משותפים, אלא ש"ראשת" נומר בידו" ו"נוא" גומר ב"סול". ג) הגובה: אותו סולם עצמו. כשמגביהים אותו בקיוארטה או בקווינטה, נקרא מקם אחר, כגון "ערק"מתחיל ב.סי" ול.שינא" אותו הסולם. אלא שמתחיל ב"מ", ואף לאוג' אותו הסולם, אלא שהוא מתחיל ב"ם" הגבוה. ר) קבוצה קבועה של תנועות או מהלך-טונים, שחוזרות ונשנות באופן בולט וטפוסי. ה) יש שהמשקל קובע מקם. כגון הישנבר" (שבים), כלומר עגול, "ספיאן"-עצוב וממושך, וכיוצא בזה. כי כשם שהחוש הקולי מפותח בכן־המזרחי כך מפותח בו אף החוש

המשקלי. המשקלים הנגינותיים מגוונים הם בנגינה המזרחית הרבה יותר מבנגינה האירופית. "ש הרבה משקלים זוגיים, ובפרט משקלים בלתי=זוגיים, והם "סְתַגְ'ר" – ט"ז מדות, "פאחת" — עשר מדות, "מחג'ר" הקטן — ז' מדות, "אופר" י'ט מדות, "מרובע" — י"ג מרות, ה"נוחת" — ז' מדות, "זרפת" — י"ג מרות, ה"סמאעי הכבד" — עשר מדות, ה"סמאעי המודרג" — ו' מדות, ה"סמאעי המעופף" — ג' מדות, ה"אקצאק" — ט' מדות, וכיוצא בזה — יש מקמים, שבהם נמצאים כל חמשת הסימנים, ויש כאלה, שלא נמצא בהם אלא סימן אחד.

בענין המקמים אין כל גזעי-המזרח משותפים. כאמור. אלא לכל גזע יש המקמים, שבהם הוא מזמר. מכל המקמים המרובים שמיים הם ונמצאים בשלשת סעיפי הגזע רק מקמים אלה:

א) בּיָאתִיּ, בערבית ה"ביתי", כלומר המקורי, בנגוד למקמים הזרים. הוא עממי מאד: כי בדואים ופלחים בעיר ובשדה מזמרים בו בחבה יתרה.

סדר-המדרגות של סולמו הוא רי 3/4 מי 3/4 מא ביון לא 2/4 סי בין דו ביו בין נמצא שהוא דומה להסולם הרך האָאוֹלי. מקם זה נמצא בדיוק גם בנוסח הנוצרי היעקבי-המארונישי, שנקרא "קּלָא הַּרָיָא". בנגינה העברית הרי ידועים הנוסח של קריאת הנביאים והנוסח הנקרא מגן אבות', וכן "ישתבח", ובכלל מרובים הם הנגונים בנוסח זה ובסולם זה אצלנו. ויש לו סעיפים אחדים, אם הוא נושה להקווארשה סול אז נקרא ביאת-צבא" ונמצא בנגינה העברית בצורה זו בנביאים, ואם הוא נושה לקווינשה לאַ הוא נקרא "ביאת-חוסיני" ונמצא בתוכנו בצורה זו בימגן אבות' הישתבח". הכלל: הסָפּמימה תמיד קמנה ומדרגה שלמה בינה ובין האוקטבה. אבל לא תמיד משתמשים בסולם של אוקטבה; יש נעימות, שהסולם שלהן אינו מגיע אלא עד הקווארשה או עד הקווינשה, כגון נוסח התהלים האשכנזי, ואפילו רק פֶּרצה למעלה וסיקונדה למטה. כי כל מה שמספר-המדרגות מצומצם יותר, סימן לעתיקות הוא.

יהודי־אירופה מזמרים את המדרגות רי <sup>1</sup> מי <sup>2/4</sup> פא כסדר-המדרגות האירופי, מפני שיהודי-אירופה אינם מבחינים את טעם המדרגות הדקות ופצולן מחמת הדורות המרובים, שהיו נתונים תחת השפעתה של הנגינה האירופית, וחוש־השמע שלהם הושפע במשך אלף ושמונה מאות שנה מאקלים־הצפון, באופן שהפסידו את דקות־השמיעה וחריפותה המזרחית. ומסבה זו נתהוו שנויים עיקריים גם בעצם הנגינה העברית בין הנגינה האשכנזית ובין המזרחית, כגון בנוסח.

ב) "עיראק", על שם ארם־נהרים הדרוטית, בבל. מקם זה נפוץ בעם הערבי לא פחות מן ה-ביאתי", וכמו־כן הוא מצוי הרבה בנגינות של היעקביים והנסטורינים וקוראים לו הביאתי". וכמו־כן הוא מי  $\frac{3/4}{4}$  פא  $\frac{3/4}{4}$  לא  $\frac{3/4}{4}$  מי  $\frac{1}{4}$  הוא מי  $\frac{3/4}{4}$  פא  $\frac{3/4}{4}$  לא  $\frac{3/4}{4}$  מי  $\frac{1}{4}$  הוא מי  $\frac{3/4}{4}$  פא  $\frac{3/4}{4}$  לא  $\frac{3/4}{4}$  מי  $\frac{1}{4}$  הוא מי  $\frac{3/4}{4}$  פא  $\frac{3/4}{4}$  לא הקלא תליתיא"

<sup>1)</sup> השמות הארמיים הללו תרגום הם מיוונית, שגם בנגינתה מסמנים את הסולמות על-פי המונים, הראשון דו, השני רי, השלישי מי, וכוי, וכן קוראים הפרסיים להראשון "ראשת».

מי ודומה הוא במעמו להסולם הפריגי שבנגינת הנוצרים, או כפי שנקרא עכשיו. "הקול השלישי". את ה"פֿאַ" מרימים לפעמים ברבע מדרגה כדי לקרבו ל.סול" ואת ה.ס" משפילים לפעמים ברבע כדי לקרבו ל"לא". נמצא, שבאפנים אלה תהא בין "מי" ל.פא" מדרגה שלמה ובין "לא" ל.סי" מחצית-המדרגה. בנגינה העברית המזרחית נפוץ מקם זה לא פחות מבין הערביים והארמיים. יהודי-אירופה האשכנזים שנו נוסח זה בהשפעת הסולם החזק, כי לפי טעם אירופי אי־אפשר לסיים ב"מי", שהרי אז נשארת הנגינה כתלויה על בלימה. אלא צריכה היא לרדת עד "דו", ואז מרגיש המנגן יסוד ובסים. משום כך שנו את סולם הנוסח על־ידי מה שהוסיפו את שני המונים עד "דו" שלמטה. כל היהודים קוראים בנוסח זה בתורה. רות קהלת ואסתרי הלישאים קוראים בנוסח זה גם שיר-השירים. והמזרחים – גם משלי. וכך הוא גם נוסח התפלה. כלומר תפלת-עמידה, מה שקוראים האשכנזים "נוסח ה' מלך". כל יהודי המזרח מתפללים בו עמידה בימים נוראים. האשכנזים – רק מלכיות ושופרות, התימנים מתפללים בו עמידה בכל ימות השנה מלבד ימים גוראים, והוא עברי לרעתי, מן התורה, מפני שיפור=העמירה היתה בזמן בית שני ברכת=כהנים, שהיא פסוקים מן התורה, ועליהם נוספו ברכות-ההודאה, ואמרו את הברכות הללו בנוסח ביכת-כהנים, כפי ששמעוה יוצאת מפי הכהנים, ונשאר נוסח זה בקבלה. וסימן לעתיקותו הוא מה שנמצא אצל כל חלקי העם בכל העולם כולו. אפילו באותם החלקים, שבכל ימי־הגלות לא באו במגע ומשא זה עם זה. נמצאי שלנוסח "ה' מלך" האשכנזי נכנס שכוש, שיסורו —השפעה אירופיתי ועמי־ הארצות או המתבוללים שבחזנים מרבים לקלקל ועושים ממנו סולם חזק פשומ. ולעולם מימן לדבר במקם "עיראק" אין הסולם עולה עד כדי האוקטבה מי', ולעולם עולה הוא רק עד "דו". ולפני החתום הוא יורד עד ה-דו" הנמוך, ואם יקרה שיעלה עד עמ", משפילים אותו ונמצאת בין ערי" לעמי" רק מחצית־המדרגה. ואותו דבר עצמו נמצא גם בנוסח .ה' מלך" לאשכנזים. נוסח עברי זה בצורתו העיקרית שייך לתקופה שלפני הנצרות. והנוצרים לקחוהו לתפלותיהם ונמצא בתפלות הקתולים עד היום, כפי שהוכחתי במקום אחר 1).

נוסח .כיאתי" הוא הזמרה להשתפכות-הנפש ולהבעת תחנונים, נחמות וגעגועים. : יש בו רכות מיוחדת, חום נפשי, אבל בלי מרירות ויאוש ובלי הסתערות פראית

להשני "דוכא" (דו-שני, כא—מקום), ואחר-כך ,סיכא" (סי-שלישי, כא—מקום). וכוי. וכנראה, כזמן שלטון התרבות היוונית קבלו העמים המזרחיים מן היוונים ראשי-פרקים של חורת הנגינה היוונית. אך מעות היא לחשוב, שביחד עם הצורות החיצוניות נמלו עמי-המזרח מן יוונים גם את עצם נגינתם. כמו שמחליטים הרבה חוקרים בזמן האחרון. עד כמה הצורות נשארו רק חיצוניות—יוכיחו ה.מעמים". שהכניסו היהודים אל התנ"ך, שמלבד הצורות אין בהם שום צד-שוה עם המעמים היווניים; וכן השמות הנגינותיים אצל הפרסיים והיעקכיים, והמעמים של השומרונים, שנקראים "סדרי מקרתא". כל התרבות היוונית נשארה בחוגים העליונים והיתה ענין לחכמים אך אל תוך העם לא חדרה ובו לא נודעו עקבותיה.

<sup>1)</sup> סזרה ומערב, חי גי - די, עמ' 195.

כולו מלא עדינות ותקוה. ולא מקרה הוא, שרוב נגוני החסידים קבועים בסולם של נוסח זח, ובפרט נגוני החסידים החב"דיים. – נוסח .עיראק" הוא בטוי של רעננות ועוז, התרוממות-רוח ואצילות, ועל-כן נקבע לתורה, לשיר-השירים: לרות, וכיוצא בזה.

כמו סולמו של מקם "ביאתי". והוא מסוגל גם להשקטת-הרוח וגם לקינים והגה. סולמו הוא בדיוק כמו סולמו של מקם "ביאתי". אלא שהוא גומר וחותם על המֶרצה "פֹאַ", ומתנועע עד הסָפּמימה "דו", וזה שנותן לו מעם מיוחד. האגדה הערבית אומרת, שכשפותחים בו מיד מתאספים לשמוע אותו גם המלאכים וגם השדים, כלומר, שהוא מסוגל לאצילות וגם לענין גשמי 1). הוא נקרא "רהאוי" על שם העיר אָדָסָה, שנקראה בפי הארמיים "אורהא", והערביים שבשו את השם מפני שחשבו את אור" לסימן-הידיעה "אל". שלפני האותיות השמשיות מבטאים אותה כפי האות הבאה אחריה ולפני ר' יבמאוה "אר". ובכן גרסו את השם "אר-רהא" ועכשיו נקראת העיר "אורפא". ובפי היהודים "אור-כשדים". בעיד זו ובסביבתה היה מפורסם נוסח-נגינה. שעוד פיתאגוראם התעניין בו כשעבר בעיר זו במאה החמישית קודם ספה'נ "). — במקם זה מזמרים הערביים הסוריים, וכן הערביים שבארץ-ישראל, ובנגינה העברית נמצא הוא בנוסח איכה ובסליחות. וכן בנוסח איוב, ויהודי אשכנז קוראים בו בתורה בימים נוראים. כי לפי קבלתם צריך שיהא נגון התורה בימים נוראים "כמתאונן" ").

אולם גם פיוטים הרבה וגם י"ג מדות שבסליהות אומרים בנוסה זה, ויהודי" המזרח אומרים בו גם "כל נדרי"; וכן אומרים כל היהודים בכל העולם את הייודיו" הקצר "אשמנו" בנוסח זה. והנוצרים הקתוליים, שנשארו בנגינתם הרבה שרידים מן הנגינה העברית, קוראים בו את הפרק הרביעי של איכה.כמו שמזמרים את התפלה "קירי, אַלִיזוֹן" (ה', רחם עלינו) בנוסח "עיראַק" בסגנון קריאת=התורה היהודית. וזה לקזח מתוך ההלל, שאותו גם כן מזמרים יהודי המזרח, ובפרט התימנים והבבליים, בנוסח התורה; והנוצרים הראשונים המשיכו את אופן הזמרה העברית ונשאר בתוכם עד היום.

שלשת הנוסחאות המובאים הם הנוסחאות העיקריים, שהעמים השמיים מזמרים בהם.
יש נוסח אחר, המקם חג'אז, שנוהגים הערכיים והארמיים לזמר בו ענינים עצובים,
כנון קינה למתים, ולתוך חלק מן היהודים חדר ונתקבל בתוכו ונקרא בשם "נוסח
אהבה רבה". אך אינו שמי כלל ועיקר. וסבת שמו "חג'אז", שהוא על שם המדינה
הערבית חג'אז, לפי קבלת הערביים כך היא: כשכבש עומר הכליף את פרם,
הביא משוררים פרסיים שבויים למכה העיר הקדושה זצוה עליהם, שילמדו את עבדיו
שירי-פרם. והללו פתחו בקינה בנוסח אספהאני, שדומה לחג'אז, ונתחבב על הכליף נוסח

<sup>1)</sup> עיין במלון הערבי מוחים אל-מוחים. בערך ,רהאוי"-

<sup>2)</sup> לפי המסורת, מצא שם את המון השביעי, ולזה היה יכל לגרום רק הנוסח "רהאויי. שבו המון השביעי בולם מאד.

<sup>(3)</sup> יעוין מחזור אשכנזים, סביונימה שייז, קריאת-התורה לראש-השנה.

זה ונקבע בתור נוסח קדושי שבו יתפלל המאזין מעל המגדל ויקרא את המאמינים לתפלה עד היום.

בגגינה העברית העתיקה אין נוסח חג'אז. לא בנגינות התנ"ך ולא בתפלות העתיקות. התימנים, הפרסיים והבבליים, וכן המערביים, האימלקים והספרדים האירופיים, אינס יודעים אותוי והוא נמצא רק בתפלת הסוריים בעניני מיתה או קינות לט' באב. ובקרב הספרדים השורקיים — בתפלת מוסף של שבת. וכן בתוך האשכנזים. הפולנים והלימאים. ונוסח זה אינו שמי, משום שאין בנגינה השמית מדרגות גדולות ממדרגות שלמות. ובסולם של נוסח זה המדרגה השניה שלו היא בת מדרגה ומחצה. כי מדרגות מיותרות לכאלו הן קנין הגזע המונגולי בלבד. והן מביעות התרגשות והסתערות מרובה וקיצונית, "כאלו הן קנין הגזע השחורה ויאוש נמור; רגשות, שאינם בגזע השמי, ועל אחת כמה וכמה בעם היהודי. וכבר הנוצרים-היוונים הראשונים הכירו, שהגנינה העברית היא פשומה ושבעית במה שאין בה מדרגות כרומתיות, ואין בה הסתערות קיצונית, כבנגינה היוונית, ועל כן בחרו בנגינת-היהודים ").

אלה הם יסודות הנגינה השמית מצד הכמות. ואיכותה של הנגינה השמית במה נשתנתה משאר הנגינות? — הרי היסודות הכמותיים, שהעירונו עליהם, עדיין אינם מבליטים את הנגינה השמית למדי- צריך להוסיף עליהם את היסודות האיכותיים, שהם — התנועות והצורה, כי בהם ועל-ידם הרוח מתבטא.

התנועה תופסת את המקום העיקרי בנגינה השמיתי וגם הצורה שפלה לה. הנגינה השמית תנועות-תנועות נְּתְּנָה. יש כה תנועות קבועות, נצחיותי שאינן משתנות ואסשר גם אלפים בשנים. כבר הראיתי. שהתנועות של אינן חולפות במשך מאותי ואפשר גם אלפים בשנים. קריאת התורה, הנביאים וחמש מגילות עתיקות הן לא ביאוחר מומן-החורבן. תנועות התפלה העתיקה עתיקות הן מן התפלה בעצמה. והתנועות חיות ורעננות הן. מוצקות הן ומלאות-כח, ואי-אפשר לשנותן, ואינן נתנות לפתוח לעשות מהן וואריאציות ולבנות פהן צורה נגינותית אירופית, מפני שמבען מתנגד נגור לכל מעשי־הלהמים הביעה העפיר". סוד-כחן הוא הצמצום רומה, כאילו נצממצמח הרוח השמית והביעה את כל רחשיה בתנועה בת שלשה-ארבעה טונים. כגרעין-חול זה, שלמרות קשנותו ישאר לעולם, משום שנרעין הוא. צמצום-הבטוי שהשמי מצטיין בו בשירתו ובפרי-רוחו בכלל נמצא גם בנגניתו -- אפשר חוסר נונים בשבעימולדתו במדבר ערב, הביא אותו לידי צמצום זה; בכל אופן יש קשר וחבור בין חוש-הצמצום שלו ובין רעיון-האחדות והנצחיות של בורא-העולם. שהוליד הרוח השמי המונומוניות של המבע מולידה גם שיר אחד, תנועה אחת: .שמש אחת במרום ושיר יחיד ללב-ואין שני". והצורה קמנה ומצומצמת אף היא. בנגינה הבלתי שקולה. הנקראת יתיר היל", הצורה היא רק סכגרת רפה למהלך־התנועות. תנועת פתיחה תנועת חצי־חתום ותנועה סופית

<sup>1)</sup> עיין: ב. ווא ג ברי מבוא לנגינות הגריגוריות, ליופציג 1910, ח"א, עמי 14 ואילך.

זוהי הצורה הכללית בנגינה הדבורית הבלתי-משקלית. בנגינה המשקלית – , אַנְשְּרָה" – הצורה היא יותר חזקה, אלא שאף-על־פי־כן היא נשארת מצומצמת מאד. נעימה בדרך כלל אין לה אלא שמונה משקלים לכל היותר. ויש נעימות הרבה, שהן רק בנות ארבעה משקלים. התנועות מוצקות הן. אך לא כן הצורה. ביד כל אחד לצור לו צורה כאות-נפשו. ובלבד שיהיה סדר הגיוני בצורתו. מכאן — החירות הגמורה. שהיא נתונה לכל אדם להגות את רחשי-לבו. ומכאן — נם שנוי הנוסחאות, שהנגינה השמית מצטיינת בו. ודבר זה נמצא באופן מפוסי בחזנות היהודית במזרח ובמערב. תנועות מוצקות למה הן דומות? — למלים שבלשון, שהרשות ביד כל אדם לצרפן לפי רוחו; בעוד שהצורה המוצקת שוללת את החירות. מאבנת וממיתה את הרגש האישי. ומכאן ההתאבנות בנגינה הקתולית. זו האחרונה קבלה מן הנגינה העברית-השמית את התנועות ביחד עם הצורה. שקבעו לה במ קרה הנוצרים־היהודים, ובלא הבנה באופן הנגינה השמית קבעו את הצורות במקום לקבוע רק את התנועות. ולפיכך השמית קבעו את הצורות במקום לקבוע רק את התנועות. ולפיכך השארה נגינתם זו מוקשה, בלי תנועת-חיים. —

ושני פנים לנגינה השמית: א) משמשת היא כעין פירוש והסברת הרעיונות המובעים במלים. יאז היא דבורית --- תרתיל"; וב) היא עצמה מביעה את רחשי=הלב וממלאה את מקום המלים לגמרן, ואז היא נגינה בלי מצע-הלשון. ולפיכך לא מקרה הוא, שהערביים מצד אחד והחסידים מצד שני מזמרים בלא מלים. ואין נגינה זו באה במקום הנגינה האינסטרומנטאלית האירופית. כי באחרונה אין הקול החיי בת קולה של הנפשי אלא מלאכותית היא לגמרה. ואולם המלאכותית האמנותית בנגינה חועבת-נפשו של השמי היא. ומשום כך נשארה נגינתו מבעית: היא נשארה בגבול נגינה עממית ומובנת לכל. כל נגינה, שאינה נקנית לו מפה לאוזן ואין הלב עונה לה והרגש נפתח לפניה, אין זו נגינה בעיניו. יגיעה ונגינה הן לו שתי קצוות; אין הוא סובל למוד וחריפות בנגינתו. הוא. ששכלו כל-כך חריף ומחודד בענינים אחרים, אינו סוכל שתוף-המוח לנגינתו. מכיון שמתכונן הוא לומר, מיד הוא משליט את מדת-הרגש על מדת-השכל. הנגינה צריכה להיות מזון־הרגש, ולפיכך צריכה היא להיות תולדת-הרגש. — בתנאים כאלה הרי כל האמנות הגדולה שבנגינה האירופית בטלה לגבי השמי ממילא, שהרי אינה מביאה לו שום הנאה רוחנית. — ומאותו טעם עצמו אין השמי סובל את נגינת־הפרט אם אין בה בטוי כללי ועממי, ואי-אפשר שתתפתח אצלו נגינה מופתית, קלאסית, של יחידים, שהשגתם רמה מהשנת-הכלל ושהניהו ביסור-גינתם רעיונות ורחשים. שצריכים למוד כדי לרדת לסוף-דעתם.

התנועה המצומצמת כתור יסוד ההבעה הנגינותית נמצאת ביצירות הנגינה העברית החזנית לא סחות מבנגינה הערבית והארמית. כל כח"היצירה נצממצם בתנועה, ומשום כך הזקה היא מאד, כי היא תמצית-הרגש. אם נעיין ביצירותיו של ויי נטרוב האב. שנקרא קאשמאַן", או באלו של ניסי הבלוי אז נראה, שהעיקר הוא בהן התנועה. בה מצממצת כל היצירה ובה היא מתנשמת. וכח שמיר עו בתנועותיהם

של החזנים הללו. כששומע אותן יהודי — מיד הוא נגרר אחריהן, כי חודרות הן אל לבו וכובשות את רוחו ואינן פוסקות מלצלצל באזניו ומלקוין את נפשוי ובהן הוא מוצא את כל ספוקו. ה"תנועה" היתה תמיד העיקר בנגינה היהודית. ושגור היה על־פי החזנים מן הדור שעבר הפתנם: "חזן כוֹראלי עם להקת=משורריו, שמומרים באופן כוראלי (כלומר, בצורת הנגינה חאירופית ועל=פי יסודותיה). למה הוא דומה? לעגלה ריק ה, שהיא רתומה לסוסים אבירים. מומב סום דלי אבל מעון סחורה, מסוסים דוהרים ועגלתם ריקה".

סכל המנגנים היהודים הגדולים שקמו באירופה כמאה שעברה. רק בשנים מהם מתכמאת הנגינה העברית. האחד הוא מנדל סון. בנגינותיו יש תנועות עבריות אמתיות, שנשארו כמות שהן, בלא פתוח ועביד. כעשרים מנעימותיו יכולות להכנס אל תוך אוצר נגינתנו הלאומית. ואם נעיין בהם נראה גם־כן, שמלבד רוחן ואָפין העברי שמיות הן מפאת פשמותן ומפני שהן נובעות מן הרגשי ועל־כן חודרות הן אל הלב העברי. מובן, שנעימות אלו בסולם הרך המזרחי חן קבועות, באותו סולם, שהגרמני המחור שונא אותו, ולא פעם שמעתי אחד מחניכי־הנגינה הגרמניים אומר: "שונא אני את הסולם הרך!" — נעימות אלו של מנדלסון אינן מן היצירות הגדולות שלו, אלא דוקא שירים קמנים במלים ובלא מלים. — השני הוא רובינש מיין, שבהרבה מיצירותיו יש נעימות יהודיות, ומפני שהיה יליד מדינה, שבה גברה השפעתה של הנגינה הצוענית, הראה חבה יתרה להסולם החג'אַזי הנז' בחזיונו המכבים" ובנעימותיו לשירי "חפיז" הפרםי (Mirza Schaffy).

ועוד מדה מיוחדת יש לנגינה השמית: אין בה נגינת-קודש לחוד וננינת-חול לחוד. הערבי מזמר את הקור אן ואת תפלותיו באותם הסגנונים והנוסחאות, שבהם הוא מזמר את שירי-האהבה שלו. ואין יוצאים מכלל זה אפילו שירי-רקוד, כי שירי-רקוד נמצאים בתוך זמרת הדרווישים. והוא הדין גם בנגינה העברית: אין בה נגינת חול, כי קודש וחול משמשים בה ביחד 1). ואין להביא ראיה מנגינות-הקודש של האשכנזים, שנקראות הקארבובה' (כנראה, מן המלה Sacra), או מן ה״חזניא״ הספרדית-הפורטוגיזית, כי זו וזו הן חקוי לנגינת-הקודיש הקתולית ונתהוו בימי-הבינים, אף-על-פי שמקורן חולין: נגינות-חול שנתקדשו. ואין כאן המקום לברר את הענין בפרוטרוט.

ואין פלא בדבר, שאין לו להשמי נגינת=קודש לחוד- שהרי הוא עצמו יוצר את אלהיו, הוא הוא שהכיר בעצמו את בוראו בצורה שמית, על-פי הלך=נפשו ותנאי- חייו בסביבתו המזרחית, והוא הוא שמתפלל לאלהיו בלשונו שלו, באותה לשון,

<sup>1)</sup> הארמיים חדלו מלחיות חיייעם זה כבר. ועל-כן אין להם נגינת-חול כלל: מסתפקים חם בנגינה הערבית-הסורית או הקורדית. נגינותי התפלות שלהם עתיקות הן: הן באו עוד מתקופת חייהם הלאומיים ונתקדשו כדרך שמתקדש כל קנין תרבותי, שעבר זמנו וסבה ידועת מכרחת לתחזיק בו.

שהוא משתמש בה לכל בטויי=נפשו בכל חייו. את אופן עבודת-בוראו לקח:מתוףה: חייו השמים המתחים זומנהגת כלפי אלחיו הם "מסקנת מאורעות-חייו כתוד פרט ובתוה בן-עמה ולפיכך מכבד הוא את אלהיו ממבחד שיריו ונגינותיו ושופך לפניו את שיה-עפשות: באותה נגינה, שהוא שופך בה את מרי שיחו והגיגו על עניני חייו בכלל: בכל דבר מעיק את לבו בתוד פרט" שהרי "כדבר איש אל רעהו" ידבה אל אלהיו...

אמנם: מן הנגינה העבדות ניטל במשך הגלות מעם המבע. דיח השדה. כי מלבד מנית התורה ורות ושיר השירים ללימאים. בולט בה מעם של מרירות על דוע-המצפוי של אדם משראל. אבל אותו מעם עצמו מורגש גם בכל השירה העממית היהודית. שאינה תפלתית כלל:

בנגינה הניצרות: הקתושה: הקתולית, אין הדבר כך. יסוד-אמונתם שאולן מנהגיהם שאולים, תפלומיהם "שאולות זגם נגינותיהם שאולות מן היהודים. ואינם בטוי לנפשם שטלהם, רוב האריים: מלבד אצילי־הרוח שבאנגלים, עד היום לא חדרו עוד אל תוף: עיקדי הרעיונות של אמונתם: למרות כל ההשתדלות והתקונים לעשותה שיה לפשם: אין פלא, איפוא, שבל ענין-האשונה היה להם לדבר של צורך חיצונין אבלי אינוני הכדח פני מיי הובת-הלב; צורך הנובע מן הנפשם משום (כך יש להם נגינה הילונית שהיא נגינתם משלהם: נגינת-חייהם הבעת נפשם שלהם שהרי נגינת הקודשי שאולה היא מן השמים ואינה אומרת להם כלום. ומפני שאינה מובנת להם, לפיכך אינם: יודעים לומר אותה אל נכון ונעשתה בפיהם חנושה, ללא רוח הקודשי ומקד בשל לוומר את הנגינה הקחלית יוצר במקושה נגינה ברמנית ולעבודת הקודשי וכך: בשל לוומר את הנגינה הקחלית יוצר במקושה נגינות עממיתה נגינות משלהם עשו ועשו אותן קודשי אולם אצל הקתולים הקודש לחוד והחול לחוד, שהרי הקודש שאול הוא הוחול מקודי הוא ...

אלה הם קצות דרכיח של הנגנה השמית באותם היסודות ששלשה הסעיפים אל הגזע משתום בהם בהסעיף היהודי קבל אמנם, השפעה מנזעים אחרים מאותם העמים, שחי בקרבתם עוד בימי בית" שני: העמים ששפנה מסביב לים התוכון; ועל אחת כמה וכמה הושפע מזרים כשיצא בגולה והיה נתון בצזורים: שונים ותחת השפעתם של אקלימים שונים אחדים מן דמרכזים היהודיים הושפעו מן המנגולים אחדים מן הרומנים ואחדים מן הנרמנים אלא שהשפעה זו שתוצאתה היתה ספינת יסודות זרים, מכיון שנתעכלה ברוח היהודים קבלה גם את הצורה השמית ונסתגלה אליה ואם אי אפשר היה ליסודות הזרים ולהסתבלן הורחקר זונת משל ולא נשאר זכר מהם 1). נמצא שהנגינה היהודית שמית נשארה בעיקרה שדרות הזרות היום אין היהודי העם הונות עד היום נגינה שמית: בגבולותיה ועל יסודות היום אין היהודי

ו) אין מקום בסקירת קצרה זו לברר. מת' מנגינת-חול בתקבל ונשתמר בנגינה תעברית.

מתלהב לשַּמַע נגינה אירופית. רק חלק קמן מן העם, שנתחנך על ההשכלה הגכרית וששעבד את מעמו למעם נכרי, הוא שמרגיש בנגינה האירופית הזרה; וכן מרגישים בה המנגנים המלומרים, שנתחנכו על הנגינה האירופית. רק אלה הם היהודים החידים, שהתבוללו בנגינה זו ומשתדלים להפיצה בקחל היהודי. והקהל? — האמת גַּתְּנָה לַהַאָּמֵר: הקהל היהודי.: אפילו בגולה, עדיין לא למד לשנות את מעמו השמיי ואם בגולה כך, בארץ־ישראלי בסביבה שמית ובאקלים מזרחי, לא-כל-שכן? — מסופקני מאד אם יעלה הדבר להשריש בעם, שהוא שב עכשיו לארצו המזרחית, את הנגינה האירופית, משני מַעמים: משום שאי־אפשר להפוך את המזרח למערב, ומשום שרוח שמי־עברי מוצק בן שלשת אלפים שנה יעמיד נגד זה בכל עקשנותו המפורממת וותנגד לכך בכל תקפו.

## הומניסמום יהודי

(atp).

מאת

### א. מ. ליפשיץ.

אבל יש טענות אחרות, שיש בהם משום עלבון לאומי, ואף־על־פי־כן צריך לשפל בהן ולהשיב עליהן. יאמרו, שיש להטיל ספק, אם יכולים הלמודים היהדותיים דוקא לספק דרישות תנוך הומניסטי מפותח, שעליו להקנות דעת האדם ורוחו מתוך יצירותיו, את חיי החברה והתרבות. ויערערו המערערים, שאין הלמודים היהדותיים יכולים לפרנס את הצרכים הללו, ואין רוח הערכין היהודיים מתאים לערכין האירופיים. והם לתרבות אירופית ישאפו, ועליהם לסגלה לבנים במלואה, באמצעים מלאים ואין זו הדרך. ובכלל אין במחונם בערכין היהדותיים גדול כל=כך. אדרבה, עלינו לכת וללמוד הכל מאירופה ולהשתחרר מעצמנו מעט. הם למַעַט כוונתם ועל המצוי הם מצמערים, — ויבוא הומניסמום יהודי להומיף עליהם.

רק אנשים, שאינם בקיאים בטיב בית-ספר, יכולים לשעון מענות כאלו. אין מפלט מהכרעה בנדון זה. אין גם טפוס אירופי מופשט כשם שאין אדם מופשט- יש מספר עמים באירופה, שבכללם הם האנושיות האירופית. אבל המוציאים מפיהם: אירופה, מתכוונים לאומה אירופית ידועה, שהיא היא להם אירופה זו. כמו שכל אדם, באמרו האדם", מתכוון לאדם כפי שידעו והכירו כל ימיו. ואם לא נשים במרכז־הלמודים את הלמודים הקלאסיים ולא את היהדותיים, תבוא שלא נטובתנו ושלא מדעתנו תרבות אחרת לאומית ותמלא את בית־ספרנו, ואפשר—מה שהוא עוד יותר גרוע — לא רוח אחת, אלא רוח כמה עמים, כמספר הרוחות החיים במזרים, ויבראו אנדרולומוסיה רוחנית בבית־ספרנו.

לאלה השוללים לגמרי את הערכין הישראלים. — לאלה לא אוכל להשיב בלי לצאת מגדר ווכוח פדגוגי — עֶמדתי הרוחנית אחרת היא, עמדה של חיוב גמור ושל הערצה מופלגת לערכין הללו, ואין אס-כן מקום לווכוח כלל.

אבל לאומרים, שאין הלמודים היהדותיים יכולים לספק צורך חנוך הומניסטי. להם יש להשיב תשובה. יש כאן מעות: הלמוד אינו צריך לתת תוכן מדעי מודרני. אלא להיות גורם מְפַּהַחַ. הלא גם הלמודים הקלאסיים אינם נותנים חמרים מודרניים, הרבה מן ההשתלמות יושג על־ידי אופן=ההוראה.

יש חומר בלמודים היהדותיים כדי הומניסמום חנוכי מושלם, ואת כל סתרי רוה-האדם אפשר להכיר מכאן כמו שאפשר לדרשם מיון ומרומי.

הלא זוהי דרישתי, שגוליד כבני-הנעורים את ההכרה היהודית הגדולה, את ההערצה הגדולה לערכים היהודיים ואת הבטחון הגדול במהות היהדות. אסור שתאבד לנו ההכרה שהיהדות היא התגלמות האנושיות באחת מצורותיה היותר עליות ושהערכין היהודיים אין להם חלוף ותמורה. והמהות היהודית היא גדולה ואצילית בחירותה וביסוריה.

גם בשענה, שאין התאמה כין רוח=ישראל וכין רוח התרבות האירופית יש סתירה פנימית. אלה שוללי-ערכין עומדים כאן על נקודת-מצבם של יהודים חרדים, שהם דואגים לנגודים שבין האמתות היהודיות וכין דעות אירופיות. ואף אני מאלה המעיינים לא אחת בפרובלימה זו. שסכנה נשקפת ממנה לרוחניות הדתית של ישראל.

אבל להם הערכין הלא הם רק לאומיים ורוחניים, ואנו כאן לווכוח דתי לא נכנסנו ומנקודת-מצב דתית לא בני ! מה להם כי ישענו ?

אמת תרבית-אירופה נתבססה על תרבות יון ורומי; אבל רוחה לא פחות ישראלית מיונית. את השכלתה נתן לה העולם הקלאסי. את נשמתה נפח בה ישראל. הלא הדת היא שקבעה את השקפת-העולם של כל העמים, וכל רוחם מלאה את רוחה. והנצרות הלא העבירה רעיונות ומושגים משדרות ידועות בעמנו אל נפש כל העמים. והמקרא פעל את פעולתו הרוחניתה בלתי=פוסקת למימות תרגום=השבעים. וכל ימיה של הנצרות נאבקים בם היסודות היהודיים עם היסודות האליליים, והריפורמציה היתה התנגשות בין היסודות השונים הללו בתוך הנצרות עצמה. וכמה מגדולי=אירופה יתמיהונו, כמה יהודים הם ברוחם אף בשעה שיתנגדו ליהדות בפיהם.

הפילוסופיה האירופית בשיטותיה הגדולות קכלה בדרך הנצרות השקפת-עולם תיאיסטית וקרבתה אל היסודות האליליים שבנצרות הלכה הלוך וטעוט.

ההשפעה היהודית שפעה לא רק בנתיבות הידועים. בריניסאנס עצמה היה חלק גם להשפעת-היהדות. באירופה התחילו עוסקים מאז בחקירת העברית והמקרא, וזהו שעורר את כל התנועות הדתיות הגדולות, שהרגיזו מוסדות-ארץ. ה"אמת העברית" קראו למקור העברי והיא היתה אחת מן התביעות. שתבעו עמי-אירופה ממרותם הדתית.

ולא אמת, שגדול המרחק בין התכונות הרוחניות, המתבמאות ברוח-ישראל, ובין תכונות-אירופה. יש התאמה דוקא בכמה מן התכונות העיקריות בין תרבותנו העתיקה ובין התרבות המודרנית. השקפת-העולם הנוצרית השפיעה עליה גם כמה ממדות רוחניות אלו.

מה שציין את רוח-ישראל — היתה הבחירה, חירות-הרוח, הרשות הרוחנית. שאר עמי-קדם היו נתונים תחת עול הכרח רוחני וגזרה קדומה. גם אירופה של היום העמידה את עולמה על הבחירה ועל חירות-הרוח, אירופה זו. שקבלה דחיפה רוחנית

עצומה מרעיונותיו של קאנט על עולם-הבחירה ועל אופי אִינְשֶּלִינִיבְּלִי.

מדה אחרת ישראלית היתה השאיפה לכללותו לעשות את העולם כלל. ההכללה המילוסופית, היתה יסוד-השקפותיו של כל יהודי, אף הפחות שבפחותים. ההכללה המילוסופית, שנולדה ביון, חיתה קנין יחידים, ויש שהיתה הפשטה. שלא נתטלאה חומר ממשי. הכללות הישראלית היתה מלאה את כל העולם, ומוסריות נעלה ורעיונות דתיים מלאוה תוכן מרומם. לפיכך היתה השכלת-ישראל תמיד אידיאלית ואחדותית במובן הסינתיזה העליונה. ובלתי-שלוה ונרגזת בחייה בתוך הפרטים. כי דוקא השאיפה לכללות לא תתן לשלוה רוחנית, שתגיעלידי שלמות לעולם, ותפגע רבוי נונים ימן האחדות חרוח המתיחדת. "ישראל בא אל עולמו דרך האין-סוף, דרבק בו מאום מך האחדות והנחתיות שבנצח ואירופה, בשאיפתה להכללה, שהוא יסוד העבודה הרוחנית והמדינית בשאיפתה למצוא תמיד את הכלל העולה, ואת הכלל שאחר כל הכללים, קרובה היום. לרוח-ישראל מאשר לרוח יון.

תרבות שראל היא סוב, קמיבית ופנימית. גדולת יצירותינו השיריות מאז ועד היום הן בשירה הגזתית (לירית). היחיד היה בישראל עולם: מלא, ורגשותיו מצאו להם בטוי. תרבות ישראל הקדימה את שאר העמים בבריאת מושג האישיות כמו שהקדימתם בבריאת מושג האנושיות, מושג האדם, שעמי הקדם היו חסרים אותו. האישיות הצופיית האחראית בעד מעשיה הרעים והטובים היתה ליסוד תורת המוסר בישראל. והאמישיות האחת, והחובות נגד כל מי שנבראו בצלם מלאו את השקפת החיים הישראלית. וידעה הגבואה הישראלית למצוא פשרה בין האישיות ובין הכלל הלאומי ובין הכלל האמישי ואינם צוררים זה את זה. ורעיון האישיות בתוך מושג האלהות מציין את התורה הישראלית מול דתות ומול שיטות אחרות. גם הותמה של אירופה, השתי העובר בכל מפעליה הרוחניים. היא הסוביקטיביות והיחידות. כל האמנות החדשה מיוםדת על התבדלות האישיות, על הבלטת היחיד, על שליטתו המוסרית.

ומפני שהיתה לישראל השקפת=עולם מקפת הקדימה את כל העמים ביצירת= פילוסופית-היסטוריה רעיון-ההשגחה היה לרעיון היסטורי, שמגבהו יכלו "לחזות השתלשלות היסטורית. וכבר העירותי, עד כמה שבועה התדבות החדשה בהיסטוריתה, ברעיונות ההתהוות וההתפחות.

ורעיון השלום הנצחי, שחזוהו נביאי-ישראל. הלא היה אף בשעת-מלחמה משא-ינפש לכל טובי־אירופה.

המוסר הישראלי שאף לכבוש האנוכיות מיום שנאמר "ואהבת ילדעך כמוך" זעד האגדה התלמודית, שאין ערוך לאהבת הבריות המתבמאת בה. ועד ספרות-המוסר, שהרחמנות והחמלה יסודה, ועד החסידות, שעשתה אהבת-ישראל לעיקר תורתה. אף בימי ההשכלה קם הוגה דעות רגש ש ד"ל, והעמיד כל יהדותו על הלב ועל החמלה. ורוח-אירופה נוטה אף הוא לאַלמרואיסמוס, והשאיפות הסוציאליות והמעשים הסוציאליים

יוכיחן; והמפלגות החולקות על המוסר האירופי הקיים, ודורשות סדרי-חברה חדשים, ושואפות ליצירת מוסר חברותי חדש, להיכן דרכן נומה? — ונבדוק אחר מיסדיהן ונמצא. כי רוח-ישראל הרעיש כאן את אירופה ממוסדותיה.

על יסוד השקפת-החיים המיוחדת נוצרו סדרי-משפחה מיוחדים ואידיאל יהודי של צניעות. והיו תקיפות בתולדותינה שהגענו בהן להתגשמות נעלה של האידיאל המוסרי בחיי-המשפחה. אין ספק, שאירופה מודה היום באידיאל היהודי של צניעות שקלפתו מתוך המקרא. המושגים שהם יסוד חיי-האשות באירופה, חסרו לעמי-קדם ואף ליון. גם אפל טון שפך את הוד-רוחו על אהבת-הזכור. אנו היינו חפשים לבמרי מנסיה אי-מבעית זו: לא נחשדו ישראל על הזכור.

אתרי כל אלה, איה כאן הנגוד המופלג ואיה כאן חסרון הכשר של היהדות. להיות ליסוד השכלה הומניסמית גבוהה ? — מה שיתנו לאירופה הלמודים הקלאסיים, יוכלה לתת ל נו הלמודים היהודיים. ויותר מזה: כי אין שום מרחק בינינו ובין קניגינו. עלינו. לחיות את עצמנו. לחדור אל תוך רוחנו, ללמוד את אשר לנו, למען היות לאדם: יהודי.

על בית=הספר בארץ-ישראל רבו החלונות: שאין לו עצמות, שלא יצר מפוס עצמי, שהוא כהעתקי כתרגום של בית ספר אחר — אין תרופה למחוש זה אלא בלמודים העצמיים של העם.

עתידה להנסד בזמן קרוב או רחוק אוניברסיטה עברית בירושלים, שתהיה גולתהכותרת של כל מערכת בתי-הספר. האוניברסיטה האירוסית דרשה מרוב תלמידיה.
ידיעה בלשונות הקלאסיות בתור יסוד לעבודתם המדעית. בית-מדרשנו העליון בודאי.
ידהוש מתלמידיו ידיעות מרובות בלמודי היהדות, כי עבודתה העצמית פעולתה
שפה תראה פרי, תהיה במקצועות הלאומיים. היא תשאף לחדש את פני המדע
העברי פני תולדות-ישראל, מחקרי הלשון דרישת-המקרא חקירת-התלמוד; וכל אלה
יזקיקו ללמודים היהודיים.

הלמורים היהדותיים צהיכים, אמנם, להתמלא רוח נכון, למען תפום מקומם המרכזי בכית-הפפר. עליהם להרצות את מהות האנשיות הישראלית בכל גלוייה בעבת ובהותי מתוך הבנה נפשית רחבה ובקשר תמידי עם כל מדעי הרוח. צריך לשנם לב בהםה לאחרנת המברחת את המעשים, למצות את עומק הכלל של הפרטים. אחדות אפשר למצוא בתוך כל הפרטים כשנכנים את מאור האידיאה לתוך המעשים. האידיאה היא כאמפקלרים למעשים. כעין קצור לפרטים.

הלמורים היהדותיים הם: א) העבר הישראלי – תולדות המעשים והמאורעות. ב) תולדות הרוח ויצירותיו – הספרות הלאומית והעממית של כל הדורות. ג) הלשנן – שבה מתאחרים עבר והוה. ד) מערכת הרעיונות הישראליים ותולדותיהם בישראל.

בכל הלמודים צריך לתת לתלמידים השכלה ולא מדעי לא כמו שהם מתעבדים

508

בבית-חרשתה של חכמת-ישראל. אלא תמצית מנופה בשלש-עשרה נפה.

דוקא בעבר הישראלי ובתולדות-ישראל אפשר למתוח חבלים מראש-מקדמי-העם עד היום. עמי-אירופה, כשהם רוצים לחזור אל עצמם, מוכרחים לדלג על תקופות שלמות, והקרע. שנעשה בחייהם הרוחניים על-ידי חלוף הדת המקורית בדת חצי-ישראלית, הוא קרע בתולדותיהם, והם מפולשלים בין התקופות. יש בתולדות ישראל מה שאין בתולדות עם אחר: התפתחות של דת אלפי שנים, מורשת תרבות מתקופות לתקופות. נדודי־תרבות במרחבי־ארצות, הולדת מרכזים רוחניים. פריחתם וגויעתם, הנחלת קנינים רוחניים משרכז לשרכז. פריחה וגויעה ותחיה, וחוזר חלילה כשה פעשים - חזיונות, שיש כיוצא בהם רק בדברי־ימי-העולם. אין להמלש בתולדות־ישראל מהתנגשות העבר בהוה; אולם התנגשות של שלום תהיה זו. עלינו ללמד בכל אופן את התלמידים להביר את עצמם ולקכוע יחסיהם אל קניני העבר. תולדות ישראל תכלולנה הרבה תקופות והרבה ארצות וחוגי-תרבות שונים ונעורים וזקנה אין לפניהן. אין להכין תקופות עתיקות בלי הבנה שלמה בחיי ההוה. נוכל להשתבח ברציפות, ב"קונמינואיות" ישל תולדותינו, במה שחיינו בהוה הם המשך תכוף ורצוף של עברנו וכמה שלשלאות, שתחלתן בראשית דברי־ימינוי מתרתקות בימינו ולעינינוי ומתוך סיפי־שלשלאות נבין תחלתן. ולהפך, ההוה אינו מובן אלא מתוך העבר; כל חזיון בהוה מקושר ומעורה ואינו מתפרש ליודעים אלא מתוכו. רק במקום שאין תרבות אין עבר, וחסרי־תרבות בַּוֹים לעבר. רוב עמי־אירופה לא ימצאו ענין וחפץ בראשית-תולדותיהם שלא תגיד להם

רוב עמי־אירופה לא יסצאו ענין וחפץ בראשית־תולדותיהם. שלא תגיד להם הרבה. כשירצו למצוא אָפָיִים שלמים ונדולים, ואפיים בני-תרבות, יוכרחו לנוע על יון ורומי. אנו נמצא ב תוכנו אנושיות חזקה ומסוימת, ואין לנו צורך לקחתה בהקפה מאחרים. אָפְיָן של התקופות הקדומות מסוים ומוצק ומקוריים מפעליהן. ענקים עוברים בקמפון לפנינו ומשילים אימה בענקיותם, מימות־האכות ועד ימי התנאים והאמוראים. בכל התקופות הללו נחל איתן של מקוריות זורם וממלאנו, מראשית ועד סוף ימי תקופת נאוני-בבל.

חירות ישראלית לא נשום אלא באויר-קדמותנו. אויר ארץ-ישראל מנשב כאן ובני-חורין עולים לפנינו עד ימי אמוראי-ארץ-ישראל. ובתוך חירות כלי לחץ מן החוץ גדלה תרבות-ישראל בכבל, באבמונומיה רוחנית, בקבוץ ישראלי גדול, שספק בעצמו את צרכיו בחומר וברוח. ובימי-הבינים — בתוך אלפי מניעות, בתוך עקת-מעיקים, חיו אבותינו את חייהם, את חיי-נפשם, — ואומה שלמה עמדה בנפשה על דעותיה.

יש בתקופתנו הקדומה אחדות רוח וגוף, שאין כמוה בשום אומה וספרות, הרמוניה, שהיא רחוקה בשוה מסגוף ומשכרון=החושים.. יש כאן עושר באישיות ובנפשיות, שיעשה עלינו רושם כמעט מורֶרני. יש כאן אפקים רחבים, שיפקחו עיני=אדם לראות מעבר לגבולים. דברה כאן נפש=האדם בלשון המשתמעת לכל העמים ולכל הדורות בלי פרוש ובלי הסכר.

יש בתולדות-ישראל כדי להקנות חוש היסטורי והבנה היסטורית. רציפותן הארוכה עלולה להראות כל סודות ההתפתחות וההתהוות בחזיונות הרוח. ומזיגת עבר בהוה, ושרשי הוה בעבר, ונופי עבר בהוה. יש כאן מקום להטות את ההרגשה לחדירה לתוך תקופות, להערכת תקופות, להבנת מעשים מתוך תקופתם. חלק של המקרא הוא ספרות היסטורית, שיש בה אמנות-ספור ותומת-השקפה והסבר-מעשים. ורבים המקירות הנלמדים בכלל בספרותנו, שהם יוםיפו הבנה להיסטוריה ויקבלו ממנה הסבר ופרוש. יש בהיסטוריה הישראלית קשר אל תולדות כל העולם ונקודות-מגע אל כל התקפות, כי הקדנו בדמינו את כל דברי-ימי-העולם ואת כל הארצות. יש בתולדותינו כדי להכיר את כל המושגים ההיסטוריים וכל צורות-ההתהוות: תקופה של ממשלת שופשים. ושל מלכות, ושל שלטון נציבים ופחות זרים. וסדרי ממשלת-זקנים, של סזור, של אבטונומיה בגולה, צורות שונות של סדרי-חברה בגולה, נשיאים, ראשי-גוליות, נגידים, ועדי-ארצות ומועצות. יש כאן מושגים, שאינם אלא בתולדות עם גולה, והבנתם נחוצה לנו.

תעודה גדולה היא זו — להכיר את האדם מישראל קודם שנתכסה בשכבות עבות של תרבות זרה. לדלות את אור נפשו, שנגנז בבית-גנזיו בספרות. לראות מה שבראו הדורות בכל התקופות, לקשר ראש בסוף, להפוך את כל המאורעות לשלשלת אחת. לגלות בפרט את עומק הכלל, למציא תכונית הכלל ורוחו בפרטים. לבוא אחר יוצרי הדורות, לחזור וליצור מה שכבר עשו, ליצור ביצירה חוזרת גדולה מה שיצר רוח ישראל בכללותו.

למודים שכאלה והוראה כזו הְלַבֶּה את אהבת היהדות בלבכות, הַּרבה את קרבת הרוח לכל התקופות בגפשות; הכרת ההוד המוסרי היא תכלית לעצמה. הרגשה עמוקה וחבה גדולה תְפַבֶּינה בלב וקרב לגדולת=הטבע ולגודל מפעלי-אדם. ממעין-העבר יקרו חיים להוה ולעתיד. הנפש תִרְפּא מקרעיה מתוך שלות-ההכרה, התסיסה תפַנה מקום לשלמות נפשית. דעת-העבר תשא פרי במעשי=העתיד.

נעביר את הדורות הבאים דרך היכלי העבר הגדול, נורם לחזות חזון-עמנו בשעת חירותנו הכבירה, כשהיה פורה ומקורי, פן נשקע בעבטים קלוקל, מתוך חולשת ההוה הנחשל. עלינו לדעת. שקיומנו היהודי יונק עדין מחנוך העם בגטו. מן החיים העצמיים שלאז, — ומה יהיה כשתכלה שארית השפעה מקורית זו ולא תהיה עוד בבנינו לחלוחית של תורה, שקלטוה בדרך ישרה או בלתי-ישרה ? — נדאג ליום לפני בואו.

מלבד תולדות-ישראל, שהן, אמנםי בתקופות ידועות תולדות הרוח והספרות, ובכל התקופות — תגאי להבנת הספרות. יש להורות גם ספרותי בתולדות־ישראל יספרו לנו על העבר, בספרות ידבר העבר עצמו אלינו, — ומה שלא נתן להתפרש בהרצאהי, רותי-הדורות, תקלוש רוח התלמיד מתוך הספרותי בספרותנו נתעברה רות

התקופות, בצירותיה צר עמנו את נפשו. יש שוענים, שאמנם יש צורך בלמוד ספרות. אבל נכיא הכל מפרי ההוה, ממה שיצר עמנו בהוה. אבל מה נעשה וספרותנו החדשה היא צעירה ודלה ולא תפרנם אדם אלא לשנים מועטותי ואחר־כך שוב אינו מוצא ספוק לרוב ימי=חייו. והרבה פעמים שמעתי מתאוננים על כך, ואני משתאה ומתפלא: הרל יופי לאין שעור שמוח בספרות-הדורות. יופי צנוע, שינְלה בהיסת-הדעת. ויופי נשא, שיבוא אלינו בעים-רוח, ואוצרות שמורים כאן. -- והללו מתלוננים ומתנוונים באין מזון לרוחם, ברם, המפתחות הפותחים שערי-יופי אינם בידיהם. הצורות הספרותיות אינן מובנות ואינן מורגשות להם. הבן יבינו רק צורות, שיש כמותן באירופה. אצל עמים אחרים מרח: לגלות ולפרש כל היפה ביצירות-העבר ולהחזירו לדורי ויש שנתגלו גנוים. שאיש לא ידעם. הנה גלו הגרמנים את הניבלונגים, והעמים הצפוניים את האָדה, ונדרשו ונתפרשו עד שנעשו קנין חי וקיים של העם. חייבים אנו למסור את המפתחות לאיצרותינו ביר בנינו. כדי שלא ירעבו בשעה שגנזים בלים באין מבין. למור הספרות צריך להקנות לתלמיד הבנה בצורות הספרותיות החדשותי אבל צריך לכלול גם צורות ספרותיות, שהן מיוחרות רק לנו. אהבת-הספרות תביא לידי אהבת-העם. התלמיד יצלול לדלות מרגליות מן הים הגדול הזה, וכל יקרות-נפשנו תחזה עינו. ובהשיחו את רוח-הדורות מתוך רספרים תולד קרבת-הנפש אל העם ואל עברו. מתוך למור רחב של ספרות ירכוש לו השכלה ספרותית והבנה ביצירות-החוה, ירכוש לו קנה-מרה להעריך בו את החדשות ואת הישנות. השכלה ספרותית של משכיל עברי אינה שלמה בלי דעת ספרות עתיקה -- כך הוא המצב, לא רק הדרישה.

לכל הלשונות נובעים שני מעינות-חיים: לשון הדבור והספרות, ומדי פעם בפעם ידלו הסופרים מתיך שני המעינות הללו ערכין לשוניים חדשים, שהיו שפונים עדיהם. לנו רק מקום אחד להעשרת הלשון: זוהי הספרות. לשון-הדבור כלום לא תתן, באין לה משלה כלום, ובספרותנו איצרות-לשין בלומים לאין סוף, המחכים לחופרי-משמונים. ולספרותנו לא קול אחד, אלא קולות-בים, לכל דור סגנונו המיוחד, ולכל ערכי-הסגנון זכות-אזרח בלשוננו היום. זהו המציין את לשוננו הספרותית, שאין לפניה פסול ונושן, וכל חמרי-הלשון כשרים לשמושה. החמרים הלשוניים שבפי כל יתישנו ויתמסמסו מהר, אם לא יעשירום תדיר מתיך הספרות. תנאי הכרחי לסגנון ספרותי אצלנו – דעת הלישון ממקורותיה. היודעה רק מכלי שני לא ישלום בה לעולם שלימה מלאה.

ה ל שון תשול מקום עיקרי בהומניםמום לאומי. הלשון הוא המצע ליחוד הלאומי, התגלמות רוח-העם בהברות וברבורים. ונפש-האומה מבקשת היום גאולה חדשה בלשון, בשוי חדש למחשבת-ההוה. תחית-הלשון היא יצירתנו היותר גדולה, והתאבקות תמידית יש בין ההוה ובין הלשון העתיקה-החדשה. נפש כל אדם מישראל מבקשת לה בטוי לגעניעים צפונים.

אנו חיים בתקופת תחית־הלשון. וגרולה האחריות של דורות־המעבי- כל אחר

מאתנו שותף ביצירת־הלשון, כל דבור עלול כאן להישפיע, לחזק בטויים חדשים, מוטעים או מתוקנים, ולדחות ישנים. הלשון עדיין אינה שלמה וטושלמת בפינו. צריך להעשירה בכל רגע, ואוצרותיה טבועים וגנוזים בספרות. המשכילים צריכים להיות נושאים ההתפתחות, ומפיהם תתעשר ותשתפר הלשון. ולפיכך נצרכת למשכילינו ידועה עמקנית בלשון יתר על משכילי עמים אחרים. תפקידו של בית־הספר – למסור את הלשון הלאומית לבני־הדור. זהו תפקידו היותר גדול, ומיטב כחותיו עליו להקדיש לתפקיד זה. על בית הספר לשמור על הלשון מכל משחית ומחבל, לשמור על אפיה מחדור ברבריסמים לתוכה ולבל תחללנה השפעות זרות, האירבות לה בפי כל, את יפעתה.

לשוננו היא המאגדת כל תקופות תולדותינו. ובכל תקופה נשאה פרי חדש. כתקופות תולדותינו תקופות לשוננו. היא — אספקלריה לכל ההויה הישראליתי בה נוכל לקרוא רשמי כל הדורותי ועוד בה רשמים מלפני סדרי זמנים היסטוריים. וכל תוי=ההשתלשלות מתגלים ליודע, ומורגשים אף לבלתי=יודע. וכל תקופות-הלשון חיות בשבילנו, וכולן מפרשות זו את זו. אין ידיעה מלאה בלשון בלי דעת כל חייה — היה הן לא פשקו לנו.

המעלה, שמנו חכמים בלשונות עתיקות, מצויה בה ביותר: הקשר שבין השרשים והשמות שקוף ובהיר ביותר, ועריין חיה ההוראה הממשית של המלים.

העברית היא לשון כל ספרותנו שבעבר ושבהוה. היא גם היום לשון כל העם מעל ללשונות הגלות. היא לשונני. אבל היא גם יסוד למקצועות מדעיים אחדים לכל עמי-אירופה, וחכמים רבים מקרישים לה כל כחם. ועלינו להודות, שהרביה עשו לחקירתה ולברור-ספרותה. ויש מושגים גדולים בעולם-הרוח של העמים הנשארים. שהם מתפרשים במלואה רק מתוך העברית.

העיסק בדקדוק הלשון מקבעו ימצא כה את התועלת הפורמאלית אשר למדע של צורות.

אם נשים עוד לב לזה, שהתלמידים ידעו, לכל הפחות, עוד שתי לשונות (ארמית וערבית). ובדיאַלקטים שונים, נראה את רוב האפישרויות, שתתן הוראת=הלשון, שחמרים כאלה מוכנים לה, להבנת רוח־האדם, התפתחותו ופתוחיו בלשון. צריך לראות את הלשון כבריה חיה ומתפתחת, בעלת היסטוריה עשירה, שעקבותיה במלים. מתוך מליה העתיקות תדברנה אלינו כל תקופות-עמנו — היסטוריה שקפאה או היסטוריה חיה חיים נצחיים.

עד כאן אין בין בית־ספרגו ובין בית־ספר לאומי של עם אחר ולא כלום. כל הלמודים הללו: היסטוריה, לשון וספרות, גלמדים בכל מקום. מדה זו של הומניסמום לאומי עליגו לדרוש גם מבית־ספר ריאלי. אבל למען עשות למודים אלה נושא הומניסמום חנוכי, עלינו לדרוש יותר, להעמיק יותר, אם חפצנו שהתלמידים יהיו

משכילים, כלומר, שרוחם תהיה מפותחת ופתוחה לקראת השכלה עברית וכללית. עיקר כובד ההומניסמום היהודי עלינו לשים, אם כן, על שני למודים נוספים אצלנו, שאדן להבליעה בלמוד הספרות. אלא צריך לכלכלם לעצמם, והם יסוד ללמודים אחרים, והם יקבלו האָרה מלמודים אחרים. שני הלמודים הנוספים הם: מקרא ותל מוד. אין לפמרם בלמוד-הספרות והם קובעים ברכה יומן לעצמם כל ימי בית־הספר. וברוב מוסדותינו המצב הוא באמת כך.

המקרא אנו עם-המקרא אנוי והמקרא הוא קנין. כל העמים ונלמד אצל כולם; אכל אנו עם-המקרא אנוי וזה מטיל חובה עלינו. המקרא הוא יסוד דעת הלשון העברית ביחוד. דקדוק העברית החדשהי מימי ההשכלה. הוא ברובו הדקדוק המקראי. אוצר־הלשון של המקרא הזא היסוד הכי חשוב בלשון. ומשם יקנה התלמיד את דעת ההוראה המקורית של השרשים. במקרא עדיין העברית חיה את החיים העצמיים, מרם קבלה השפעת תקופה ארמית ארוכה. אבל, מצד אחר, אסור לעשות את המקרא חומר ללמוד הלשון בלבד. כמו שהיה נוהג, ואשר זהו שיביא להורות את המקרא פסוקים פסוקים, בלי לראות את המשך ואת הכלל.

המקרא הוא האוצר הגדול של הרוחניות הישראלית, של הרעיונות הישראליים — שמהם נשאב אנו וישאכ כל העולם, כל ימי-עולם. ובשעת הוראתו יש לשים לכ ביחוד לברור הרעיונות ולגלוי שירתו הגדולה.

מה שאנו קוראים בקיאות במקראותי שאותה דורשים מתלמיד. היא מין ידיעה אינטימית. מעין היכרותי זיש לה ערך גדול לקלימת רוח-המקרא, שלא תבוא מן ההרצאותי אלא מתוך ידיעה כזו 1).

המקרא חי לא רק לעצמו. אלא בכל ספרותנו, שכולה פירי-פירותיו.

התלמוד התגשם בו ביחוד.

האנשים שבו "מעור אחד" ויהדותם מקורית ועצמית. התלמוד הוא המבדילנו מכתות יהודיות אחרות ומן האומות בעוד שהמקרא היום הוא קנין-האנושיות. התלמוד חיה יהודי כל החיים הישראליים בכל הדורות, הוא נחמם בימידרעה וחזקם בימי-מובה. וכל יצירות-הרוח שבכל הספרות. לרבות הספרות החדשה, מובנות במלואן רק ליודעיו. והערכין, שיתן התלמוד, הם ערכי-חיים. חיי-ישראל-במקום שהם בצבעם המקורי, מסודרים לפי התלמוד ומובנים רק מתוכו. ולפיכך אסור שיהא התלמוד למוד חנום. שימת הוראת התלמוד בבית-הספר החדש דורשת, אמנם. התבוננות ועדיין לא נחקרה שימת הוראת התלמוד בבית-הספר החדש דורשת, אמנם. התבוננות ועדיין לא נחקרה

<sup>1)</sup> אצא כאן מגדרי ואגע במצב שבבתי-הספר הביגונים: הספרים גלמדים במשך זמן מרובה. והתלמיד נבחן בהם על-פי-רוב לסרוגין, ויודע בהכחנו מספר פרקים, באופן שאין לעולם השקפה כוללת על כל המקרא, ואין בקיאות נקנית מתוך זה. מצד אחר קשה לדרוש בשעת בחינת-הגומר ידיעת כל הספרים בבת-אחת. בבית-המדרש למורים בירושלים נתחלקה לצורך זה חבחינה במקרא לשתים שלוש שנים ודורשים ידיעה מלאה ובקיאות שלמה בכל עשרים וארבעה ספרים. לרבות חומש ורש"י. זהו נסיון חדש.

שאלה זו. התלמוד ידרוש באין-ספק שעות מרובות אם נרצה, שלא ישאר עולם זר ובלום לתלמידים; אבל נשים לב למספר השעות, שתאבלנה הרומית והיונית בביתר ספר אירופי, ונדע, שיכול ניכל, אם יהיה רצון.

הפרובלימה של פילוסופיה והשקפת־עולם בבית-הספר תעסיקנו בשתי פנים. שבשתיהן העסיקה את חכמי-הפדגוניה: בתור שאלת למוד הפילוסופיה ולמוד ה דת. ברוב מדינות־אירופה מלמדים את שני הלמודים, ואיך נכריע אנו ? – לפי דעתי יוכל למוד זה להיות כתוכנו כאחד. שתי השאלות הן בשבילנו פחות מסוככות. אין דת= ישראל מחייבת הסבר שימתי ידוע, — כאסכולסמיקה ידועה לדתות אחרות, — היא התפשרה בשעתה עם שישת ארים שו' ואפלטון. ובימינו עם שישת וולף ולייבניץ, קאנט והגל. משלה יש לה עולם-מסתורץ עמוק וערפלי. שעברו עליו כמה תקופות וחלפו עליו כמה זרשים איתנים. היום רוב המשכילים הדתיים נושים להסבר קאנטי פחות או יותר. אכל אין שים הסבר חובה. מתוך פרופידיטיקה פילוסופית יכולים להסביר את ההשקפות היהודיות ואת הרעיונות היהודיים באופן פילוסופי. צריך להסכים לזה אף מי שאינו דתי: הרעיונות היהודיים, הממלאים את כל הספרות, ידועים לתלמידים, אבל בלי פרוש-המושגים באופן שיטתי. בימי-הבינים נוצרה אצלינו ספרות פילוסופית. שידיעתה נחוצה והבנתה המלאה אפשרית אך מתוך השכלה פילוסופית. שאלת למוד-הדת אצלנו אה היא אחרת מאצל עמים אחרים, בהיות בה למוד מעשים דתיים ומוסריים עיקר. ואלה הם סדרי-חיים של ישראל בכל הדורות. ובלעדי ידיעתם איז להבין חיים אלה; ובדינים כלול המיסר הישראלי, המכוסס על השקפת־החיים המיוחדת. אלא שכנגד כל אלה יש מענה שאף בחדרים ובישיבות לא למדו דת. בימי= אבותינו היה כל למודם אך דתי וכל החיים היו תורה היה. היהדות נבדלת מלאומיות אחרת במה שלא קבלה את דתה מעם אחר ויש לה מערכת רעיונות ורגשות. שרם שלה. היהדות לא תוותר על זה מלהיות נורמאַטיבית. להגיד לאדם "מה טוב" ומה אמת. והתלמיד צריך לדעת גם יהדות זו. לי היא דת וחיי-החיים, שכל הנפש תלויה בה — אבל גם למי שאינו דתי היא דעת, וצריך לדרשה מן התלמיד. לרצונם או שלא לרצונם של הצד שכנגר: אנו "עס־הדת" — שתי הדתות התקיפות בעולם בנות־דתנו הן. אין לעצום עין מפני העובדין ההיסטוריים. שום דת אחרת אינה מטלת אחריותה על איזו אומה ולשון, ואין הדת נקראת על שם עם מיוחד. ודתנו היא דת -ישרא ל — שלנו היא ואנו שלה. לא באתי להכריע בשאלה זו, אלא לעוררה ולחזות

חוששני, שמא יוכלו לשעות בדברי. שכוונתי היתה למעם בכל שאר הלמודים מפני שלא דברתי עליהם. ההתרכזות הלמודית צריכה לשים את הלמודים היהדותיים במרכז, שישפיעו על כל הלמודים מרוחם ויסדרום באפן אורגאני; אבל מובן, שאין הם צריכים לדחות מפניהם לא-למודים הומניסטיים ולא ריאליים.

כמה פעמים הזכרתי, שאַף שאר הלמודים צריכים לקבל השפעת למודי היהדות.

אנסה להסביר דבר זה בדוגמאות אחדות.

היסטוריה כללית תשול מקום חשוב בכית בספר הומניסטי. צריך לשאוף להקבלה בין דברי־ימי־העמים ובין דברי־ימי־ישראל, ויש מקום למצוא ביניהם נקודות להקבלה בין דברי־ימי-העמים ובין דברי־ימי-ישראל של אין דעתי נוחה מזוונה של קשור הרבה, שהרי תולדות כל העמים תולדותיים בבית בינוני. בזווג שכזה שתיהן לוקות-ישראל בבית בינוני. בזווג שכזה שתיהן לוקות-

פרובלימה קשה היא לנו שאלת העם המרכזי. כל העמים הגדולים מעמידים את עמם במרכזיהמאורעות. ומתוך נקודת-מצבו יספרו את תולדות כל העמים. בתקופה שלפני תולדותיהם. ובתולדות עמים קטנים. זוהי שאלה קשה, אבל יש שפתרונה פשוט, מפני שברור להם, איזה עם קרוב להם ולנפשם ומאיזה עם באה להם ההשפעה העיקרית. בכל הארצות הגרמניות מרכז בהוראת היסטוריה הן תחלה יון ורומי, ואחר-כך – הקיסרות הרומית של הגרמנים. לעמים הקטנים שבבאלקאן ביזאנמיה היא המרכז. אבל לנו קשה השאלה על אחת שבע: אנו לא נוכל להיות למרכז היסטורי, כי אין מרכז מפולטל מגולה אל גולה. והיכן יש לבקשו? כלום בממלכות-המזרח תחלה, ואחר-כך – בסוריה היוניתי ואחר-כך ברומי, ובביזאנטיה והכליפות וטורקיה? – או אולי בארצות, ששם היה מרכז תרבותי לנו, והיה אם כן מרכז מטלטל ונודד? – עד עכשיו, היה המצב כך, שכל מורה להיסטוריה בבית-ספר בינוני שם במרכז את העם, שמבית-מדרשו בא להורות בארץ. מי שאינו בעל-מקצוע יחשוב, שקל לפתור את השאלה בהעדר כל מרכז ובתת חלק לכל העמים בשוה. יחשוב, שקל לפתור את השאלה בהעדר כל מרכז ובתת חלק לכל העמים בשוה. קשה לדחות את רומי ויון ממקומן המרכזי, מפני שידיעתן נחוצה באירופה, ואנו כפופים לה.

מלבד שאלת=המרכז חשובה לנו השקפת בעולם יהודית. שתתבשא בהיסטוריה כללית. והערכה יהודית מתוך השקפותינו ומתוך גקודת-מצבנו, ואפשר יש גם מקום לתבוע דין=עמנו מן העולם. וכמו=כן צריך להראות את מקום שאיפותינו בתולדות-המזרח ובעתידותיו.

גם בגיאוגראפיה יש לשים את הגיאוגראפיה של ארץ - ישראל בראשי ואולי גם לסיים בה. זוהי שאלה מיתודיתי ובה יש לשים לב ביחוד למעמה היהודי של האדמה בעבר ובהוה. למוד זה צריך ביחוד לעזרנו לקשר את בנינו אל הארץ על-ידי גלוי הקשרים בין הארץ והעם. גם בגיאוגראפיה כללית יש לשים לב לקשר שבין העבר היהודי ובין הארצות וגם למציאות היהודית בגולה 1). כבר אמרתי למעלה,

<sup>1)</sup> למשל: אפשר שבבית ספר באסיה אין צורך להזכיר את מרויי ש ורומורג בשמפניה בצרפת; אבל את ערי רש"י ובעלי-התוספות צריך להזכיר. ואת וור מיוא, מגצה וא שפירא, אמנם. צריך להזכיר; אבל אפשר בלי המטעמה, שאותה תדרושנה תולדותינו. והוא הדין לווי לנה, "ירושלים שבליטא" מימי הגאין ועד ימי ההשכלה

שבדמינו יהדנו את כל הארצות. כך דרך כל העמים בגיאוגראפיה כללית לשים את ארצם במרכז=הלמוד. בהורותם את המושגים הכלליים דוקא מתיך ארצם ובהשואה תמידית אליה, גיבה ההרים נקבע ביחם להרי-ארצם, וגידל הנהרות —בהשואה לנהרותם. ובזמן האחרון נשמעה דרישה, שהגיאוגראפיה תשמש לפוליטיקה הלאומית. ובגיאוגראפיה מתימשית —צריך להורות את חשבון=העבור של הלוח העברי. מלבד הלוח האירופי, ובכלל אם אפשר, יש להורות את יסודות התכונה, כי אין מקצוע מרומם את הנפש כמוה. הגיאוגראפיה המתימטית שייכת בבתי-ספר בינונים לפעמים למקצוע החשבון, והרי אף הגיאוגראפיה המתימטית שייכת בבתי-ספר בינונים לפעמים למקצוע החשבון, והרי אף כאן מקום של צביון לאימי במקצוע זה. שלכאורה אין לו שום ענין ללאומיות, ואף-על=פי-בן יודעים מורי=העמים למצוא אף כאן דרך להתגלות אפיו של לאומם באופן ההרצאה ובדוגמאות, ובקצה זכרונות היסטוריים. ואף לנו יש דוגמאות מן התלמוד וכיוצא בזה.

ואפילו במקצועות הריאליים תכוא הלאומיות ותגבה חלקה, ותמצא נקודות מליהם. תולדות המבע תפרשנה ביחוד את טבע ארץ המולדת; את החי והצומח שבה יורו בהרחבה יתרה, ובתור דוגמה לכל משפחה ולכל סוג ישמשו ככל האפשר צמחי הארץ וחיות הארץ; ומראי במקומות מתוך הספרות ומתוך האגדות העממיות ישרו מרוח -העם על ההרצאה. ספרי שמאיל בגרמנית הם למופת בדרך לאומית זו. וכל זה אפשר גם בתוכנוי המקרא והאגדה יש לפניהם חיות וצמחים החביבים עליהם, ונמשלו ישראל לפרחים ולאילנות ולעופות, זיש בעלי החים, שנעשו סמלים במדות (וגם נעשה נסיון בספרו החשוב של י. א הרוני, שהשתדל למלאות אחר תביעות רחבות ויפות).

ממילא מובן, שיש צורך גם בבתי-ספר ריאליים ומקצועיים בישוב גדול ומסודר.
בהם יהיה רכוּז הלמודים אחר; אבל גם בהם לא יקיפחו הלמודים היהדותיים.

בהם יהיה רכּוּז למודי כפול, שני מרכזי-למוד בכת אחת. גם למודי-חיהדות וגם הלמודים הריאליים — שניהם יהיו למרכזי למודים. בבית־מדרש למורים יהיו הלמודים העבריים מרכז גדול, אבל גם תורת־החנוך וההכשרה-לחנוך יהיו בהעיקר גדול. השאלה העיקרית כאן: שיהא לבית-ספר בינוני אופי קבוע ומהות קבועה, שיוחלם להיכן הוא נומה אם הוא ריאלי או הומני, וכאשר יוחלט כן יהיה, שלא ימה לצדי־ צדדים ולא ימומו יסודותיו — ולא תקרע נפש התלמיד, התלויה לה בין עולמות שונים.

פוונתי דברי עד עכשיו לבתי-ספר בינונים, והמחלוקת, שנתעוררה באירופה, נתעוררה רק בנוגע לאלה. שם היא שאלת ההומניסמום הקלאסי – אבל בתור שאלת הומנים מוס לאומי יהודי, שאלת כל בתי-הספר הוא. לכל

נ מזיי ב נזי עירו של רי ישראל בעל-שם, והישובים הגדולים בגולה. והמספרים העיקריים בגוגע ליחודים ולמצבם.

העמים אין זו שאלה כלל. בית-הספר העממי משמש בעיקר ללשון הלאומית ביחוד במקום שזו צריכה סער, כגון שעם-הארץ מדבר בריאל,קמים. יש, אמנם, שימות שונות. שהן פרפראות לתורת-החנוך, והממלכה המיסדת את בתי-הספר תשים אליהן לב. אבל כל אלה לא יזיזוה מלדאוג לצרכיה תחלה. שימה ריאליסמית אינה באה כנגד השימה הלאומית. בזמן האחרון נתחדשו שאיפות מעשיות של "בית-ספר מעשי", "בית-ספר לעבודה", — אבל עדיין לא נתחדש כלום למעשה, ובכל אופן לא יפגום זה בלאומיותו של בית-הספר. אבל אצלנו יש לחוש ולחוש לרוחם של בתי-הספר העממים, שחקרישו זמן ללמודים הריאליים יתר על מדת בית-ספר עממי והמעימו בהוראת הלמודים הלאומיים, וידיעת המקרא והספרות לוקה. וזוהי באמת ישאלה. ש א לת-הל או מיות בבית-הם פר ה עממי, וסכנה נשקפת מכאן להתפתחותנו ולתחיתנו.

מורגשת ירידה בדעת העברית בבית-הספר בארץ-ישראל. התלמידים הבאים מכתי-הספר העממיים אינם החומר המוכן לבתי-הספר הכינוניים. המורים זוכרים בגעגועים את התלמידים, שבאו מישיבות ושהביאו את העברית עמהם. צפונה בזה תלונה קשה על בית-הספר העממי בארץ-ישראל. הכל מודים. שתלמידי בתי-הספר העממים אינם יכולים להגיע למדרגת תלמידי ה״חדרים" הקודמים בעברית. תלמידי בית-ספר עירוני עירוני גרמני יודעים גרמנית יותר מהוגנת ומתוקנת משיודעים תלמידי בית-ספר עירוני עברי את לשונם העברית. יש כאן בית-מחוש ואנו חייבים לבקש תרופה.

ובנוגע לבתי-הספר הבינונים כמדומה, שיש למעין, שגם עכשיו הומניסמום לאומי שולמ בהם. כנגד זה אומר בפירוש שרצוני היה בעיקר לפרש את הרעיון, שרבים נוהים אחריו. באופן שימתי, למצוא במוי למציאות לחדש הלכה נוספת על המעשה ולהביא את הרעיונות לברור, ואפשר גם את הנגודים — לידי גלרי ולעורר פולמום של דעות במקום שיש ערבוב שאיפות ומגמות.

מצד אחר יאמרו, שגרשתי סאה בדרישותי. צריך אני להעיר. שבגימנסיות באירופה (כגון פרוסיה, וויר טמברג, אויסטריה, רוסיה) הוקדשו שלשת רְבָּעִים של שעות-ההוראה ללמודים הומנסטיים. אנו, שאוצרותנו מרובים שלינו לעשות כמתוקנים שבהם. מוכרחים להיות בבית-הספר למודים עיקריים ולמודים מפלים. מוכרחת להיות כאן ברירה והכרעה.

יותר מעד עכשיו צריכים בתי־הספר העממיים והבינונים להקדיש שעות ותשומת־לב ללמודי-היהדות, ומביניהם ביחוד להוראת המקרא והתלמוד ולשפור הלשון בפי התלמידים, לתקונה להצלתה. בשעה גדולה, בשעת תחית הלשון והעם. אנו חיים ההאחריות גדולה.



# צפור-אָרֶם.

צָפּוֹר־בָאָדֶם, שֶּׁבָּאַויר. עַל גַּוְ־הָעִיר. שֶּׁל בֵּין הַקּשֶׁת בָּעָנָן הַּאָבָיר. שֶׁפָא תוּכַל אוֹתִי הַעַבִּיר מַעוֹלָם זֶה אָדֿ עוֹלָם-דְּכִיר?

שור: חַדַל נָשֶׁם. עוֹר מַבְהִיקוֹת מָפּוֹת-שָׁבוֹ

בּגָן עַל עָלִים. כְּמוֹ נְשִּׁיקוֹת... אַה לִי כְעַקְרַבִּים הֵן מְצִיקוֹת. בָּהָעִיק עוֹלָם וָצַער בּוֹ.

בִּילָרוּתָה שְׁמְעָה מִפִּי כְרוּב ; – עוֹר מָעַמ וְשָׁכְחָה רוֹן פָּלָאִי אָשֶׁר בּוֹ כוֹמְשָׁה הִיא בַּחִשָּׁאִי... הַלְבַפְשׁר הִיא בִחַשָּׁאִי...

> אַה פּי רָאַתָּה אָת שְּבִיּלְה, בּהְבַלֶּת שְׁבִיל וּבְצפוֹר נִנְעַרָה, וּבְנִייְּלָה עַל דְּרוֹר מְרוֹמִי־אוֹר. לָה נִיל. עַל דְּרוֹר מְרוֹמִי־אוֹר. לָה נִיל. שָּאָנָה! – יִשׁ עוֹר בְּאַיוֶה מְקוֹם דְּבִיר, עוֹכִם־הוֹר.

מַנגבֶר לָקשָׁת זוֹ אֵל רְקַם –

בֵּיתּיַבְּרוּבִים שָׁם וּבְרוֹם־מֶּרְחַקּם הַנָּפָשׁ הִּשְׁבַּח אֶרֶץ־נוֹר.

בָּרוֹם שָׁם הַיְּבָל יֵשׁ לֵאלוּהַ מָחוּץ לָוְמָן – שָׁם יִשׁ עוֹד. יֵשׁ לָמְצוֹא מַוְרגּוֹע. לָשׁוּם בְּעֵרֶן־יָהְ נָבוֹהַ יָלִשְׂכֹּחַ בָּל הַנִּעֲשָׂה בָּאוְ...

שֶׁם נִמְצֶא׳ אָח, בְּמֶּרְתֻּקִים כְּחוּלִים. אָי, עָדֶן־אָי, בּוֹ עוֹד לֹא נָחְקְרוּ חַנְבוּלִים

מעולָם וֶה – מְבֵּית־הַשְּׁבִּי. מִעולָם וֶה – מְבֵּית־הַשְּּבִי.

נִאָּרִי, פּּרָקיעַ עוֹלָםּפּּא... -נְשְׁאַנְיָה וִאָּלְרָה, פִּלְנַף־דְּנָנִית. פִי פְּצוֹעָה הִיא, וּמְבַּקּשָׁה מֶנוֹם – נְשָׁם פָּנָפָּיה פְּלִנוֹת.

תר מָנִית הַאָּלִיץ הִיא לְשֵּאת.-לא תּנְבָה חוֹלֶם. עם שְׁאוֹלֶם לאם תּנְבה חוֹלֶם. עם שְׁאוֹלֶם נְאִם כָּלִיל נַפְּשִׁי מִן הָעוֹלֶם לְאָח אוֹבָה, שֶׁבַּמוֹץ יָפֿעַר בְּחָשְׁבַּר־לִיִלּי בְּשִׁינָה הוֹנִיר הֲוֹן־הַוֹהַר שֶׁל נוֹף. שֶׁשַׁעֲרוֹ הַמְּפוֹאֶר הוֹא בָשָׁתוּ הוֹלָה מָנָחָהְ אֵל. לוּ רֶגַע אֶחָר אָל יַרְאֶנֶה. אָת נוֹף־הַחַלוֹם! ... וּבְשׁוּבְךְּ לְעוֹלְם, שֶׁצֵרֶנָּה בְּרֵע הוּא, לְשֶׁם, כִּי תּוֹרִירֶנָּה הַיִּא תּוֹרִיד אִתְּה חַוֹּוֹן-הַרוֹם!

.1919

שמעון גינצבורג-

## עבר וּכְנַעַן.

מאת

### ד"ר נחום סלושץ.

מאמר ראשון: האמורי והכנעני.

### ג. ארץ=כנען.

כשגלו ההיקטום ממצרים נתבצרו גדודיהם בנגבייהודה. פיר ה של אותו הדור הוא א חמשו הראשון (בערך 1580 לפני סה'נ). רדף אחריהם ואחר מצור של שלש שנים לכד את מבצר שרוחן (יהושע, י"ט, ו"), בשנט שמעון, ששמשה להם מרכז 1). מן העת ההיא והלאה הוסיפו מלכי מצרים לעלות על ארץ יחרו או "צחו" מצפון ושפכו את ממשלתם עליה 2). ואולם ראשית-מגמתם היתה להגן על חבל הים של פיניקיה. שנעשה מרכז, שאליו עמים שונים מצפון ומים מן היום שתש כחה של ממלכת-הפשדים והמרכז המדיני עבר לחתים מצפון ולמצרים מנגב.

כי מלכד החתים שבצפון ובמיתני, היא נהרים, התחוללה בימים ההם תנועה של עמים גדולה בכל רחבי הים התיכון. מרכזה של תנועה זו היה אי כ ר תים, שבו נתגלו בימינו שרידי תרבות קדומה, שהיא ידועה בשם ה"תרבות המינאית". וממנה הסתעפה התרבות ה מיקנית, על שם מיקיני, מקום מכרה=הנחושת על יד ים האָנָאי זהקרית באסיה הקמנה; כל עמי-הים הקדמונים האלה הצטיינו בהתפתחות טכנית גדולה, שהיתה מיוסדת על חרושת הנחושת ועל הברונזה "ב). העמים הללו היו קרובים בתכונתם ובמוצאם לעמי החתים "ב). הם סחרו אל ארץ-מצרים וארץ-החתים בכלי-יצר של ברונזה, מעשיבידיהם של אומנים מקוריים. בכ ר תים משלה במשף שנות מאות "תאלאסוקראמיה" או ממשלה, שנשענה על ספינות, ששטו לארצות יחוקות והיו להם יהומים של מסחר עם מצרים ועם החתים.

<sup>1)</sup> עיי מאספירו, עמי 205.

<sup>2)</sup> בשם נצחו" או "שחו" נוכר חבל-הים בכתב-המצריים. ולפעמים נוכר גם בשם "פפת" או "כפתור» (שם. שהוא משותף לפיניקיה. לקיפרוס ולכרתים: "שארית אי כפתור" נוכרת בקשר עם הפלשתים .

<sup>8)</sup> הרוצה לעמוד על אפיה של תרבות זו ימצא את תמצית החקירות עליה בספרו של Dussaud, Les Civilisations préhélléniques. 1) הדבר עוד לא הוברר, אבל יש ידים להשקפה זו.

והנה בתקופה שהגענו לה כבר התחילה הירידה של מושלי-הים בכרתים. מצד אחדי כבשו החתים את א ל ס י ה היא ק פ ר ו ס (ארץ-הנחושת), שלפי דעת רבים גקראה בשם כתים על שמם 1). מצד שני התחילו מלכי-מצרים להחריד בצים את אבירי- הים במערב ים-התיכון ולהשלים בכל מבואותיו את המסחר הנוסד על שלום ובשחון- הרכוש.

ומאחר שארץ-כנען, וביחוד חבל־הים, היתה המרכז המבעי והגיאוגראפי, שבו נפגשו כל עמי הצפון והמערב מזה ועמי המזרח והנגב מזה. — התחילה מן חעת ההיא והלאה לתפוש מקום גדול בהתפתחות הכלכלית של ארצות־הקדם, עד שהגיעה פיניקיה ברבות הימים לגדולה בתור גברת־הים ומרכז המסחר הים־התיכוני.

פרעה אַ מֶנ חום פו הרא שון עלה על ארץ "חרו" בשנת 1559, אבל עדיין פרעה אַ מָנ חום פרעה לא מכרה הארץ בכתובת על מלחמה זו בשם "ארץ כנען" מפורש ב

בשנת 1539 עבר תום משו. הראשון את כל ארץ סוריה והגיע עד לארץנהרים מעבר לפרת, זה הנהר, שלא דמכו בו רגלי המצרים מעולם, עד שהתפלא פרעה
לראות, "כי מימיו שומפים באופן הפוך במעלה הנהר ולא במורד", כלומר, מצפון
לדרום, שלא כנילוס, השומף ויורר מדרום לצפון. ולא החזיק המלך הזה מעמד בארץ.
רק בימי תום משו השלישי (בשנת 1480). שעשה שבע-עשרה מלחמות רצופית
בסוריה, נשברה זרוע־החתים ובהכשל עוזר נפלו גם עזוריהם, מלכי ארץ כנען, והארץ
מלכי-ה בידי המושלים, שהמשילו מלכי-מצרים על הארץ. תוממשו השלישי הכה את
מלכי-ה בידי המושלים, שבראה עמד מלך קדש אשר בל בנון, שהיה ממלכי-החתים, כמו
שנראה מאגרות תל-אמרנה. לאחר שהכה את מלך-מיתני, שממשלתו התפשמה אז עד
הרי-א רום, וכבש את כוכ מיש הבירה, שם את לכו להכניע את תושבי-כנען
במלחמה על יד מגידו נצח את עם רותינו" (או לומן") ושבה מהם שבי רב. בין השבויים
בנוכרו שבמי אי-ק-ב-ר", או "אי-ש-פ-ר", שחוקרים שונים ראו בהם את השמות העברים,
יעקבאל (או "יעקב-חר") ויוספאל; אבל, לדעתנו, אין להוציא מקריאה מסופקת כזו
שום דבר ברוד ביחם לראשית האומה הישראלית.

אחר הנצחונות האלה היו מביאים מלכי בבל. מיתני והחתים מס לפרעה ולא נשארה אלא ממשלת החתים בצפון שהוסיפה לעמוד ברשות-עצמה. וכשנחלש כחד החתים לא פגש עוד מלך־מצרים מעצור בדרכו ובצר את עמדתו בערי-כנען. בין הערים הפיניקיות שכבש נמנו עיר הצמרי וביחוד ארן ד, שבתקופת ממשלת-החתים היתה הנקודה חגיאוגראפית היותר קרובה להם, ועל-כן גדלה חשיבותה בתור ראשית

<sup>1)</sup> השם, אלאסיה" נזכר באשורית בשם "אלישיה" (איי אלישע?), והוא מיוחד לאי-קיפרום בתקופה הקרומה. כי ההתים נלחמו את מלחמותיהם גם בים — יוצא מכתבות תל-אמרנה, ועוד וכבר שערתי בספרי הצרפתי, שהשם כתי (Kition), בירת-קיפרום הקדומה, מתאים לחתי. ו"צים מיד כתים" נוכרו בפרשת־בלעם הומיל בספרו: יקרים עמי 62, מסכים לדעה זו, מיד כתים" נוכרו בפרשת־בלעם הומיל 207.

ערי חבל-הים לפנים. כל נסיכי-האמורי אשר בלבנון נשארו על כנם בתור פקידים משלים בשם פרעה; אבל באותה שעה שם תושמשו השלישי את לבו לקרב את התושבים אל התרבות המצרית ושלח את בני הקצינים למצרים ללמוד שם חכמה ודעת. ואולם, כמו שנראה מאגרות תל-אמרנה, לא יכלה התרבות המצרית להקלם בארץ והרשון הבכלית הוסיפה למשול בכל ארצות האמורי והכנעני, עד שנשתכחו מפניה כל הלשונות הזרות, שחדרו לתוכן על-ידי הככושים השונים 1).

ואולם ידוע ידעו מלכי מצרים, שלא יחזיקו מעמד בארץ כנען, שהמרבר הבדיל בינה ובין ארצה ועממיה השונים היו רחוקים מחיי המצרים ותרבותם. ועל־כן שמו את לבם לכרות ברית עם מלכות-מיתני, שעינה היתה צרה בממשלת ההתים ורק בעזרתה היה בידם לשמור על אחוזותיהם בא סיה ב"). לתכלית זו השיא תושמשו הרביעי את בתו לאַרְתַּטִּיסָה מלך־מיתני. וכדבר הזה עשו הבאים אחריו, שאף הם התחתנו במלכי החתים 8). כיוצא בזה מצינו, שכשגברה מלכות בישראל התחתן פרעה בשלם ה, שהיה מושל על כל ארצות עבר בהנהר.

בימי-מלכיתו של תושמשו השלישי התפשמה ממשלת מצרים על כל ארץכנען ואת אימתה הטילה גם על כל מלכי ארצות-הנהרים, כמו שהראינו ממכתבי
תל-אמרנה, שנכתבו בימי א מנחו מפו השלישי (מלך בערך 1411) ובימי בגו
א מנחו מפו הרביעי (מלך בשנת 1385) \*). ביחוד גדל והתרחב בעת ההיא המסחר
בין ארץ-מצרים ובין הממשלות הגדולות שבאסיה. מצרים הוציאה כסף וזהב לבבל
והכשדים שולחים לארץ-הנילום אבנים יקרות, עגלות וסוסי-מלחמה. מה שמראה לנו,
שמסחר הסוסים התפתח במצרים רק בזמן מאוחר, קרוב לימי מלכות-שלמה, שעליו
נאמר. שהיה מיציא סיסים ממצרים לכל מלכי-החתים ולמלכי־ארם (מלכים א', י',
כ"ח — כ'ט) \*). "אי-הנחושת", הוא קיפרום (כתים), הוציא למצרים נחושת במחיר
כסף וזהב, ומושליו ערכו אף הם מכתבים לפרעה בלשון ובכתב בבליים \*)

עד כמה גדול היה אז כבודה של מלכות מצרים בעיני מלכי=הקדם נראה מתעודת= מסע דיפלומטית זו, שערך אחד ממלכי=החתים ונתן כיד הציר, ששלח אל פרעה: ,למלכי כנען, עבדי=אחי (כלומר פרעה). ראו, הנה שלחתי את איכיה מלאכי אל מלך מצרים

על ככושי המצריים בכנען עיין מאספירו. כנען נורעה בכתב־היתדות בשם במת בינחי".

<sup>2)</sup> מלכות-מיתני אף-על-פי שמלכיה היו קרובים לחתים קבלה את השפעת השמיים יושבי הארץ. וכן מצינו. שמלכיה מזכירים בשם אלהי שמש ועשחר ולא כשם סותיך. אלהי החתים (אגרות תל-אל-אמרנה).

<sup>(3)</sup> גילו-חיפה, אחותו של תושרתה מלך-מיתני. גשלחה לפרעה במצרים (שם).

ארץ כנען הלא ארצך היא". כותב אחד ממלכי נהרים לאמנחומפו הרביעי. ועל יסוד זה הוא דורש. שישיבו לו את הכסף. שגזלו מאנשיו שם (מכתב 8).

<sup>5)</sup> עד כמה היו אז הסוסים השובים במצרים נראה ממכתבו זה של מלך-אשור לפרעה: "מה שאבי לא שלח לך, אנכי שולח לך, והוא: מרככה ושני סוסים ואבנים יקרות" (מכתב 15). 6) תל-אל אסרנה, מכתב 30.

אחי להביע לו את צערי (על מות אביו). לא יהין איש לעצור אותו בדרכו ושומרים מיוחדים ילוו אותו בדרכו וביד הביאו אותו מהר למצרים וכל מעשה-אונס לא יעשה לוו"  $^{(1)}$ .

אבל בזמן שאנו מוצאים את גדולתה של ממשלת-מצרים כבר אנו מוצאים את כל חולשתה ותככיה רפיון רוחה. כבר אז היתה ארץ-הנילום למכשח-שוא למיתני בעל-בריתה. מצפון לממלכת-בכל נוסדה ממלכה אדירה חדשה—מלכות-א ש ו ר . שבראשה עמדו כהנים עובדי אשור אלהיהם. אשור-אַבּלים מלכה היה שולח לפרעה מכתבים וכה דבר מלך-שלמון עומד ברשות עצמו, עד שהתאונן מלך-בכל באזני פרעה על שקבל את פני-המלאכים, ששלח מלך-אשור, בעוד שנחשב לעכדו מאז. ואולם לאחר זמן מה כרתו בכל ואשור ברית-שלום ביניהם, ומאז התחזקו בני-שם ופרקו את עול-החתים מעליהם 2).

ואולם ממלכת-ההתים הצפונית אשר בחתי הבירה התחזקה ועשתה חיל בימי מלכות שוב ל ו ל י מ ה . הוא אשר יסד שושלת התית מפוארת, שממנה יצאו מלכים גדולים, ומכתבים היו רצים ובאים בין מלך זה ובין פרעה מלך מצרים.

בעת ההיא הרגישו גם מלכי=הכנענים ברפיון-רוחה של ממשלת המצרים, ויש מהם שבקשו עצות להסיר את עול-סובלה מעליהם. הנה כי כן נמצא במכתבו של מלך הכשיתים בבבל כרברים החשובים האלה: "בימי קוריגלזו אבי כתבו לו כל הכנענים: יש בדעתנו לעבור את גבול=הארץ ולהתנפל על נבולותיה של מצרים. אגא תן את ידך לנו. אבל אבי ענה להם בכתב לאמר: — הדלו לכם מן הרעיון, כי אשית את ידי עמכם, ואם מרוב שנאתכם תתחברו לאחר, אבוא ואשודר אתכם, כי על כן בעל-ברית אני לו. ולא שמע אבי לו בגלל אביך" \*).

תעודה זו היא היחידה, שנראה מתוכה, שבזמן מן הזמנים היה למלכי-כנען איזה ערך מדיני וצכאי עד אשר יזמו לעלות על מצרים בעזרת בעלי=בריתם החתים או המיתני. וברור הדבר. שהכנענים היו קרובים ברוחם ובשאיפותיהם למלכות=החתים. ואפילו בשעה שדברו בפיהם שלום לפרעה, הנה בלבם זממו לפרוק את עולו מעליהם \*). וזוהי סבת-הדבר, שנמחו עקבות ממשלת מצרים בארץ בדורות המאוחרים והיתה כלא היתה מעולם.

צפיתם של עמי־כנען לא ארכה הרבה. כי קמה מהפכה דתית ופילוסופית גדולה בארץ מצרים וסכסכה את מצרים במצרים לאורך ימים. כי המלך א מ ג ח ו שפ ו הר ב י ע י (מלך בערך 1400) בטל את כל אלהי־מצרים ואמר לעמו לעבוד לאל אחד בלבד, הוא "אשון", רוח־השמש, וגם את שמו שנה לאחנאַטון (רוח־אשון). ובירה הרשה בנה. אשר שם אחישאשון (אופק אשון) קורא לה. הוא המקום. שנקרא עכשיו

נו שם, שם. (1

<sup>2)</sup> שם מכתב 9.

<sup>3)</sup> שם, מכתב 8.

עיין להלן. (4

בשם . תל-אל-אמרנה" ובחורבותיו מצאו את האגרות החשובות של תל-אל-אמרנה מזמנם של אמנחוטפו השלישי והרביעי.

אז התחוללה מלחמת-אזרחים במצרים. כי כהני אלהי-מצרים הסיתו את העם למרוד במלכם ולהתקומם על האמונה החדשה שיסדי ולרגלי המקרים האלה לא יכלו שרי-מצרים לעצור בעד המרידות והפרעות, שנתרבו מעבר לגבולות ארץ=הנילוס <sup>1</sup>).

אגרות תל-אל-אמרנה מלאות פרטים מעניינים על העושק והגזל, שרבו אז בכל רחבי ארץ-כנען. הנה כי כן תובע בורבניאס מלך כרדוניאש (או כשדים) ממלך מצרים, שישלם לו את דמי נזקי ם ל מ ו שליחו, שהתנפלו עליז שודרים בדרך וגזלו את כל אשר לו \*). אשור-אַבַּלים, מלך אשור, מתאונן אף הוא על הגזל והעושק, שסכלו עבדיו כשעברו בארץ-המערב.

זו היתה ראשית התקופה הסוערת ומלאת-הפרעות, אישר ממנה ליצירת עם-ישראל תוצאות. היא התקופה, שנמשכה עד ימי המלחמה הגדולה, שבה גברו שבמי-ישראל חמאחדים על ברית מלכי-הכנענים בימי דבורה. בכל משך זמן זה, יותר ממאתים שנה, לא הצליחו הכנענים להכות שורש בארץ, שמשלו בה, ועוד פחות מזה עלה בידם לעקור מן השורש את התכונה השמיית המיוחדת לתרכות של ילידי=הארץ. לשוא נתמכו מלכיהם בגבורת-החתים, כי בצוק העתים נצא שובי לולים ה מחתי הבירה, כבש את כל ארצות=החתים ושם קץ לממלכות=האמורי שמצפון ללבנון <sup>3</sup>). אחר-כך פנה אל מלכי האמורי שבסביבות החרמון והגליל ושם את עַבְרֹּאַשֶּׁיִרְתוּ מלכם ואת עַוֹירוֹ בנו למס עובד 4). גם ארץ מיתני או נהרים נבבשה בעת ההיא לפני מלך החתים, ובסוף מלכות:אֶחנאַמון לא הוסיפה עוד ארץ=כנען לסור למשמעתו. אז התיצב עבר=אשירתו בראש גדודים של שודדים ועלה על ערי ביניקיה לכבשן. לשוא יתחנן רב-אַד מושל-נְּכְל לפרעה. שימהר ויושיעהו מן החתים מצפון. מן הנודדים ממזרח מן האמורי עבד אשירתו ובנן עזירו, שעלו על חבל־הים; לריק יתנעגעו על הימים הראשונים הטובים, "כאשר היה למלך מצרים אָני בתוך הים", אשר "אז החזיקה זרוע-המלך העצומה את ארץ נהרים ואת ארץ-כפת (חבל-הים), אבל כעת באו החבירי (5). והנה הם תופשים את כל ערי־הארץ "...

כך יתאוננו מלכי-כנען ומושליה במכתביהם השלוחים לפרעה, שבהם הם מזכירים ראשונה בשם "חבירי", שהתחילו לרשת את מקומם. אבל ישומע לא היה להם. אחרי מותו של אָתנאפון קמו מהומות גדולות במצרים, ולפי דעת קצת חכמים.

<sup>1)</sup> על מהפכה הינותיאיסטיח גדולה זו וערכה עיי ביחור בספרו של מאַספירו. עמי 248 ואילך

<sup>2)</sup> אנרות תל-אמרנה, מכתב 8.

<sup>3)</sup> עיין בספרו הנוי של גַרְסְשַנג על החתים

<sup>4)</sup> יוצא ממכתביו של מושל - ג ב ל לפרעה בלוחות תל-אל-אמרנה. במכתב 126 מסופרי ש"באו אנשי צבא מארץ חתי ועלו על גובלו"י הוא גבלו.

<sup>5)</sup> על החבירים, ידובר להלן.

עזבו שרידי עובדי-השמש את מצרים והתפשטו בארץ - הנגב ובכנען; וכך הכשירו את יושביהם לאמונה באחרות-האלהות. והדברים קשים ומסובכים.

לערך בשנת 1350 מלך תומ-און-חמן (חוֹר-אָם-חֶב) במצרים והחזיר את עמרת דת-אמון לישנה. הוא כרת ברית עם מלך החתים, שהשאיר בידו חלק מארץ כנען. אכל הסדר במצרים ובכנען לא שב עוד על מכונו במשך ימים רבים.

תקופת חל-אל-אמרנה היא, כאמור, התקופה ה'חידה, שבה אנו מוצאים את השם -כנען' מוסב אל חלק גדול מארץ-ישראל המערבית. אמנם. בכתבות המצריות יחסו גם אז את השם "פ-כנען" 1). "כינוחי" או "כנחו" (ח במקום ע) לארץ-השפלה ביחוד; ומצר אחר נראה מכתבי-היתרות, שמלכי האמורי הוסיפו להחזיק מעמד בהרי-הארץ, עד שנועזו לרדת וללחוץ את ערי חבל-הים. ואולם אין ספק בדבר, שאם יש תקופה, שבה גדלה השפעתם של שבטי-הכנענים ביותר. היתה זו דוקא התקופה, שאנו עימדים בה. החפירות. שנעשו בתענך, בלכיש ובגזר 2), מוכיחות. שהשפעה זו לא היתה מקורית כלל: מצד אחד נראה שתושבי־הארץ הוסיפו לעבוד את אלהי השמים הקדמונים (וביחוד את אל עליון ואת אלהיד השמים), שהרי שמות-העצם הפרטיים שלהם, שאנו מוצאים בכתבותי הם שמיים ורק במעושם הם זרים לרוחן של לשונות-שם. גם הלשון והכתב, שהשתמשו בהם, היו ממקור בבלי, אף-על-פי שכבר נראית בלשון ההיא נטיה כלפי הלשון העברית בצורתה הספרותית מכל מכל השפעות, שבאו מכל חדרו לארץ השפעות, שבאו מכל קצות הים-התיכון עבודת סותיך אלהי=החתים היתה ידועה בערי=כנען, והשמות היו דומים לשמות המצויים בין החתים. וביחוד מצוין הדבר. שעקבות האמנות ששלמה אז בכנען (כמו שנראה מכלי היוצר, משרידי-הבניה ומן המקומות הקדושים שנחקרו במקומות שונים), דומים הם כולם לאמנות, שאנו רואים כמותה בתקופת-הברונזה בקיפרום. בכרתים ובכל מבואות הים-התיכון המזרחי-

בכל אופן עדיין לא היה לארץ-כנען אופי תרבותי מיוחד לה. שום דבר אינו מוכיח על מציאותן של עצמות תרבותית והכרה לאומית כנעניות מיוחדות הכנענים היו ונשארו זרים בארץ לא-להם. ומטעם זה עצמו אין להתפלא, אם אין אנו מוצאים באגרות תל-אל-אמרנה, ואפילו בהפירות מתקופה יותר מאוחרת, שום זכר ללשון העברית בצורתה המקראית והקלאסית: הסבה פשומה היא מאד: לשון זו עדיין לא נולדה אז. וכמו-כן אין בשום מקום זכר לכתב העברי: אף הוא עוד לא היה ולא נברא בעת ההיא.

<sup>(1 &</sup>quot;פ-כנען" הוא באמת רק שם מקום בנגב.

<sup>2)</sup> תמצית החקירות האלו נתפרסמה על-ידי מאקאליס מר בספר אנגלי, שקצורו נתרגם בחוצאת "לעם" ובמאמרים שונים, ובהם גם מאמר בקובץ "העומר", ח"ב. 3) עיין להלן.

ארץ-כנען כולה נמצאה בימים שקדמו לכניסת שבמי-ישראל במצב של ביןהשמשות: ככר שקעה שמשה של תרבות-חמורבי, שמשלה בארץ-האמורי במשק
כאלף שנה והמביעה על ארץ זו חותם שמיי לדורי=דורות. מפני הצרות והפרעות.
שבאו לרגלי כבושי החתים והמצריים, כבר נשבתה התרבות השמיית העתיקה ממהרתה
ומשלימותה וירדה פלאים: הלשון והדת נתפוררו ונפידו לניבים ואמונות מקומיים
וקלמו לתיכם יסודות מרובים ושונים של אמונות החתים וניביהם.

ומה שנוגע לתרבות המצרית העתיקה, כבר אמרנו. שהשפעתה היתה יותר שלילית מחיובית. את האופי השמיי הקדמון החריבה, אבל מרוחה לא עצרה כח לשפוך על הארץ. בראשית תקופת השופטים היתה ארץ-כנען מאוספת מעמים ושבטים שונים מפורדים ונבדלים זה מזה, כמו שאנו רואים בספרי יהושע ושופטים.

שמכתבי המושלים הקטנים. הערוכים אל מלכי-מצרים, הפיצו עליהם אור בהיר. שום תרבות היה ומתפתחת לא אחדה את תושבי=הארץ, שום הכרה ברורה משתוף שאיפותיהם ועניניהם לא חברה אותם לעם אחד ומיוחד.

תקופה זו, שעליה אמר המשורר: "בפרוע פרעות בישראל", היא תור הבלי״ הלידה של מרכז החדש לעם ולתרבות החדשה. שעליה נקרא שם "א רץ – העברים "-

(סוף המאמר הראשון).



מוֹרַבֶּת

(ציור).

מאת

משה סמילַנסקי.

I.

בעיירה קטנה. בחוך יער-אָרְנִים גדול, יְשבר אבותיה. משפחה עשירה ומיוחסת. ראשרהבית היה לא האכ. אלא הסבא. אבי-האַם. זקן גבוה, חסון כאורן. בעל פנים נזעמים, עינים מפיצות אַש ולב רַגש. לדבריו היו חרדים בתו וחתנו ולא היו מעיזים לעבור על מוצא-פיו. והיא היתה בת-יחידה.

כשראיתיה בפעם הראשונה, היתה ככת שש או שבע. ערמת תלתלים שחורים על ראשה הזקוף ושתי עינים אפורות ויורות אש לה כעיני-הסבא. ואת אש-עיניה כסו עפעפיה השחורים והארוכים. רק לעתים רחוקות היו עיניה רבות ברקים וגצים ושקטה היתה, קולה לא נשמע בבית. והיתה נחבאה אל הכלים. כמתגנבת היתה מתהלכת, על בהונות רגליה. מפני האנשים הזרים, באי-הבית, היתה מתביישת. והסבא אַהַבַּה. וגם המגן העז של קַשִּיּלַב, שהיה מכסה תמיד על רגשותיו, לא היה יכול לכסית על רגשו הרך אל נכדתו הקטנה.

ועוד פעם ראיתיה, והיא אז כבת שתים־עשרה. דקה, זקופה, עם נטיה לגובה של אורן, כסבא. ילדה היא עדיין — ועל פניה כבר יש איזה דבר משל אשה וראשה מכוסה ערמת-תלתלים גדולה מבראשונה. וברקי עיניה האפורות מתעלמים בתיך הערפל של העפעפים השחורים והארוכים. והסבא אוהבה פי שנים. ביחד עם הנערים היתה הולכת אל ה"חדר". והזקן היה מתגאה בכשרונותיה. וכשבאתי בקשני לנסותה, עד כמה ידיעותיה מגיעות. וכשילדה-נערה זו ישבה קרובה אלי, פתחה את התנ"ך הגדול של הסבא, פקחה את עפעפיה השחורים ושתי עיניה האפורות, הגדולות והמכיעות שאלה הוסבו אלי, — דפק בי לבי ונימה נפשית דקה רעדה. היא ידעה על ביים את כל הספרים, שעברה עליהם: ועם תשובותיה על שאלותי סרה הביישנות לאט-לאט מעל פניה ואודם קל של התעוררות כסתם — כאשה האדימה, לא כילדה. לאס-לאט מעל פניה ואודם קל של התעוררות כסתם — כאשה האדימה, לא כילדה וריח מלא־קסם נדף ממנה ושברני. ואשאל את נפשי : האומנם רק ילדה בת שתים-

לאהר מספר=שעות, כשעזבתי את הבית, שוב בקשוה עיני וגם מצאוה. ושוב היתה ילרה נכלמה, שוב התהלכה בצערי=הרש וקולה לא נשמע. פניה שקשים יצע ף דק של ביישנות פרוש עליהם.

#### II.

עברו עוד חמש שנים. ימים גדולים הפרידו אותי מן הארץ, שבה נולדתיי מיער-הארנים הגדול, שבתוכו הסתתרה העיירה הקשנה עם הסבא הזועם ועם נכדתו הילדה-האשה. אבל הימים הגדולים האלה לא כבו בלבי את אש-געגועי אל הארץ ההיא ואל אשר בה. ושוב נדרתי אליה לשכור את צמאון בעגועי. ואבא גם עד העיירה הקטנה אשר בתוך יער־הארנים הגדול. היער, שבו צל-תמיד ורחש סודי בלתי-פוסק.

פני הזקן לא נשתנו. גבוה, חסון וזקוף כשהיה. ורק לבנתו רבתה, כלבנת האווץ חשוף-הקליפה. חתנו ובתו, שעדיין הם חוסים בצלו, זקנו. והילדה הנכדה גדלה, גבהה ונזרקפה. תלתליה לא היו לה עוד : שתי צמות שחורות "ועבות התפתלו כנחשים על ערפה. עפעפיה השחורים היו פקוחים לרוחה ושתי עיניה האפורות הביטו ישר אליך מתוך שאלה-חוקרת: מי אתה ולמי אתה ? . . הסבא מְהַבְּה כקדם. והפעם היתה אהבתו חבויה מתחת לצעיף קל של ראגה. ששכנה על מצחו ועל פניו המקומטים וגם אל פני האב והאם התבוננתי ואדע, כי יש דאגה בבית.

מה הדאנה ?

- נכרתך גדלה, אמרתי לזקן: עוד מעט כלה... ואת התנ"ך עדיין אַהְּ יודעת כמו אָז? פניתי אליה והפסקתי- דברי קלעו אל פצע. היא הביטה אלי מתיך תרעומת קשה: "נם אתה?" - ופניהם של האב והאם נתמלאו דאגה. ועל מצחו הגבוה של הזקן עבר צל קל של צער וכעס עצור.
- אנו אין אנו עוד ילדה תמימה∙ אנו רוצות בגי מנסיה ולא בתנ"ך י אמר הזקן בלשון-רבים לשם התול, ומכט קשה צנח על פני נכדתו.
- : ובי אי-אפשר ללמוד גם תנ"ך וגם בנימנסיה ? . . אמרה בקול עז וביטח בשנה השבע-עשרה עוד מוקדם לחשוב על חתנים.

"אף כאן בתוך יער-הארנים, באה התמורה? ומנין לה קול זה של הכרה

- אַל תדברי עַזות! קראה האַם מתוך צער גלוי.
- : הזקן התרומם מלוא קומתו הזקופה, נחן עיניו בי ואמר בתפעמה
- ואנכי חושב שנערה בת שבע-עשרה יכולה וצריכה לחשוב על חתן! ---
- אנמור את הגימנסיה -- השיבה בבטחון: -- עוד שלש שנים. ואז עוד אספיק. כת עשרים אינה בתולה זקנה. אז אעשה כדבריכם.
- ידעתיך; איני מאמין בך עוד, אמר הזקן ופנה אלי: כבר רמתני פעם. לפני שנתים באה פתאום ואמרה: "תנו לי להתכונן למחלקה החמישית של רגימנסיה ולא אוסיף". הסכמתי. הלכה אל עיר-המחוז. למדה. הצליחה עמדה בבחינות. ועכשיו: שוב גימנסיה.

הבמתי אל הנערה. מנין רצון זה וכח-ההחלמה ? וכיצד באה לידי כך כאן, בין הארנים ? .. ואדע ברגע הזה, כי מוכן אני לעזור לה בכל. והיא הרגישה בזה כרגע. זיק של מחשבה חדשה נצנץ בעיניה.

הבה, נשאל אותו... יהי הוא השופט בינינוי — פנתה בהחלט אל הזקן - וככל אשר יגיד כן יקום.

ועוד לא הסכים לה הזקן — וכבר פנתה אלי בשאלה:

- םה קודם: "כלה" או גמר-הלמודים בגימנסיה ?
  - היא ידעה את תשובתי מראש.
- ובאמתי הלא הצדק אָתה . . — פניתי אל הזקן: את החופה לא האחר בשנת העשרים לא כדאי להפסיק את למודיה באמצע.
  - פני=האבות נתעוו מדאגה. והזקן התעורר כתיך החלשה גמורה ואמר:
- כרבריך כן יהיה. היא תסיים את למודי-הגימנסיה. ובזה נגמר! ואם גם אז לא תשמע לקולי, אז אני או היא!

היא קרבה אליו, חבקתו ונשקה לו. ופניו הוארו רגע קט אור של אושר.

וכשהגיעה שעת-הפרידה לא מצאתי את הנכדה בבית. היא יצאה מן הבית לפני איזה זמן. פני האבות היו מלאים מבוכה על שיצאה בלא ברכת שלום. ופניו של הזקן שוב היו נזעמים.

- התחילה משתמטת ויוצאת מרשות זאכות מה לעשות ₹ נאנחה ראָס הביטה אלי מבט של בקשת השתתפות
  - ם ורדת י פַנָּן הזקן מבער לשפתיו.

ופתאום פנה אלי ואמר:

- ואתה הולך לשוב לארץ-הטורקים שלך ?
  - קולו המר והמלא התול הפליאני-
    - יוו שאלה? בוראי!
- שטות אתה עושה, במחילה מכבודך. ההולכים למות מקומם שם. אי זה מקום בשביל הרוצים בחיים.
  - הרי זו ארץ־אבות יי ירושל ם!...
- הבל הבלים. עם משיח ירושלים כאן. בלא משיח הבל גם שם. מורקים וקברים. צעירים אינם צריכים לקברים. צעירים צריכים לחיים. אבותיך זקנו עסקיהם לפניך. בנה לך בית וקח לך אשה כאן.

ברכתי את הזקן ואת בניו והלכתי. לבי נקפני. ולא ידעתי על מה: אם על דברי-הזקן או על התחמקותה של נכדתו.

עגלתי עברה בדרך=המלך והגיעה עד סוף היער. ופתאום נראתה לי מבין העצים עלמה זקופת-קומה, שמנענעת לי מרחוק במטפחת לבנה.

מי היא זו? האמנם היא ? . . . ".

כן. זו היתה היא. ברגלים מהירות רצה ישר אל עגלתי. עצרתי בעגלון. קפצתי ארצה והלכתי לקראתה. פניה היו נלהבים ועיניה נוצצית ניצוץ של התעוררות יתרה.

— הלכתי בכוונה לפניך. רציתי לראותך לבדך, קודם שתלך מזה. בפניהם לא יכולתי להגיד לך מה שבדעתי.

- -- מה הדבר? --- לבי הלם.
- להם שקרתי. לך איני רוצה לשקר. אני עוזבת אותם. לא אשוב אליהם.
  - מפני=מה ?
  - איני רוצה בחיים של אמא: בשול ולידה... לידה ובישול...
    - ומה אַת רוצה? —
- רוצה אני בחיים של מעשה, של פעולה. של עבודה לפובת אחרים.

- .מנין לה מחשבות אלו ורצין זה ? ....?... ופתאום נצנצה מחשבה חדשה במוחי:
- רוצה אַת בחיים של פעולה ₹ בואי עמי ותמצאי חיים רחבי=הקף. עשירי-עתיד-
- לא! כלום יש לכם הקף רחב? תמהה אני על יך, כיצד יכול אתה, כה עיר וכה חזק, לרקיב שם. על גבי השמרים השקטים... אילו היית כאן...

רגע רעדה לי בקולה איזו נימה דקה שהחרידתני. אבל לבי לא היה באותו רגע לנימה זו. דבריה עלביני.

- כיצד אַת, כמעט ילדה, מרשה לעצמך לדבר כך ?! לחיים של תחיה לאומית. אַת קוראת ירקבון". ... שמרים שקטים" ? ...
- תחיה לאומית! תריםר מושבות וטורקים!... כאן לפניך כל העולם. כאן חיים. כאן תנועה. כאן המון רב. ושם מדבר, התנוונות.

הושטתי לה את ידי להפרד ממנה. היא הביטה אלי נכוכה והאדימה. והושיטה יי את ידה.

- םלח לי . . . הכאכתי את לבך לדבריק.
- אין דבר. בכל אופן אני שמח –אני שמח, שאינך ככל בנות עיירותינו. הצליחי. בי? –

בעיניה נצנץ זיק של הכרת=תודה. נסעתי. ומרגיש הייתי. שעדיין היא עומדת על אַם-הדרך ומבמת אחרי. הרגשתי בה ולא יכולתי להפנות את ראשי אליה. ולסוף. כשפניתי לאחורי. ראיתי מרחוק נקודה לבנה אחת, שהלכה ונבלעה בתוך חללו של האויר.

לבי נתכוץ. נתכוץ מתוך כאב. ולא ידעתי מה היה כאבי: חומה, או תועומת, או-כאב של אבדה גדולה ...

#### III

עברו הרכה שנים. זכרונה של אותה ארץ, שאהבתיה פעם והתגעגעתי אליה ולכל אשר בה, הלך ונמחה מלבי. כבר אהבתי את הארץ הישנה-החדשה, שהקדשתי לה את חיי, ובכל פעם שנת־חקתי ממנה התגעגעתי אליה ולכל אשר בה. אבל נפשי לא ידעה מנוחה. לעתים קרובות התרוצצה בי נשמתי. ובקשתי להמית את תולעת אי=מנוחתי על-ידי נדודים בארץ ומחוצה לה.

ושוב הלכתי אל הארץ ההיא. הפעם הלכתי כלי אדב ז ובלי געגועים. הלכתי כדי לזכור נשכחות. נודדתי במקומות רחוקים מן הפנה שנולדתי בה, רחוקים גם מער-הארנים עתיק-הימים ומאותה העיירה, שבה ישבו הסבא ונכדתו. לא נתכוונתי אף לבוא אל המקומות הדם. קרובי לא נשארו שם וזכר האנשים והמקומות, שהיה פעם כה חביב עליי נמחה לאטי לאט מעל לוח-לבי. איני יודע, באילו דרכים הגיעה השמועה עד לאותה עיירה, שבאתי מעבר לימים, וכיצד נודע לדם מקום-מושבי. עופות-השמים הוליכו את הקול. ופתאם, ביום בהיר אחד, קבלתי מכתכ מן האָב והאָם, שבו בקשו אותי לבוא לעיירתם בענין חשוב מאד. והוסיפי, שגם הזקן מבקשני לבוא. את שִׁ מָ הַּ לא הזכירו.

עוד הזקן חי... והיכן ה יא?.. מה היה לה?" –

ומתוך תהום-הנפש התעורר דבר. שחשבתיו כמת זה כבר. התעוררו געגועים חזקים. ובלי חשוב הרבה שמתי את פעמי לאותו יער ולאותה העיירה.

וכשנכנסתי הביתה חרדו אבותיה לקראתי. הם זקנו מאד. האב כולו הפך לכן. וגם ראם — מאחורי הפאה הנכרית שלה התפרצו החוצה שערות לבנות.

הכרתיך מיד... אך זהו ידיד נאמן! פנית לבקשתנו... סוחרי-עצים מליטה עברו כאן ומפיהם שמענו עליך... לא רצינו לכתוב לך. חשבנו: פרוד אתה. והזקן אומר: פתבו. הוא יבוא. רווק אתה עדיין?

כמו שעיניכם רואות: בגפי ובמקלי.

שניהם נענעו בראשם תנועה של שלילה והביטו אלי מבט של השתומסות והשתתפות-בצער גם יחד.

לבי נקפני. רציתי לשאל עלי ה – ולא מצאתי און בנפשי...

מאחורי הדלת, מן החדר השני, נשמעו צעדי רגלים משרכות דרכן בקושי. פני האם חורו קצת. הציצה כלפי הדלת מתוך דאגה, השחה את ראשה אלי ואמרה:

הוא, המסכן, נעשה חרש לגמרו... אַל תתן לו להרגיש בכך... אינו סובל...

דלת=החדר נפתחה. על המפתן הופיעה תמונה, שנחרתה עמוק, עמוק בלבי:

גבוהי חסון כאורן, כמו שהיה, — כמדומה לי, זקוף עוד יותר, וראשו נשא למרום
בקודם אבל !חנרון מבהיל כסה את פניו. והעינים כאילו קמו בחוריהן... וצעיף של
אַבל קשה, כאבל על מת, כסה את הפנים החורים הללו ואת העינים שקמו.

שלא בקול רם. שלא -- אַהא !.. סיף=סוף חזר מארץ=הקברים שלו -- קרא אלי בקול רם. שלא כקולו הרגיל.

מהרתי לקראתו והוא הושים לי את ידו ולחץ את ידי בכל כחו.

שב! הלא עיפת מן הדרך. אנכי אעמוד. הישיבה קשה עלי. זקנתי. עכשיו אלך גם אנכי עמך. לא נשאר לי כלום אלא למות. תקחני ?.. לזאת קראתיך הנה...
הוא נתן בי עינים חודרות, כאילו בקש למצוא בי דבר-מה או לכסות ממני דבר-מה, והוסיף :

אשה ובנים יש לך? —

-- پېږ.

הוא הביט אל בתו כאילו נחש אם כון הימיב לתשובתי ?

אנו − אין 1. אילו ימים הגיעינו! אילו דורות! אילו אנשים חדשים! אנו − קשה היה לנו לשבת בלא אשה גם עד שמונה=עשרה.

הוא נשתתק. עבר את החדר לכל ארכו. עמד ונתן עיניו בבתו: .כבר ספרת לו?" – ומבטה שלה השיב: "לא". ואז נגש לאט, לאט עד לדלתי החדר השני – ונעלם בו כלעומת שבא.

#### IV

והאם ספרה לי מתוך לחש למחצה:

שנמרה שנמרה שנמרה אז לא עמדה בדבורה. לאחר שנמרה את הבחינות האחרונות בגימנסיה חזרה הביתה. שמחנו עליה כעל משיח. ה ו א לא ידע מה לעשות לה. על כפים נשאה כילדה קשנה. אהבה מאוד. והיא שתקה כל המים. עצובת-רוח היתה. ופתאום, ביום בהיר אחד. עמדה לפניו בראש כפוף ואמרה:

- --- ברבני לפני לכתי מכם...
- : הוא קפץ כנשוך=עקרב וצעק
  - לאָן תלכי ? ---
- אל המרחב... צר לי המקום כאן...
- לא תעיזי! אַת הבטחת לי! לא תוכלי לשקר לי!
  - ואו הרימה אף היא ראש ודברה קשות...
    - לא תוכל להכריחני!.. לא תעיז!...
      - אליו דברה כך!...

פניו חורו כמות. הוא רעד כולוי והיא עומדת לעומתו נמוית-גרון וזקופת-ראש ומציצה ישר אל פניוי אף עפעפיה לא רעדו... אני – מתה בי נפשי... רגע קשה היה נדמה לי, שהוא מרים את ידו... צעקתי... הם הבימו בי תמהים – ופנו איש לעברוי...

באותו ערב יצאה מן הבית ולא חזרה... לאחר מספר ימים נודע לנו. שהיא בעיר-המחוז. מורה... נכדת ו – מורה!.. מחזרת על הפתחים לבקש שעורים... אמרנו לנסוע אחריה ולהחזירה הביתה בעל-כרחה. הוא מאון: "היא מאסה בנו – תלך לה". אסור היה להזכיר את שמה. וכשהגיע ממנה מכתב לשלוח לה את תעורתה, צוה לשלוח לה, אבל לא לכתוב... היא הלכה לעיר-הפלך ונכנסה לאוניברסימה.

- 🤻 לאוניברסישה 🤻 ואמצעים 🖳
- אמצעים? כלום היתה צריכה לאמצעים? הפעם אחת שקרתי לו. אמרתי: חולה אני, לעצתו של הרופא המפורסם שבעיר-הפלך אני זקוקה. הוא הסכים לי בשתיקה. ובלכתי נתן לי כסף פי עשרה ממה שהייתי צריכה. ידעתי לשם מה הוא נותן לי את הכסף... ואשמח. ואשמור את הדבר בלבי וגם אני קמצתי בשבילה. אבל לשוא. מצאתיה יחפה למחצה, רעבה למחצה ופניה נהפכו לירקון... היא שמחה לקראתי כילדה קשנה. אבל את הכסף לא לקחה מידי. ודברים נוראים השמיעה לי אָז... כילדה קשנה. דם וועה של אנשים עמלים דבקו בו"... אילו דבורים!.. וברגעים שאין היא מדברת כך, היא מחבקת אותי, מנשקת לי ומתפנקת.

שבתי הביתה במפח=נפש. וכשחזרתי לא שאלני הזקן דבר וחצי=דבר. רק הציץ בי – וכבשתי פני בקרקע. ולא הוסיף. ובסוף החודש. כשבקר את החשבונות של הקופה ביחד עם בעלי. רק ומצא, שחחזרתי את הכסף... הוא קפץ ממקומו כנשוך-עקרב ביחד עם בעלי. רק ומצא, שחחזרתי ובאותו יום חלק את כל הכסף הזה לעניים...

היא פסקה את דבורה ושתקה שחיקה קשה. חשבתי, שגמרה את ספורה ושאלתיה:

- ולא חזרה עוד אף פעם ?..
- היא התחלחלה נתעוררה ממחשבותיה הקשות ונתנה עינה בי:
  - חורה ... אכל לא אלינו...
  - היא החליפה רוח רגע והוסיפה:
- —זה היה רק לפני שנה. הלוא שמעת על המהומות, שהיו במקומותינו. אף היער הזה היה כמרקחה. היער גדול, דרך שלשה פלכים הוא עובר. ובתי-החרושת לנמירת-עצים מרובים בו לאין מספר. ובכן גדלה התנועה בין המון הפועלים העובדים בבתי-החרושת. ודברים הגיעו אלינו. שאף היא כאן וחברה היא לועד הראשי, שנהל כל תנועה זו ביער... לכתחלה לא האמנו. אבל אנשים נאמנים, עדי-ראיה, ראוה כל

כאן; אף בין הפועלים שלנו בבית־החרושת שלנו... בקשנו עצות מה לעשות. וממנו הסתרנו את הדבר. והמרידה פרצה גם בין פועלינו. הפועלים שבתו, בקשו לפשר את המשגיחים, להגדיל את שכרם ולתת להם חלק ברוחים... היתה מהומה ומבוכה. בעלי היה אובד־עצות. אז נסע הוא עצמו אל בית החרושת... בשנים האחרונות, מיום שעזבה אותנו היא ואזניו כבדו, פסק לצאת מן הבית. רק פעמים ביום היה הולך לבית־הכנסת... הוא בא אל בית־החרושת, קרא לפועלים, דבר עמהם. והם כאילו התחילו מסכימים ומוותרים. הם פחדו מפניו וגם כבדוהו מאד: אף פעם לא נענש פועל על-ידו ולא נתקפח שכרו. אבל באו אחדים מחברי הועד הראשי וסכלו את עצתו. הזקן האמין בכחו והלך אל ישיבת-הועד שלרם. וכשבא אל ישיבתם והבחין במבמו את המסיבים, נתקלו עיניו בה... היא הציצה ישר בפניו...

...!? מויבי!?...

כך צעק — ונפל מלוא קומתו ארצה. כפשע היה בינו ובין המות. מת-למחצה הביאוהו הביתה. אמרנו נואש לחייו... למחר בבוקר קס והלך לבית=הכנסת, וכשחזר משם שלח פקודה: לסגור את בתי-החרושת, שלו ושל בעלי, לפשר את כל הפועלים. ולמכור את כל המכונות בכל מחיר שהוא... אכל באותו לילה נשרף בית-החרושת שלו וכל החימר החי שבו... הפקירות של היער מזרה למקים-המעשה עם פלוגה של קוזקים. הכו, ענשו, חקרו ודרשו, חפשו עשרה מן הפועלים ושמום בבית=האסורים בער=המחזו ... ובעוד ימים אחדים באה אף היא אל הקמיגור ואמרה:

- אף ידי היתה עם מכעירי־הבערה, ואסרו גם אותה
  - ? והיא אסורה עד היום
  - כן . זה חצי=שנה ויותר
    - ואין להצילה ? —
- שנתפסו וכל העדים בעצמה. כל הפועלים שנתפסו וכל העדים העידו בחקירה הראשונה והנוספת, שידה לא היתה באמצע. אחר הפגישה עם הזקן בער הזרה מיד לעיר-הפלך. הזקן הצילהו פעם. ביער חזרה מיד לעיר-הפלך. והקשיגור הוא ידידו של הזקן. הזקן הצילהו פעם. כשהקטיגור עדיין היה חוקר-דין, מעסק ביש. והיא צריכה רק לחזור מדבריה הראשונים, ואז יציה הקטיגור לשחררה עד למשפט בערבון של כסף. ובמשפט יזכוה. אין אף עד אחד. שיעיד לרעתה ואם לאו תברח אליך. . .

כאילו הלמה את ראשי...

- ? 33---
- אינה רוצה -
  - 🧣 כיצד —
- ---אינה רוצח לחזור מדבריה

#### .V

מאחורי הדלת, מן החדר השני, חזרו ונשמעו צערים של רגלים משרכות דרכן בקושי עצרתי בנשימתי והפניתי מבמי כלפי הדלת הפתוחה. אבל הצעדים שבו כלעומת שבאו — ונעלמו.

רוצה היה להכנס. — אמרה באנחה ובקול נמוך: — אבל מתבייש הוא — בתרשותו...

ופתאום אמרה בקול יותר חזק:

- הוא רוצה לבקשך לשם כך בקש לקרוא לך... לא נכון הדבר, שקרא לך על מנת לנסוע עמך... הוא לא יסע לא יעוכנה ... בשביל ה קרא לך...
- הוא מקוה, שאתה תשפיע עליה. או שתחזור מדבריה בפני הקמיגורי או --- שתברח עמך... את האפשרות לברוח יסדרו לה...

: היא שתקה רגע ואמרה

- יודע אתה מה שאמר בימים האחרונים !! ---
  - מה? שאלתי ולבי דפק בי.
- רק איש אחד היה יכול להצילה בזמנה, ולא ירע כיצד ...
  - ומי הוא זה?
    - ......

הוא עמד בכל הדרת שיבתו על מפתן = החדר והתבונן בי ובבת = שיחתי, ואחר = כך יצא לאמצע החדר ואמר, מבים ישר אלי:

- שמעת את אשר עוללה לנו? ואתה המלצת אז עליה. זוכר את ? שתקתי. דאבל לא יכולתי לשחרר את מבטי ממבמו הקשה, שעמד עלי וכאילו העמידני לדין קשה.
- זהו סוף המרידה בהורים. ואתה? עד היום כלי אשה ובנים. מה היו אומרים אבותיך, עליהם השלום, אילו ראוף בכך?...

הוא הסב מעלי את מבטו. עבר לכל אורך-החדר, חזר ועמד למולי, נתן עיניו בי ואמר:

? תעשה את בקשתי

זה לא היה קולו בין רגע נשתנה. זה היה קול שבור ורצוץ. קול ספוג צער ייסורים של עולם מלא.

- אעשה אעשה! בכל לבי ונפשי אעשה --
- ידעתי אתה לא הכזבת את תקותי. ואם בשורה טובה תהא בפיך —תבוא. אברכך לפני לכתי טעולם=התהו הזה: ואם חלילה רעה תהא הבשורה אַל תבוא. תלך לדרכך...

הוא הפסיק דבורו פתאום. דבר=מה נתקע בגרונו וכאילו נחנק בו . . . ובצעדים יותר מהירים מבראשונה חזר אל הדלת ונעלם בה. ובתו מהרה אחריו.

#### ·VI

מכתבו של הקטיגור, שהזקן הכין בשבילי למפרע, פתח לפני לרוחה את שערי בית=הסוהר לאסירים מדיניים שבעיר=המחוז. ואף השוטר, שהביא אותה אל חדר= השיחות, נסתלק תכף ומיד.

את ה!... הבנתי, שאין זה אחד משלנו...

היא הושיטה, לי את ידה, אשר לחצתיה מתוך שתיקה אלמת. לא יכולתי

להוציא הגה מפי-

מה הביאךלכאן ? מה שלומך ? ומפני=מה אתה שותק ? ולמה חורו פניך ? — לא חשבת למצאני בנגדים אלו ? אין דבר! הכל חדש תחת השמש. מקרי ובלתי-צפוי...

היא לא פסקה מלדבר ואני הייתי כנדהם תחת ששף דבורה ותחת רושם-הופעתה. לא מצאתי את עצמי. הנה היא. גכוהה כסבא. אותן העינים. וכמעם אותה הבעת-הפנים. שני ארנים-אחים ביער-

─ למה לא תפתח פיך ? ─ דבר! ספר! ─ ראו=נא: נאלם! בתוככם אין רגילים ביסורים ? ועוד אתם מתפארים. שדרך חדשה אתם סוללים ... נו. הגידה סוף-סוף, מה שלומך ? .. יש אשה ? בנים ? פנה חמה ? לא ?! אה! גם ב מדב ר של כם נגעה רעה חדשה זו ?

היא נשתתקה רגע והביטה אלי מבט עשוק וחודר. ואז הוסיפה — הפעם בקול הדש. קול אטום ורועד כל-שהוא:

היית שם, אצלם?.. מה עושה הזקן? חי? בריא? — מסכן. אני מקרבת את קצו. בשמים עדי: לא בזדון "ולא מרוע-לב" עשיתי מה שעשיתי ... הוא לא יבוא הנח? לא ...

היא הפסיקה לרגע, נגשה קרוב אלי ואמרה בקול חזק:

אם תשוב אליהם, תאמר ל ו: אותו אהבתי ואוהב יותר מכל אשר — אהבתי בחיי ...

ושוב נשתתקה. שקעה בתהום של מחשבות. אחריכך חזרה ונתעוררה ונתנה עיניה בי :

? למה באת ---

קולה היה קר ומכשה זועם וחודר. מבשו של הסבא.

- להצילך ...
  - כיצד"?
- אם תרצי ...
- אה! ... רצונו של הקטיגור ... לא. לחנם הטרחת את עצמך ... הם.
   היושבים עמי כאן. חברי הם. לא אעזבם. יחד בשלנו —יחד נאכל.

כדבת לחצה את לבי. אין מפלט לה. רגעים אחדים שתקנו שנינו שתיקה קשה. ושוב האירו פניה והביטה אלי מבט טוב ורך.

ואתה עדיין אתה נודד ... סימן לא-טוב הוא נדידה זו שלך ... אין מנוחה בנפשך ... ואמונתך—הגידה את האמת—כלום אינה לקויה?... רבריה הפתאומיים הביאוני במבוכה.

- -מנוחה. אמנם. אין לי. אבל אמינתי אינה לקויה.
- האמנם? שלמה, מלאה וממלאת את כל הנפש? תחת מבטה החודר השפלתי את עיני.

תחת מבטה החודר השפדתי את י ושוב קפצה מענין לענין:

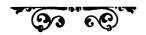
הורה לי על האמת: הזקן שלחך הנה להצילני? — מסכן. חכם ומנוסה הוא — והרבה תמימות בו. כל ימיו קוה, שאתה תהיה גו א ל י

וה מנין לך?

- הוא הגיד לי פעם.
- ואַת מה השיבות 🖁
- - האמנם רצת אז אחרי"?
  - כמעמייי אבל אתה לא דעת כיצד לקרוא לייי חה, חה, חה הו.
    - על פניה עבר אודם קל, שנמשמש על-ידי הצהוק.
      - יועכשיו 🏪
      - עכשיו?! אתה מתלוצץ בי?
    - פניה נעשו פתאום רציניים מאד ומכמה שוב חודר וזועם-
- שמעי=נא לי: אם נתן לכל חבריך לברוחי תברחי מן הארץ הזו אלינו? היא שחקה רגע. אחר-כך שלחה בי מבט-רציני למחצה וליצני-למחצה:
  - הרימו שם דגל של מרד ואלך אחריך.
    - פרד? מרד במי? —
- בכל! בשורקים. בכל סדרי השקר והנצול, בכל הכעור והמאום... בנו הכל מחדש!...
- שמע=נא לי. נחדל מדברי-שמות. אני לא אלך אחריך. המים שלכם לא-עמוקים. הם, מים עומדים. וגם אתה אינך זה שהיית פעם: צעיר. חזק. בעל כתפים רחבות ואמונה שלמה ומוצקה כברזל... אז היה בך קסם... עכשיו זקנת. על פניך קמטים. וגם בנפשך קמטים. רק אחת רוצה אני להגיד לך בשבילכם, קודם שנפרד, והפעם −לנצח: כל עוד לא יתלו המורקים אחדים מכם. תשארו קומץ של אנשים, ויצירתכם לא יהיו לה לא רחבות ולא מעוף...

ועוד דבריה בפיה – צלצל הפעמון והשומר הופיע בדלת.

אל הזקן לא שבתי- וכשבאחי אל עיר-החוף לשוב לארצי הגיעתני השמועה. שהזקן שבק חיים לכל חי. הסער הפיל ארצה את האורן הזקן. ואחריו הגיע תורו של – – – – האורן הצעיר



## הַחַיִּים הַבַּלִּבְּלִיִים בְּיִשְׁרָאֵל בִּימֵי בַיִּת שֵׁנִי

(aib).

מאת

#### ר״ר יוסף קלוזגר.

אָרנסט רנאַן קרא להורדוס: "שלמה חדש". ואמנס, ביחד עם שנויים עצומים. יש גם דמיון ידוע בין מלכות-שלמה ובין מלכות-הורדום. אף הורדום, כשלמה בשעתו, רצה להוציא את ישראל מקרן־זוית קטנה ומכודלת אל העולם הגדול של זמנו — אל רחבי המלכות-בכפה של רומי ואל מכמני תרבות-העולם של יוון. וכשלטה רצה הורדום אף הוא לעשות דבר זה על-ידי הרחבת המסחר בארצוי הנהגת חיים עשירים ומרוחים, סכלנית לפולחנים זרים, רבוי-נשים ובנינים מפוארים. אכל סוף-סיף כמלכות-שלמה כך היתה אף מלכותו של הורדום נהדרת כלפי חוץ ורקבה מתוכה. כמלכות-שלמה נראתה אף היא עשירה ותקיפה בעיני הזרים, אכל העם בהמוניו -- נחיניו של הורדום -- נלאה לשאת את עול-המסים ואת המשטר הקשה ומאם כשנויים המרובים ממטבע, שטבעה המסורת ההיסטורית של האומה. וכבימי מלכות שלמה היו הממלכות הקמנות שכסכיבה נכנעות ליהודה או יראות מפניהו: ואולם הממלכות הגדולות – מצרים של שישק ורומי של אכגום מום – היו מתיחסות ברצון אל מלך ישראל ויהודה וניתנות לו חירות של הנהגה כל עוד היה "נאמן בבריתן". כלומר. נשמע להן; באופן שכל התפארת וכל השלטון היו אך למראית שון והעם היה מרגיש בזה וידע להעריך את התפארת ואת העשירות ואת ההצלחה בחצר המלך הגדול או הקיסר כערכן הפחות למדי. כאילו חקה הורדים את שלמה מדעת: כמותו נשא נפשו לבנינים מפוארים וכמותו בנה את בית-המקדש. ואפילו ברבוי-נשים היה הורדום דומה לשלמה במקצת. וגורלה המדיני של ארץ-ישראל לאחר שמת הורדום דומה הרבה לגורלה של זו לאחר מיתתו של שלמה 1). אבל ביחוד דומים היו בפולימיקה הכלכלית שלהם. שלש שאיפית עיקריות היו לו להורדום בעולמו: השלמון, הפרסום והתאוה,

עיין: יוסף קלוזנר, ישו הנוצרי. העתיד". ספר ח'י. בסימנים מיוחרים, עמי (10]

שלש אלו הן שגרמו לו. שיבקש קרבת ה"עולם הגדול" בעל שני הפנים של אז:

העולם הרומי. שהיה יכול לתת לו שלפון, והעולם היווני, שהיה
יכול לתת לו שם-תפאדת וספוק לכל תאוותיו. הרומים היו אנשי־מלחמה, היוונים —
אנשי-מסחר. ומאחר שלעשות מלחמות ולהצטיין על-ידי נצחונות ולהתעשר על-ידי
השלל והבזה לא היו הרומים "אוהביו" נותנים לו. לא נשאר לו אלא להצטיין
להתעשר על-ידי המסחר, ישהוא אך הוא יכול היה להמציא לו אמצעים חמריים
גדולים לכנינים מפוארים ולספוק-תאויתיי.

אף בפוליטיקה המסחרית שלוו כמו בכמה ענינים מדינייםו שלא כאן המקום לדבר עליהם, יצא מתחלה בעקבות וחשמינאים. כבר ראינו, ש הורקנום השני (ובווראי עוד יוחנן הורקנום הראשון ואלכסנדר ינאי לפניו) היה גובה מכם מסחורות פנים וחוץ; ובפירוש נזכרו ביניהן הסחורות המוכאות דרך הנמל יפו. ומיד אחר מיתתו של הורדום אנו רואים את העם דורש בחזקה, שיבטלו את המכס, שהיו גובים בימיו של הורדום ,בלי חמלה" מ.כל מה שהיה נמכר ונקנה בשוק" (קדמוניות, י"ז, ה', ד'). ובכן – מכם כפול ומכופל. זהו המכם הפנימי. וחוץ מזה דרש העם כאיתו מעמר. שיכטלו גם את ה"מסים השנתיים", - כפי הנראהי מס-הגילגולתי שהיה נגבת בימי הורדום בכל שנה ושנה ושאין לו ענין למסחר. ואולם. זולת למכם על הסחורות הנמכרות והנקנות בפנים רארץ, דאג הורדום למכסי - הגבולים. שהירום המשיך את הפילישיקה חימית של החשמונאים -גראה ממטבעותיו, שאף עליהם באו ספינות ועגנים, כעל המשכעות של בית-חשמונאי, – רמז לסחר-הים 1). יוםף בן מתתיהו ממעים על-פי ניקולוים מדמשק, שבנין קים ריה לא בא אלא כדי שיהיה לארץ-ישראל נמל יותר מוב ויותר מרכזי מזה של יפו ושל דאר (קדמוניות, מ"ו, ש', ו'). ואמנם, הנמל הנפלא של קיסריה. שנקרא בשם .סבסמים" וווסף בן מתתיהו הרבה להללוי נעשה מיכז לסחר ארץ-ישראל ותפס מקום חשוב בחיים הכלכליים כבחיים המדיניים של האומה. כל סחורות חוץ-לארץ, שהיו מובאות לארץ=ישראל. היו עוברות דרכי, וכל סחורות ארץ=ישראל, שהיו נשלחות לחוץ-לארץ, היו יוצאות ממנו. הוא עשה את קיסריה צרה ומְתְּחָרִית לערי=החוף דאר, עכו ואשקלון, שלא משל עליהן, ואף לצור, צידון וארו, הכנעניות ב). וההכנסות של עיר-חוף זו היו עצומות. אבל היו לדורדום הכנסות הגינות אף מז המכסים של שאר שלש ערי-רחוף, שהיה שלים עלידן: מיפו, אנתי דון ועזה,

<sup>1).</sup> עיון: ש. רפאלי, משבעות היהודים. ירושלים תרעיג, עמי ציה-ק"א, ולוח ו"א, ציורים ס"א-ס"ו.

<sup>2).</sup> חוץ מקרמוניות, ט"ו, ח', ה', וט"ו ט', ו", ושלחמות, א', כ"א, ה', חי, עיון על זה (Plinius, Hist. Nat. .V, 13. 69 בס כן: 69

ביחוד מן העיר הראשונה והאחרונה.

מאחר שסחר-החוץ היה מרובה ומפותח בארץ-ישראל, כמו שראינו, יכול היה הורדום למצוא במכסי־הסחורות הבאות מ״מדינות־הים״ מעין לא-אכזב להוצאותיו המרובות. והוא השתדל לפתח את המסחר לא רק בערי־מטשלתה אלא אף בערים אחרות, שנתיניו היו להם משא ומחן עמהן. בזה אני מבאר במדה הגונה את מובותיו המרובות, שעשה להערים היווניות והכנעניות כגבולי ארץ=ישראל. אף לאלו שלא היו משועבדות לו. וגם לערי-המסחר הרחוקות והזרות. ודאי שגרמו לכך גם רדיפתו אחר הבבוד ושאיפתו להתרצות אל אדוניו. הקיסר ברומי, שהקיפוהו יוונים מכל צד; אבל סוף-סוף לא זוהי הסבה היחידה. אילמלא כך. היה מיטיב לערי-איטליה בכלל ול רומי בפיט יותר משתשיב לערי צור וצידון, יוון ואסיה הקטנה; ובפועל הרי אנו רואים את ההפך מזה. הוא מיסד נימנסיות בטריפולים הסורית ("מרבלום" של עכשיו). בד מ ש ק ובעכו. – שלש ערים מסחריות ממדרגה ראשונה. בצידון הוא מיסר תיאַמרון. ובצור ובבארות ובאש קלון – שווקים ובסילקאות (מלחמות א', כ'א, י"א); ואולם אף כל הערים הללו הן דוקא ערי-מסחר ממדרגה ראשונה / שהסחורות היוצאות דרך שווקיהן ונמליהן היו באות לארץ-ישראל ושבשווקיהן היו מוכרים כמה וכמה מתוצאות ארץ-ישראל ודרך נמליהן היו מוציאים אותן. בוודאי בנה שווקים וכסילקאות כצור ובבארות לא בלא מחשבה של מסחר; ובנוגע לאישקלון יש לנו חזוק להשעיתנו זו: יוסף בן מתתיהו מפעים (מלחמות שם, שם). שבאשקלון בנה הורדום בסילקאות (אולמי־עמודים). שהיו מעוררות תמהון בגדלן ובהדורן"; ואולם כבר אנו יודעים מן התלמוד (תוספתא. אהילות. י"ח, י"ח), שבסילקאות נפלאות אלו שמשו עוד בימי רבי ור' ישמעאל בר' יוסי ור' אליעזר הקפר ור' פנחם בן יאיר לממכר חמה ("מיכרים חמים בבסילקאות שלהן"). חטה זו, שארץ=ישראל נחברכה בה והיתה מוציאתה לחוץ 1). ובכן יש לנו רשות לשער. שאף על-ידי בניניוב רודום ובאנטיוכיה, באתונה, בלאַ קידי מון ובפרגא מון שבמוסיה (מלחמות, שם, שם) חשב לא להתפרסם בלבד. אלא למשוך את הלבבות של תושבי ערי המסחר והתרבות הגדולות של הזמן אל ארץ-ישראל ולקשר עם הסוחרים היווניים החרוצים קשרי משא-ומתן מסחרי.

ואם נחזיק בהשקפה חדשה זו יופץ אור חדש על דאגותיו של הורדום ל טובת היהודים שמחוץ לארץ - ישראל, וביחוד לטובתם של היהודים היושבים באיים היוניים ובאסיה הקטנה כולה. כבר אמר כותב תולדותיו של המסחר העברי העתיק בצדק: "הגולה הישראלית של אותו זמן (סוף בית שני), עד כמה שאפשר להכירה ולתפסה בסקירתנו. נתפשמה סוף-סוף אך בארצות, ערים ואיים של

<sup>;</sup>Herzfeld, Handelsgechichte etc., .SS. 131, 150; ;; (1 Krauss, Talmud, Archäol., II, 366

מסחר פורח; ממדינות, שאין בהן מסחר כזה. אין כמעט אף שם אחד של ישוב יהודי בומן ההוא מבצבץ ועולה לפנינו; ודבר זה הרי אינו יכול להיות מקרה בלבד" -(1 כבר ראינו. כמה מרובים היו סכומי-הכסף. שהיו שולחים יהודי אסיה הקשנה והקרובים אליהם במקום לבית-המקדש בירושלים. והחוקר הגדול, א. שווא רץ, הוכיח. שבכל שנה ושנה היה נשאר כילשכה" (באוצר) של בית-המקדש עודף של כ"ג ככר-כסף <sup>2</sup>). ושני הדברים האלה כאחר—היחוסים של מסחר מצר אחד והסכומים העצומים של נדבות לבית-המקדש מצד שני-הם הם שעוררו את הורדום, זולת הדבר השלישי: רצונו למצוא הן בעיני נתיניו בארץ-ישראל בתור מגן-היהדות בעולם כולו- ולהשתדל לפובתם של יהודי-הגולה. אחד מעיקרי בקשותיהם של היהודים והורדום מליצם מלפני א גריפס הרומי היה – שלא יעכבו פקידי-רומי או המלכים בעלי-בריתם את הגדבות, שהיהודים בתפוצות-הגולה שולחים לירושלים; ובדבר נדבות אֱלו לא רק הוצאה החלטתו של אגריפס זה לשובת היהודים. אלא דוקא אותה משעימות בכל תוקף כמעש כל פקודותיהם של אבגום טום ואגריפם (קדמוניותי ש"זיו', א' - ו'). בוודאי היתה בזה להוררום – היהודים החסידים הללו ודאי לשם שסים נתכוונו – פניה גדולה. אף-על-פי-כן שאין ראיות ברורות על זה, קשה להטיל ספק ברבר, ש הור דום היה משתמש גם באוצרושל בית-המקדש. מלך, שכל-כך נצטרך לכסף עד שהגיע לידי חפוש כספים בקבר-דוד, כיוחנן הורקנום הראשון בשעתו, והוציא משם המון תכשיטים של זהב וסגולות שונות" (קדמוניות, ט"זי ז'י א'); מלך בעל תכונה עריצה ויחם "קל" לקדשי-האומה כהורדום. שנועז בסוף ימיו להעמיד נשר רומי על שערי בית-המקדש ודאי לא חשש גם להוציא כספים מקופת בית-המקדש לשם בניניו המרובים ושאר הוצאותיו; ובפרט שהיתה לו אַמְשֶׁלֶה, שגם על-פי דין מותר לחוציא לצרכי־צכור מועילים כסף מקופת הלשכה" (3 נובזה יש לבאר את רוב החליפים של הכהנים הגדולים בימיו של הורדום. זולת יונתו ארים שובלום. שהורדום הוכרח למנות כהן-גדול על-פי דרישתם של אנשוניום וקליפשרה. ושמעון בן בייתום, שהוכרח לעשותו כהן-גדול משום בתו היפה, היה ממנה ומפמר כהנים גדולים זה אחר זה; ועל-פי-רוב היו הממונים אנשים מן השוק, ולפעמים אף זרים בירושלים. התכלית מובנת: כהנים=גדולים כא ל ה היו בידו כחומר כיד היוצר והיו כוסרים לידו את אוצרו של בית-המקדש לצרכים. שראה בהם הוא צרכי-העיר או טובת-הכלל... מה שלא נשארה לנו ידיעה היסטורית ברורה מזה -- דבר זה אינו צריך להפליאנו. ידיעותיו של יוסף בן מתתיהו בעניני מלכות הורדום

<sup>.</sup>Herzfeld, Handelsgesch, 88, 273-274 ניין: (1

Die Schatzkammer des Tempels in Jerusalem (Monats- : עיין מאמרי (2 schrift, 1919, 8, 234)

אמת-המים וחומת העיר ומגדלותיה, וכל צרכי העיר, באין משיירי הלשכה' (שקלים, פ"ר, מ"ב).

שאובות ברובן ממקור נכרי וניקולוים מדמשקו, שלא ראה בשמוש בקופת־המקדש לצרכים "מדיניים" שום רע, ועליכן לא ראה צורך בדבר להמעימו. ובתלמוד לא נשארו על הורדום אלא ידיעות מקוטעות ואגדות מועטות. הידיעה בדבר דגזלה בקבר = ד ו ד הגיעה עדינו מפני שהמעשה כפתיחת הקבר הרעיש את הלבבות והוליד אגדות מבהילות כמעשה - היליו דורום בשעתי. ואולם קבלת כספים מאוצר-המקדש נעשתה בחשאי. ושום אדם לא ידע מזה כלום זולת הכהן=הגרול הבורי שהיה יציר-כפיו" של הוררום, והגזבר והאמרכל, שלא היו אלא פקידים בלבר; ועל-כן לא הגיעה לידינו על זה שום שמועה. ועד כמה היה אוצר־המקדש עשיר בכספים יש להוכח משוד-המקדש של קר אסוס, שגזל ממנו בימי הורקנום השני, לפי חשבונו של הרצפלד "), סך 42,487,000 מאַרק! – ולפיכך רואג הוררוס לכך, שכל הכספים. שמנדבים יהודי כל ארצות העולם הידוע אז. יבואו לאוצר-המקרש ולא לכיסם של פקידי רומי (למשל, של פלאַקוס שהמליץ עליו ציצרון) או של מלכי הארצות הקטנות (למשלי של מתרדת מלך פונטוס)."ורק על ידי סכימים עצומים אלה. שבחלק מהם השתמש הורדום כהַתַּר ובאסור, יש לבאר את האפשרות המפליאה, שהיתה להורדום לבנות בנינים מרובים ויקרים כאלה וגם להוציא היצאות מרובית כאלו על "שוחר בדרך כבוד" לאנשוניום וקליפשרה ואבגיםשים קיסר והנציבים הסירים וה.רישורים" היווניים. ולסוף – על מעמד ביתו ושרי-חצרו ונשיו ופלגשיו ובניו המרובים וצכאו דנכרי ושומרי ראשו ומרגליו ותלייניו.

ההכנסות הרגילות של הורדום היו עולות לסך 1,000 ככר. כי לאחר שנתחלקה מלכותו קבלו בניו: ארכיל אום הכנסה של שש מאות ככר אנטיפאס --200 ככר ופוליפום -- 100, ושול מית אחותו -- 60 ככר. חוץ מזה היתה לו הכנסה מנכסי־המלכות בי רי חו ואבגיסטום קיסר נתן לו במתנה את ההכנסית מטכרות - הנחושת באי= קפריםין. אבל להוצאת העצומות המנויות למעלה לא הספיקו אפילו כל ההכנסית המרובות הללו, שבאו ממסים ומכסים קשים מאד, ואף לא גזלת=המקדש בחשאי. והורדום מצא עוד מקור אחד לפרנסתו: את החרמת הנכסים של הפושעים המדיניים.

כמעם בכל שרור מדיני, ואפילו דתי, יש, זולת הצד המדיני (או הדתי) הברור שבו, עוד צד "פינאנסי. מור קי מאַד ה היה שורף את ה.מינים" מן היהודים ומן המוירים והשתדל בגירושם מן הארץ מתוך קנאות, דתית; אבל פרדינאַנד ואיז בל ה ה״חסידים" נתכונו גם להנכסים המוחרמים והסכימו לגירוש=ספרד אך מפני שיכלו לאסור על היהודים לקחת עמהם משבעות כסף וזהב, ובכן "ירשו" כמעש את כל נכסיהם... וכך היה הדבר גם בימי המהפכה הצרפתית הגדולה: מתוך קנאה מדינית היו הורגים את נכסיהם לאוצר=הרו»

<sup>1)</sup> Handelsgeschichte etc. Note 31, 8, 334,

פובליקה שהוצרכה לכסף. ואף בימינו ולעינינו ראינו מחזות דומים לאלה הרבה; וביחוד בממשלת ה.סוביימים", שהכסף לה תועבה, ואף=על-פי=כן היא הורגת את בעלי הכסף בתור הורגנים" ומחרמת את רכושם ...

הורדום הוצרך לכסף עד מאד: אילמלא כן לא היה מגיע עד לידי חפוש ב-קבר־דוד". ולפיכך מצא לו מעיין לא־אכזכ של הכנסה: היה מתגולל ומתנפל על מיוחסי־העשירים מבני ירושלים, ואף משאר ערי־יהודה. מאשימם בחבה לבית־חשמונאי. או במחשבות קשה ומרר, הורגם — ומחרים את נכסיהם. כדבר הזה עשה עוד בתחלת מלכותו. שהרג אז ארבעים וחמשה מ"קירי־ירושלים" ונטל את כל נכסיהם ואת כל כספם ווהבם לעצמו (קדמוניות, מ'ו, א', ב'). וכדבר הזה הוסיף לעשות במשך כל ימי־מלכותו. כל המרור המדיני שלו וכל הריגול המזוהם, שהנהיג ביהודה, היתה להם לא כל-כך סכה מדינית ואישית (העריצות של תכונת-הורדום אינה מוטלת בספק והיא נתגלתה בהריגת אשתו ושלשת בניו!) כמו שהיתה לה סבה כלכלית: השאיפה להחרמת-נכסים: אילמלא שאיפה זו גם אז היה הורדום עושה מעשי־אכזריות; אבל שישה של מרור ושל ריגול לא היה מנהיג: היה מסתפק בהַמַחוֹת בודדות וארעיות. מזמן לזמן ומהזרמנות להזרמנות. ואולם מפני שהוצרך כל-כך לכסף מו כ רח היה לרגל, לבלש, להתגולל ולהתנפל, כדי למצוא אַמְשֶּלָה לרציחות-בהמון ולהחרמת נכסים לעשרות ולמאות. וכך נתלכד כאן המומנט הכלכלי במומנט המדיני עד לאין הפריד ביניהם. בדבר הזה כבר הרגיש אף יוסף בן מתתיהו ורמז עליו בדברים אלה: "מאחר שלא היה בכחו לעזוב את מעשה־האונס מפני שדבר זה היה יכול להזיק להכנסותיו, השתמש באיבת-העם גיפה לתכלית התעשרותו הפרטית" (קדמוניות, מ'ז, ו', ד').

ועוד בדבר אחד יש צד כלכלי. שנזרווג אל הצד המדיני שבו: במפעליו בעבר זהיר דן.

כבר ראינו למעלה, שהדרכים של השיירות באותו זמן היו מוליכות, דרף סל ע = ערב (פְּשַרה). כאן היה מקום מסחר של חליפים בסחורות יקרות של ארצות שונותי קרובות ורחוקות. במסחר זה עסקו ביחוד בני־נביות 1). והם, או ערביים פראים בני־שבמיהםי קרעו אליהם בזמנים ידועים גם את חבל = הארגוב ("מרכונא" בתרגום יונתן) ואף את חוירן, אף־על־פי שאותו קבל עבדת מלך=נביות מידי העריץ זינודורום. ערביים פראים אלה מלאו את הארץ פרעות ושוד; ובזה השביתו את המסחר העובר דרך המחוזות הללוי שהרי אי־אפשר לשיירות בלא במחון החיים והרכוש. ולפיכך נלחם הורדום בערביים פראים אלה ובזינודורום הנזכר ובסול אהערבי עד שנצחם; וליתר במחון הושיב במחוזות הללו אדומים ויהודי=בבל (קדמוניות, הערבי עד שנצחם; וליתר במחון הושיב במחוזות הללו אדומים ויהודי=בבל (קדמוניות, מ'ז מ'ז מ'ז מ'ז מ'ז א' ב''ז, א' ב''ז, א' ה''ז א' הערבי עד שנצחם; ווי, ח'

וו e r z f e l d. Handelsgeschcihte. 88. 243-246 (זיין בפרשות: 14).

הוררום לא לשם שלטון מדיני ב ל ב ד . אנו מוצאים, שהוררום דורש ממלך-נביות ששים ככר, שהוא חייב לו דמי-חכירה (שם, ט'ז, ט', א'). והרי אף למלחמתו ב ח ר ת ת מלך ערב בתחלת מלכותו היו גם גורמים כלכליים, — מה שלא שלם הרתת ל א נטוניום מאתים ככר, שהורדום היה ערב בעדם (קדמוניות, ט"ו, ד', ד'). אלא שהסבות המדיניות נראות יותר מפני שהורגלו ההיסטורינים העתיקים להטעימן יותר. ווי ל הויזן אומר, שהורדום "הועיל לא מעט ליסודה ולשנשוגה של המדינה, שנעשתה אחר-כך הפרובינציה הרומית ערביה ועתידה היתה להעשות בעלת ערך היסטורי עולמי על-ידי מצבה הכפול (בתור ארץ ערבית ורומית כאחת) ולהיות לשער העיקרי, שבעדו חדר המערב לערב וערב למערב" וווא היתה איפואי למלחמותיו ומעשיו של הורדום בעבר-הירדן ובגבולי-ערב הק תכונה מדינית בלבדי אלא היו לו גם שאיפות כלכליות ותרבותיות, שלא האחרונה בהן היתה השאיפה להבטיח את דרךה השירות הגדולה, ועמה — את מסחר-החליפים החשוב, שהכנים גם להורדום כסף לא מעט.

ואם אף ההכנסות המרובות הללו לא הספיקו לו, הרי זה מפני שנפשו הרחבה של הורדום כשאול לא ידעה שבעה. בכמה מקומות מטעים יוסף בן מתתיהו (למשל, בקרמוניותי ש"ו. ו', ז'), שהוצאותיו היו לא לפי כחה של ממלכתו הקשנה לערך-התחילה אפילו אז עדיין היו בעיקרם עם עובד-אדמה ונטיתם למסחר אך התחילה להתפתח אסור "להעיר ולעורר את האהבה עד שתחפץ". הורדום לא השגיח בזה ורצה לשנית את כל רוחו של ישראל בפעם אחת. את המסחר ואת התרבות החיצונית הנבריה (את התרבות הפנימית של היוונים לא ידע, ואף לא נועז לצאת נגד היהדות ביד רמה) נסה לנטוע בקרב ישראל; ובזה דמה להשיג שלש מטרות בכת אחת: להוציא את היהודים מחוגם הצר" ולהכניםם לתוך העולם הגדול, וביחד עם זה למצוא מוצא לכסף ולנחול כבוד • ואולם עם ישראל לא היה יכול לשאת את עול-המסים הכבד ולהתהפך לעם של סוחרים כולו כהיוונים באותו זמן. וכשם שמיד אחר פטירתו של שלמה באו ראשי־העם ודרשו מרחבעם בנו: "אביך הקשה את עולנו, ואתה עתה הקל מעכודת-אביך הקשה ומעולו הכבד", כך דרש העם מיד אחר מיתתו של הורדום מאַרכילאום בני, ש"יקל מן המסים השנתיים" וש"יבשל את המכס. שהיו גיבים בלי חמלה מכל הנקנה והנמכר בשווקים" (קדמוניות, י"ז, ח', ד'). אבל זקני־ישראל באו על הורדום בקובלנה גם לפני מושלי־רומי, ובה דברו. בין שאר האשמותיהם, גם את הדברים הקשים הללו: "את הערים הסמוכות לארץ-ישראל קשם ופאר בלי הפסק על חשבונם של נתיניו הכזוזים. את העם הביא לידי דלות גמורה, בעוד שמצא אותו --- חוץ מיוצאים מן הכלל -- במצב של אמירות.

J. Welhausen. Israelit. u. Jüd. Geschichte. 7. Aufl., יעיק: (ובכלל עם: 313-310) \$ .312

את רכושם של בני-היחש, שהיה דן אותם למיתה על העוון היותר קל, היה מחרים ומאותם המיוחסים, שהיה נותן להם את נפשם לשלל, היה נוטל את כספם. חוץ ממה שהמסים המוטלים על כל תושב מדי שנה בשנה הין ניטלים בזרוע ובלי חמלה, איפשר היה בלא שוחד גם לו לעצמו וגם למקורביו ולידידיו ולפקידיו, שלהם נמסרה גבית־המסים. בלי של מונים איד אפשר היה לחיות " (קדמיניות, י"ז, י"א, ב"). ובמקום אחר הם אומרים: "וכך באו במקום האמידות הקודמת והמדות המוכות של העבר דלות גמורה ומדות רעות" (מלחמות ב", ו', ב").

במקצת הצליח חפצו של הורדום בידו מפני שהגיעה השעה לכך והעם הוכן לכך על-ידי המאורעות. עוד מימי החשמונאים התחילו היהודים עוסקים במסחר במדה דגינה; והמלכות=בכפה של רומי אין אפשר היה שתשאיר את עם=ישראל הנפוץ בכל מדינותיה, שעם זה הוא גם בעל אלהי-העולם, עומד מן דצד לתנועה העולם הרומית של אותו זמן, שהותנתה על-ידי מלכות העילם הרומית ותרבות העולם היוונית. והורדום הכשיר אף הוא, כתוך שאר הסכות, את היהודים להעשות עם המסחר ואת הנצרות — להעשות דת עולמית בתוך המלכית הרומית העולמית. אבל מעשי=האונס המדיניים וההכרח הכלכלי והתרבותי הקיצוני, שהשתמש בהם הורדום לתכליותיו, אי-אפשר היה של א יביאו לידי קאַטאַסטרופה בזמן הקרוב. הם הרגיזו את כל הארץ ומושטו את יסודותיה. המסים, המכסים והחרמת-הנכסים דלדלו את המדינה במיבן הכלכלי וכדבריהם של זקני־ישראל אל א בגוסטוס קיסר ביחד עם דלות נוראה" הולידו גם "מדות רעית": ככל דלדול כלכלי שמַרְבָּה את מחוסרי־ הכל וההולכים בשל. שביחד עם המתרגזים והמוחים האידיאליסטיים נגד המצב היַרוּד הם מצפים לכל שנוי ותמורה במשטר המדיני לשם הטבת מצכם או סתם לשם שוד ונקמה, גרמה אף הפוליטיקה הכלכלית של הוררום לתםימית מַרְבָניית, שהן הן תחלת-החורבן.

הפוליטיקה הכלכלית של הורדום. שמבארת הרבה והרבה מן הפוליטיקה המדינית שלו. גרמה, מצד אחר, למה שהיהודים נעשו לאחר זמן, עם החורבן ורפזור, שלא נתן להם להשתרש בקרקע זר, עם של סיחרים, ומצד שני גרמה, על-ידי מה שהוציאה את היהודים מחוגם הלאומי המיוחד, שהיהדות נעשתה דת עולמית בצורת-הנצרות. ואולם היא שגרמה גם לחורבן-המדינה וחורבן-האומה, ובזה גרמה גם להתפשמות הנצרות ונצחונה, מאין באומה הישהאלית כח מדיני-לאומי חזק ומושרש בקרקע, שיתקומם לה בעוז: הרי אין משמר ומחזיק בנושנות כהאכר המחובר לקרקע, — והפוליטיקה הכלבלית של הורדום הרבתה סוחרים ותלושים בישראל.

עיין: יוסף קלוזנה, ישו הנוצרי, "העתיר". ספר הי. בסמנים מיוחרים, עמי 101—101 והערה 1 לעמי 102, על קלקול המרות עיין גם קדמוניות, מיוו, ח', אי.

וה נציבים הרומיים בנגישותיהם וברדיפת=השלמונים שלהם גמרו מה שהתחיל הורדום. להם לא היתה פוליטיקה כלכלית כלל, אלא שאיפה למוצץ ולנצל, עד שהביאו את העם לידי מעשה-סיקריקון ולידי זו ההתמרמרות, שאין לה מוצא אלא במרידה. מרידה גדולה זו על צד האמת נמשכה יותר משבעים שנה. היא התחילה במיתתו של הורדום ונסתיימה בימי אספסיינוס ומימוס. וסופה היה -- שארץ: ישראל, שהיתה הולכת ומתפתחת לאט-לאט למדינה פורחת מימי נחמי ה ועד ימי אנטיוכום אָפּיפּאַנם ומים שמעון כן מתתיהו עד סוף-ימיה של של ומציון המלכה. נתדלדלה ונתמלאה בלתי־מרוצים ומחוסרי-כלי ומתוך כך היתה מתפרצת פעם בפעם כנגד רומי, – עד שנפלה מתכיססת בדמיה ובניה נתפזרו לכל רוח. ומאז באה על מקומה של פוליטיקה כלכלית לאומית אחת ומאוחד ח, מרוכזת בארץ אחת — בארץ הלאומית, מצבים כלכליים הרכה, כמספר ארצות התפוצה, שכל אחד מהם היה מותנה לא על-ידי תנאי החיים הכלכליים של האימה מבפנים, אלא על-ידי הפוליטיקה הכלכלית השונה והמשונה של אומות זרות ואויבות, שונאות ושנואות, שיהודי כל ארץ וארץ מוכרחים היו להסתגל אליה ולחיות על פיה. ומצר הלאומי הגדול ומסגולות-הגזע, ומצר הלאומי הגדול ומסגולות-הגזע, ומצר שני -- מפוליטיקה כלכלית ז ר הי היתה עשירה ורבגונית ומפליאה בהרכבת היסודות הזרים והשונים שבה, ככל מה שמתרכב מיסודות הפכיים, אבל לא עוד הגיעה לידי מקוריות! גמורה ולידי השלמות של היצירה דרוחנית הלאומית, שעומדת ברשות-עצמה ומתבססת על כלכלה לאומית אחדותית ובת-חורין.

הערות, הוספות ותקונים: תוברת אי של הכרך הנוכחי, עמי 57, שורה 2: בדבר מדרגהה הרמה של עכודת-האדמה ביהודה הובאו למטה דברי "אגרת אריסטיאס" (הוצאת זו ינדל אנד, סעיפים 107, 112 — 117), שיש בהם הפרזה, אכל סוף-סוף גם הרבה אמתישם, שם, שם, שורה 11: ואולם רי יחודה (בכא בתרא, קכ"ב ע"א) ור' יוסי מצפורי (כתובות, קי"ב ע"א) אומרים: "סאה ביהודה שיה חמש סאין בגליל".

שם, שם שורה 18: בדבר "אוצר של יחיד: ו,א.צר של מלכים" עיון תוספתא דמאי. אי.

A. B ü c h l e r , The economic Conditions of של החשוב מאר של Judaea after the Destruction of the Second Temple, London 1912, pp. 57—59.

שם, שם, שורה 21: בימי א ג ריפם הראשון היתה יחודה מכלכלת בלחם את צור וצידון וכו.
צור וצידון, כמו שניאה מתוך פסוק מסית לפי תומו באיוונגליון: "בני צור וצידון וכו.
לקחו מחית ארצותם מארץ-המלך" (מעשי-השליחים, ייב, כי).

שם, שם, הערה 1: בדבר "בית־רבעל" ראוי להוסיף, שגם בערב'ת -1. (בַּעְלֹּי) ארסה או צמח, שאינם מושקים אלא על-ידי הגשמים. ועיין: Robertson היא אדמה או צמח, שאינם מושקים אלא פל-ידי הגשמים. Smith, Religion of the Semits, Edinbourgh 1889 pp. 84, 116

שם. עמ' 58. שורה 18: מכפרים יגנה היו נוטלים יין לנסכים (משנה A. Neubauer, Géographie de Talmud, p. 84, מנהות, פ"ת. מ"ו). ולרגתו של האלים: ,וגם אין וראות. שהיו מצוינים ביינם אף בימי בית שניי, יש למחוק. שהרי נטלו מהם יין לנסכים, ובכן — בפני הבית

שם. עם 50 שורה 1: ברבר "תקועה» שבגליל ניין "תשובת-הגאונים". הוצאת ליק, סימן ק"ר. דף ל"ג, והערתו של ר"ש בובר בסוף הספר, עם 25.

שם, שם, שורה 7: יותנן מגוש-חלב קבל סמוך לחורבן את המונופולין למכירת חשמן של הנליל לסוחרים בקיסריה או ליתודי-סוריה (מלחמות, בי כ"א, ב'; חיי-יוסף, י"ג, ובתרגומו של קלמן שולמאן בשם "תולדות יוסף", ווילנה תר"ש, עמי 15).

שם. שם. שורה 16: בדבר דב ש של תמרים עיין מלחמות, די. ח'י. ג'. פ ליניוס (Hist nat., XIII. 44) אומר. שיהודה מפורסמת בתמריה כמצרים בכשמיה. (Hist nat., XIII. 44) אומר שיהודה מונים מעורכים מצוינים בשעמם ובריחם (עיין גם-כן: Tacitus, Hist.: יעקב בן דוסתאי: מלוד לאונו ג' (V. 6) ובתלמוד אנו מוצאים בדבר דבש של תאנים: "אמר ר' יעקב בן דוסתאי: מלוד לאונו ג' מילין; פעם אהת קדמתי בנשף והלכתי עד קרסולי בדבש של תאנים" (כתובות, קייא, סוף ע"ב). שיש כאן הפרוה נראה גם מן המליצה "קדמתי בנשף"; אכל על כל פנים זה אות על רבויו של דבש זה בשפלת-לור.

B üchler. The שם, שורה 28 ברבר עין-נדי קורם החורבן עיין: 28 ברבר ברבר ברבי פורם החורבן עיין: .economic Conditions of Judaea, etc., p. 62, note 4

שם, שורה 29: בדבר גידול בהמה דקה בארץ-ישראל (האסור – אחר החורבן) עיין Büchler, p. 45 (נגד קרויס, פקר 33, 14 און).

שם. עמ' 60 שורה 7: ביהודה היו הנשים מוות יותר צמר ובגליל — פשתן; ואף היו R. P. מוכרות כל דצמר ביהודה וכלי-פשתן בגליל (משנה בבא קמא פיו. מיש). עין: Sch walm. La Vip privée du peuple Juive á l'époque de Jésse Christ. . Paris 1910, pp. 203 — 204.

שם. שם, סוף שורה 2: על חשיבותה של פיריכיא היבתור מקום מליחת הדגים ומכירתם מעיד איס טיר בין (Géographica, XVI). ושם (XVI) מזכיר אסמרבון לשבח את ה,מוריים עיר של דגים מלוחים ואפשר קו: מֶרווֹים של דגים) של מריכיאה, וכן גם מין של אילנות דושים לתפוחים.

שם. עמי 61. שורה 16: עמנואל ליכ רצה להחזיק בנוסח "נתר אנסטרון» שבשבת (צ' ע'א), בסורית גם "אסנישרון" מאסרוניטרון" ביוונית- ואולם נגד זה עיון: Krauss. Talmud. Archäologie, Nete III, 348, B. I. S. 575.

שם, עמי 63, שורה 16: על התנאים, שהיו בעלי-מלאכה מיד אחר החורבן, יש להוסיף את Büchler רי יהודה הנחתום. רי יהושת הגרסי (פוחן-גריסים), ועוד (עיון Büchler עמי 65). שם, שורה 24: במקום המלה היוניות, שהיא משובשת כמו כמעם כל המלות היווניות שבמאמר שם, שורה 24: באותיות יוניות), יש לקרוא byrseus (באותיות רומיות במקום יווניות). שם, שם, שורה 27: "לַהַבִּים" צ"ל: "וְהַבִּים" בסגול.

שם, עמי 64. שורה 1: במקום המלה היוונית המשונה לפירוש "זגוגיות" צריכה להיות מלה רוסית: бусы.

שם, שם, שורה 10: ברבר ציירים מישראל יש להעיר: הרי גם על אלהיישראל אמרו: "אין צייר כאלהינו" (ברכות, יי ע"א; מגלה, י"ד ע"א). ואת הסוכה היו מעשרים
"בסרינים המצוירים" (סוכה, יי ע"א), שקשה לחשוב, שצוירו בידי נכרים.

שם. שם שורה 26: במקום המלה היוונית המשובשת צ"ל (באותיות רומיות): pinax.

שם, עמי 65, שורה 11: בזמן מאוחר חיו ב צפורי הרבה אורגים (ירושלמי, כבא בתרא. פ"ג, ה"ג). והבד היותר דק היה בא מבית דשאן (ירושלמי, קידושין, פ"ב, ה"ה) ומחיוו היה היותר גבוה במחירים של כל מיני בד: כך הוקבע המחיר בפקודתו של דיוק ליפיינוס קיסר (עיין: ש. מונק, פלשתינה. תרגום דיר מ. רבינ זון ווילנה תרס"מ, עמי 35). ובדרוס היו בזמנו של רי הוש עיה חגדול (במחצה הראשונה של המאה השלישית) ערים צובעות את היו בזמנו של רי הוש עיה חגדול (במחצה הראשונה של המאה השלישית) ערים צובעות את הארגמן (תגחומא, נשוא. חי; ובהוצאת בובר, שם. י"ד. הערה עי) וכזמן יותר מאוחר מזכיר המחבר של descriptio (מן המאה הרביעית למה"ג) את לוד. שכם. קיסריה וצרפת בתור "מצמיינות בארגמן" (עיין: "Totius urbis descriptio).

חוברת בי, עמי 154, הערה 1 שורה 1, צ"ל: peuple. שם, עמי 155, שורה 15 על רבן גמליאל השני ועשרו עיון: B ü c h l e r. The economic Conditions pp. 37—38 n ברת גי, עמי 254 שורה 17: "חתויות" ציל "חנויות"

שם, שם, שורה 20: צ"ל торговать ברוסית.

שם, עמי 255, שורה 11: צ"ל Velum.

שם, עמי 256, הערח 1, שורה 1: על מלה "מפח" העיר מר א. בן - יהודה במררש־ הלשון, שהמליץ והבלשון היומי קוו יג מי לייגוס (לערך 35—110 לספח"ב) העיר עליה (בספרו: Inst. Orat. I, 4.57), שהיא "שם פוני", ובכן שמית לגמרה.

שם. עמי 257. שורה 22: אחר "תוספתאי הוחסיה מלת "פסחים".

שם. עמי 261. שורה 29 שהיהורים עסקו בספינות אף לאחר החורבן—דבר זה נראה מספור מעניין זה של הפילוסוף הניאו-אפלטוני. המליץ והמשורר היווני סינויוס (לערך 375–412—875) מעניין זה של הפילוסוף הניאו-אפלטוני. המליץ והמשורר היווני סינויוס (לערך 401 התנצר ובשנת 401 נעשה ההגמון הנוצרי של ע כו Epistolae, IV (9—20) (9—20). היו בספינה שבעלה היה היהודי א מאר א נמיס. לספינה זו היו 12 ספנים, רובם יהודים. נוכלים. שבקשו את נפש היהונים לספותהי. בספינה היו 50 נוסעים. בהם נשים וילדים, ביום הששי ערב שבת, קמה היוונים לספותהי. בספינה היו 50 נוסעים. בהם נשים וילדים, ביום הששי ערב שבת, הנוסעים התחננו לו. שלא יעשה כך אך הוא לא שם לב לתחנות וקרא בכתבי-הקודש בקול רם .כמכני אמתי ושומר-תורה". והוא שב אל המשום רק בהצי-חלילה, כשנתנכרה הסערה והיתה סכנת-נפשות בדבר. הוא נהג, איפוא על-פי התלמור (יומא. פיה ע"א וע"ב), שאך "פקוח-נפש דוחה שבת" (עיון: Tin Les Hébróo Phéniciens et les Juives-Berbères, II, (ch V.

שם. עם 262, שורה 23: במקום ,כוכרים ואף" צ"ל , היו מוכרים אף".

שם. שם. שורה 29: ובעיר ע מאוס. בשפלת-יהודה. היה שוק ("אפלים") של בהמותי שהרי שם "לקחו רבן גמליאל ורי יהושע בהמה למשתה בנו של רבן גמליאל" (משנה. כריתות. פייג. פייז: חוליו, ציא עיב).

שם. עמי 263, שורה 11: על ה,כיסותי של מסהר עיין: Büchler, The economic Conditions, p. 58, note 2.

שם. עמי 264 שורה 30: "הרגים וחרמים ומוכסים" באים זה בצד זה גם במשנה. גדרים. פ"ג. מיד. ובבא קטא. קייג עיא.

.galiläische מם. בהערה 1. שורה galilische ב"ל

שם. עמי 65:, שורה 5: יש להוסיף על מראה המקום "מסחים, קי"ב עיב"—בבא קמא. קייג עיא.

שם, שם שורה 24: על עשירי ירושלים סמוך לחורבן ומיד אחריו עיין: 24 The econ. Cond., pp. 44—41

שם. עמי 266 שורה 1: בדבר רוצחים וחמסנים מישראל מיד אחר החורבן עיין: Büchler עמי 55. 165 וסוף הערה 5 לעמי 56—55.

חוברת די—הי, עם 392, שורה 15: על תגבורת החריצות היהודית בעבודת-האדטה בתקופה הפרסית אפשר שהשפיעה דת≈ ורשום מרה, שהיא רואה בעבודה לשם ישוב-העולם חובה דתית גם ורה (סיוע לנצחונו של אלהי האור והתרבות על אלהי תחושך ותתחו-ובתו):
H. Wein heimer, Geschichte des: "עיון על זה:
Volkes Israel, Berlin 1911, 11, 29—30.

שם. עם׳ 393. שורה 2: "בירים" צ׳ל "כורים".

שם, עמ' 395, שורה 16: "מעומם" צ"ל "מוטעם".

שם. שם שורה 18: את ערכה של י פו בתור גמל בשביל יהודה ושומרון יש לראות אף מתוספתא, דמאי, אי, ייא: ,הלוקח מן הספינה ביפוי וכוי.



# יָרוּשְׁלָּיִם. קרַנת־לָבִי אַהְּי הַרִּדְּחַזוֹנִי

יַרוּשׁבַים! מוֹת-שֹׁכנֵע סַבִּיב נַּבְּי

בּוֹ תָאַוָּרינִי ; וָאוֹר־צַחְצָחוֹת. וֹדְּ־תַנִּצַח. ָיָאִיר עִינִי. אַר בְּחַיְּחָד עוֹבֶּה יוֹמָם

מוּר שֲׁמָיוֹב: ּנְשְׁמַת-שַׁרִּי הוּא וְאֵד-נְבִיאָיוּ אַשֶּׁר בַּלַיִּדָּה יוֹלִיד מַבָּּהְ מַל־דִמְעָתָהְ בַּמִּסְתָּרִים...

עיר־כַּיְּכִי אָתִּ יַעל אוֹרֶךּ וְעַלּ הְּבֶּלְּתֵּךְ; בָה אָשָׁרַה נַפָּשִׁי ָם שְׁלַבֵּר<u>ְּי</u>ַהַרָּרָךְי אַתּ, קרַיַת־לָבָּי. הַר־חַזוּנִי

יַרוּ שֶׁלַיִם וּ ٦. קַרַיַת קַסְמֵי־דַּיִיּנְה וּ עַלַיִּךְ עָבַר כְּבָר

> יורנלליה – וַיָּהִי עָרֶבּ. בַּינָית יְבוֹא.

לו יְקְתַת הוד־תַּפֵּרְאוֹת וְטִּרְפַּנִּי־תַּפִּסְתּוֹרִין וְאָנִי רוֹעֵד מוּל כּוֹכְבֵךְּ בִּי שָׁפַנִּי מוֹרָא וְעֵד רֹאִשִּי וְעֵד רֹאִשִי אור קִסְמִירֵּיִלִייְהָרֹּ

i.

קומי אורי אַהְּ יְדִידַת־מַוְּבְּי! עֵל הָתָרִים נְגְּהַךְ זִיו־מֶּרְחַבִּים יְאִיר נָצַח. בִּקְרַיִת־סָצַע צְּבִי־הַנְּבְּוֹנִים אוֹרֵךְ הֵן יִתְפַּנְשׁ שִּוְּחִי אוֹרִי שִּוְּחִי זֹהַר לִי הְנִי דִּי מָנְן. הָנִי דִּי מָנְן.

~<del>}</del>

אָסַף הַלֵּוי.

אַתְּי וְדִידַת-מַיְּבִּיוּ

## יְהוֹדֵי-פּוֹלָנִיָה בַּ.מָפֶּר הַלְּבָן".

מאת

## שלום שוואַרץ.

·I

סוף-סוף נתפרסמו על-ידי הממשלה האנגלית הרצאות הועדה המיוחדת. שנשלחה בחודש ספטמבר 1919 מטעם הממשלה הבריטית לפולניה על מנת שתחקור ותדרוש בדבר מצבם של היהודים במדינה זו. אנו מוצאים כאן את הדין -והחשבון היסודי, העיקרי, של ראש-הועדה, סיר סטיוארט סְמיוֹאָל את השנותיו המרובות של חבר-הועדה. הקפטין ריים (נוצרי) ואת ההוספות של הציר הבריטי בווארשה. סיר ה. רומ כולד. קובץ התעודות החשובות האלו נדפס בספר מיוחד, בין שאר ה"ספרים הלבנים", שהממשלה האנגלית מפרסמת מזמן לזמן, ובהם תעודות מדיניות שונות. הפעם הופיע הספר על-פי דרישתו של בית-הנבחרים. שהתעניין הרבה בתוצאות עבודתה של ועדת-סמיואל ובקש את הממשלה לפרסם בקהל את עצם ההרצאות. שהוגשו על-ידי חברי הועדה, ואת מסקנותיה. נזכורה=נא, שעל הרצאותיה של ועדה אחרת. דומה לזו, ועדת - מורגנטוי, לא היו וכוחים כלל בקונגרם האמריקני : שם, בארצות-הברית, נשתכח הענין לגמרו. מה שאין כן באנגליה, שבחוגים המדיניים שלה מעלים פעם בפעם שאלה זו על הפרק. ואין ספק בדבר, שאף תוצאות מעשיות תהיינה לעבודת-הועדה והצעותיה. הרבה סבות גרמו לכך וכנראה הסבה העיקרית היא — ההבדל הגדול בין השיטות המדיניות של שתי הממלכות האנגלו-סַכּסיות האלו, שהן קרובות כל-כך זו לזו ברוחן ורחוקות כל-כך זו מזו במוסדיהן הממלכתיים ובדרכיהן המדיניות. באנגליה שולט משטר פארלמנטרי טהורי לכל פרטיו ודקדוקיוי והמטשלה קשורה שם באלפי נימים בבית-הנכחרים: שמשגיח על מעשיה ואורב לכל צעדיה. את ההפך הגמור מזה אנו מוצאים בחוקת הריפובליקה האטלאנטית: היא הבדילה והפרידה בין שתי הרשויות האלו, בין הממשלה ובין הקונגרם. ואין רשות אחת נכנסת לתוך תחומה של חברתה. ביחוד וכל הדבר במקצוע הפוליטיקה החיצוניתי שעל-פי החוקה האמריקנית היא בכלל ענין רק לבית העליון של הקונגרם, להסינאט. וכך אירע הדבר. ששאלת-המלאכות של מורגנטוי וחבריו לא מצאה הַד עד עכשיו בבית-הנבחרים הוואשינגטוני אף-על-פי שבקרוב תמלא שנה מיום שיצאה מלאכות זו מפולניה ונמרה את עבודתה. וספק גרול הוא אם אפשר לשנות את המצב אפילו על-ידי דחיפה מן החוץ. יותר מראי שקועה עתה המדינה בעניניה הפנימיים: במלחמת הבחירות הממשמשות ובאות. אין נפשם של העסקנים המדיניים אל שאלות אחרות. וחוץ מזה, הרי דעת-הקהל באמריקה מתנגדת עכשיו בכלל להתערבות בעניני-אירופה, והתנגדות זו היא היא שעוררה את המלחמה העזה בדבר ההשתתפות באגודת-העמים.

לא כן ועדת-סמיואל. מלאכות זו יצאה לפולניה בידיעתו והסכמתו של בית-הנבחרים האנגלי, הלה מתעניין בהרצאותיה, והן גם נמסרו לאגודת־העמים לדון עליהן ולהוציא משפט. בתשובה לשואלים בבית-הנבחרים השעימו באי-כחה של הממשלה האנגלית לא אהת ושתים. שהממשלה צותה על שליחיה במועצה של אגודת-העמים לעורר את אגודת-העמים, שתעיץ בדבר, שהרי עליה מושלת החובה, בתוקף החוזה הווירסאַלי, להשגיח על מלוי הסעיפים הנוגעים לזכויות=היהודים בפולניה. אפשר לומר בכטחה. שהדבר יביא לפני אגודת-העמים; וכך תעלה על הבמה בין-הלאומית שאלת-ההגנה על זכויותינוי שהובטחו לנו על-פי האמנות החדשות. בווירסאליה הוכרז לראשונה בכל הקפו הרחב העיקר הגדול, ששאלת-היהודים כתוך המדינות השונות, שבני-ישראל יושבים בהן, היא שאלה בין-לאומית, ושמירת-זכויותינו במדינות אלו היא חובת כל הממלכות האחראיות לשלום העולמי. אבל "לא המדרש עיקרי אלא המעשה". הרצאתו של סמואל תוכיחי אם גם במעשהי ולא רק בעיון בלבד. נאמנות מסלכות-אירופה לחבשחתן ואם באמת יש מגן ומחסה ליהודים שבפולניה ובמדינות אחרות. בענינים מדיניים גדול כחו של "פּרִיצָרָנט", של העובדה הראשונה; והרצאתו של סמיואל היא עובדה ראישונה, שהיא מעודה, שהאמנה בדבר זכויות-היהודים א'נה "פסת-נייר". אלא התחיבות בין-לאומית, שכל המפיר אותה ענוש יענש. איזה משפט תוציא המועצה של אגודת העמים. אם תכיר, שיש כאן הפרת-הברית מצד' פולניה או לאי דבר זה נראה אחר-כך. חשיבות עיקרית יש לעצם העובדה שתביעת זכויותינו הועמדה על הפרק, שהממשלה והעם הפולני. שנוהגים כנו מנהג-פראים רואים שיש אוון שומעת ועין במובן פרינציפיצלי זה גדול ערכה של ערכה של במובן פרינציפיצלי זה גדול ערכה של הרצאת-סמיואל, ואפילו ההערות המרובות של מתנגדיו. אינן יכולות למעמו: חשוב כאן ביותר עצם הדבר, שהשאלה בדבר מלוי הסעיפים הנוגעים לזכויות-היהודים עולה עכשיו על הפרק כשאלה כללית, שהיא ענין לפוליטיקה בין-לאומית.

טיפסי ההרצאות של סשיוארש סמיואל והממלאים אחריו נדפסו בשלמותם בשבועו) האנגלי-היהודי Jewish Chronicle (גליון 2675, מיום כ'ג תמוז חר"פ). כשאתה הופך בדפים הדחומים האלה ומתעמק בקריאת הספורים האיומים: יש, שחרדה תאחזך ובקושי מאמין אתה למראה-עיניך: האמנם זהו פרק מחיי היהודים בפולניה במאה-העשרים ? והלא כן הוא הדבר אמת מרה לפנינו, עובדות "יבשות", בלי כוחל וסרק. בגדון העובדות אין הבדל בין סמיואל למתנגדיו; אף הם מספרים כמותו דברים נוראים ומחרידים. אך הא רת =הדברים שונה, היא והרושם הוא מחריד ממש ההיסטוריון שלעתיד-לביא לא יבין האיך התקיימה גיא-תיפת כזו במרכז-אירופה והאיך נעשו לעיני כל העולם הנאור דברים, שעמים פראים ודאי היו מתביישים בהם? - מה שנוגע לאוק ריינה יש "תירוץ": אין להם, לעמים התרבותיים, דריםת-רגל שם, ולפיכך אין הם יכולים להועיל כלום. אם זהו תירוץ מספיק - שאלה אחרת היא; אבל תירוץ הוא. ועוד אחת: שם, באוקריינה, עושות את מעשיהן חבורות של מרצחים. — כנופיות של שורדים. שאינן מכירות כביכול בעול-מלכות. לא כן הוא המצב ביחם לפולניה. באי-כח רשמיים 'של ממלכות אירופה ואמריקה יושבים בעיר המלוכה של מדינה זו; כל העמים הנאורים באים ביחסים כלכליים, מדיניים ותרבותיים עם פולניהי שנחשבת כבת למשפחת-העמים. בפולניה שולט משטר דימוקראַטי, עם

בית-נכחרים וממשלה אחראית בפניו; לא מהומות ומבוכות במדינה, אלא מנוחה והדר-יש בממלכה צבא מאורגן, משטרה. בתי-משפט. בקצור, הכל על מקומו. ואיככה היה כדבר הנורא הזה?

חידה היא, ורק לאלהים פתרונים...

#### ·II

כשחזר סטיוארט סטיואל ללונדון, לאחר שגמר את עבודתו בפולניה, נתקבל בכבוד גדול על-ידי היהדות האנגלית. בכל מקום שהיה מופיע היו הנאספים קסים ממקומותיהם ומברכים אותו בהתלהבות ובתרועות=רצון. ובימים האחרונים, לרגלי פרסום הרצאות-הועדה קבלה אספת ועדי הקהלות העבריות באַנגליה החלטה להביע תורה לסמיואל על עבודתו. אפילו אם ניחם חלק מהתלהבות זו לעיבר ה, שיהורי־אנגליה אינם רגילים ברבר שעשה סמיואל, בלשונו המלאה גאון לאומי, באומץ-הלב, שהראה בענין-ההגנה על זכויות אחינו בזמן שְהַיִּתוֹ בפולניה, — גם אז יהא לפנינו מעשה ראוי לכבוד ויקר. סמיואל נסע לווארשה לא כשליח=היהודים, אלא כציר הממשלה הבריטית. זאף-על-פי=כן, מיד לאחר שבא לפולניה ידע לברוא יחסים קרובים. יחסי-אחים, בינו ובין יהודי-הארץ. במשך כל ימי שהיתו במדינה היה למין מרכז מדיני. מרכז עממי במלוא מובן המלה, לאחינו הגרדפים שבפולניה. כל דבר קשה היו מביאים אליו. את כל הציות היו מתנים לפניו וממנו היו מבקשים עזרה, והוא היה נענה לבל. אדם ומתהלך עמו כריע ואח. וביחד עם זה ידע לשמור על משמרתו, משמרת-הכבוד. על מצבו. בתור שליח הממלכה האנגלית. העתונות הפולנית שהיא כולה אנטישמית, התנפלה עליו יום-יום, חרפה וגדפה אותו ואת מעשיו; אבל הוא לא נבהל מפניה והמשיך את עבודתו במנוחה ובמאַקט. שִעוררו רגשי כבור והשתוממות גם בלבות שונאיו. סמיואל כתב את הרצאתו וערך את מסקנותיו לאחר שבקר את רוב הערים, שהיו שם פרעות. לאחר שקבל גבית-עדות מיהודים ונוצרים. לאחר שחקר באמת את הענין שלפניו מכל הצדדים. הוא מביא דברים רק לאחר שבדק אותם בעצמו ונוכח לדעת את אמתותם. ולפיכך יש להרצאתו ערך של תעודה היסטורית נמורה. הוא כותב בטון מתון וקר, כחוקר-דין וכפקיד ברשי; אבל מבעד כל שורה ושורה מציץ אלינו בעל לב מרגיש. שמשתתף בצער הנפשות. שהוא מספר עליהן כמורגטוי בהרצאתו, גם סמיואל משתדל לרכך את דינו ונוטה לדון את הממשלה הפולנית לכף-זכות. כנראה. מפני "דרכי-שלום". אולם מה גדול ההבדל בין שתי חהרצאות! – זהו ממש אותו\_הבדל. שיש בין שני האנשים האלה... מורגנטוי מדבר כאחד המתכוללים, שתמיד פחדנים הם בשאלת-היהודים, וכאיש-מפלגה. הוא מתרפס לפני הפולנים ולחניף לממשלתם; והוא אינו מתבייש לחזור בהרצאתו על אחרות מעלילותיהם של האנטישמים הפולניים. הוא אינו מתאפק מלהביא בתעודה רשמית דברי שבוודאי שמע מפי חבריו המתבוללים בווארשה: שהציוניים הם בעוכריו של העם היהודי. מפני ש״הם יוצרים את התהום שבינו ובין העם הפולני". סמיואל לעומתו מדבר כאדם מכיר את ערך-עצמו ואת ערך שליחותו הנעלה. הוא אינו מעלים שום דבר, שום עובדה מכאר את הענין מכל צדדיו ודובר אמת כאופן ברור וגלוי. הוא מכשל כשוכה ונחתי אבל ככל תוקף= ההגיון, את שענותיהם של שונאי-ישראל, ובלי משים הוא מופיע לפנינו בהרצאתו כמגן על אחיות כלוחם לזכויותיהם בפולניה. הוא אוביקטיבי בכל דבריות ומשום כך גדול

הרושם, שהם עושים, וערכם רם כל-כך.

במבוא להרצאתו מזכיר סמיואל את התעודות. שניתנו למשלחת כשנסעה לדרכה. התעודה הראשונה: לבקר את האשמות המיוחדות, שנאשמה בהן הממשלה הפולנית. כלומר, את יחסה הרע אל יהודי-המדינה. בפרט היה מוטל על הועדה לחקור את ענין הפרעות וההתנפלויות על היהודים, באילו מקימות אירעו באשמת השלטונוה, שלא עצרו בעד התפרצותן או גם סייעו להן באופן ישר. והיכן, להפך, אחזו השלטונות בכל האמצעים האפשריים לדכאָן. והתעודה השניה היתה — להסיר אי-הבנה. בנוגע .לדברים שונים" (כלומר. בשאלת-היהודים) בין פולניה ואנגליה ולהיטיב על-ידי כך את היחסים שבין שתי המדינות הלוו. לשם זה קבל סשיוארם סמיואל הוראות להציע הצעות לפני ממשלתו שכחן יהיה יפה לשפר את היחסים ההדדיים של היהודים ושאר תושבי פולניה; מה שעלול להשפיע לשוב על מצכ-המדינה בכלל. ביחוד היה סמיואל חייב לחקור את ענין הפרעות ביהודים, את ענין ה.פיגרומים". מחבר ההרצאה מעיר, שבאנגליה מבינים בזה (והבנה זו היא ירושה מן הממשלה הרוסית) התנפלויות על היהודים. שעורכת הממשלה עצמה או אינה משתרלת לעציר בעדן. במוכן זה היו, לפי דעתו של סמיואל המיוסדת על חקירה ודרישה, פוגרומים בערים הללו: בל בוב, בלידה ובווילנה. בפינסק היה רצח צבאי. בזמן הפרעות בקראקה ובלודו עשו השלמונות הצבאיים כל מה שבכחם לבלום את החיילים הפורעים. "בכלל, עד כמה שלשלטון האזרחי היה כח ממשי. היה המצב במקומות-הצבא הולך וטוב".

ההרצאה משעמת את מעשי=הרשע של הז'אנדארמריה הפולנית. שתעודתה היתה לשמור על הסדר בחבלי-המדינה לאחר שיצאו מדם הגרמנים. אָפיה של זו היה צבאי למחצה ופקידיה היו על=פי>רוב אנשים מושחתי-המדות. כח=ההרשאה של הז'אנדארמריה היה כמעט בלתי-מוגבל: היא לא היתה תלויה בשלטונות האזרחיים כלל. בכל עיר ועיר היו הז'אנדארמים מתפרצים אל תוך בתי-היהודים בתואנה של הפוש נשק, והיו מכים ובוזזים את היהודים. כל זה היה נעשה בגלוי, ומוצא לא היה ליהודים. אף עכשיו, אף של-פי שמלבד הז'אנדארמריה כבר יש גם משמרה, המצב הוא כקודם. אין להכיר שנויים לטובה, — שלום=היהודים במדינה הוא בסכנה. אבל — מתנחם סמיואל —,,הממשלה מכירה בחם־ונותיה של הז'אנדארמריה, וכפי ששמעתי, היא משתדלת לסדרה על יסודות חדשים". נוסיף מצרנוי שתקוה זו של המרצה הנכבד לא נתקיימה. והז'אנדארמים הפולניים ממשיכים כיום את מעשיהם הרעים באותה הבטחה כבימים, שבהם ישב סמיואל בפולניה.

ולא רק הז'אנדארמים, אלא גם הפקידים הנמוכים שכבתי-המשפט ובהנהלה הם אנשים ממדרגה נמוכה של השכלה ומוסר, ומצטיינים הם, מלבד ברדיפת-היהודים. גם במקח-שוחד במדה מפליאה. כך הוא ביפולניה הקונגרסאית". מעט יותר טוב הוא המצב ב ג א ל י צ י ה ו ב פ ו ז נ ה , מפני ששם נשאר על מקומו חלק מפקידי הממשלות הקודמותי האויסטרית ודגרמנית. — ואלה הם אנשים מסוג אחר לגמרו. "הפקידים העליונים בפולניה לא היתה להם שום שייכות לרדיפת-חיהודים, וכל פעם שהפנו את תשומת-לבם אל הפגעים, היו פועלים ברוח הצדק והמשפט". על זה יש להעיר: ודאי היה הדבר בימים שישבה המלאכות הברימית ביוארשה. סמיואל מצדו מוסיף, שחוץ מ ב מ ינ ם ק לא היו בשום מקום פרעות ביהודים במשך כל חמשת החדשים. שהיו המלאכויות האמריקנית והאנגלית במדינה. ובכן כרור הדבר, — מטעים סמיואל, — אם

הממשלה - הפולנית היתה די חזקה לשמור על הסדר במשך זמן זה, יש בכחה לעשות כך אף להבא.

מחבר-ההרצאה מתאר את חיי אחינו בפולניה. רובם הגדול הם עניים מרודים, סובלי מחסור ורעב. על-פי-רוב הם מחוסרי עבודה. אף-על-פי שבעלי-מלאכה ופועלים מרובים ביניהם. נחלקים הם למתבוללים, לציוניים ולאדוקים; אדוקים הרבה יש גם בין הציוניים. לשון-הדביר שלהם היא "אידיש", אולם בזמן האחרון נכרת נטיה לעשות את העברית אף ללשון המדוברת. מחמת קרבתו של "אידיש" ללשון הגרמנית, היו הגרמנים כוחרים, בשעת-הכבוש, לעשות עסקים עם היהודים יותר מעם שאר התושבים. וזה נתן מקום להאשים את היהודים, שהיו להם דברים עם הגרמנים. ואך נוסדה ממשלה פולנית יצאי החיצה רגשי=השנאה ליהודים. החרם על היהודים, שרפה קצת בשנות-המלחמה. התחיל שולם עכשיו בכל תקפו. מה היה יחם הממשלה אל החרם? היא הכריזה בפימבי, שאינה מרוצה בו, אבל עובדה היא, שהממשלה עצמה התחילה מפטרת ממשרתם יהודים הרכה, שהיו פקידים כימי-הככוש. בעוד שלא התנהגה כך ביחם לפקידים פולניים. רופאים יהודים אינם מתקבלים לעבוד בבתי־חולים. באוניבר־ סיטאות אחרות מתקיימות הגבלות בנוגע לכניסת תלמידים יהוריים. אין מקבלים יהורים בתור פקידים במשרדי-הדואר, במסלות הברול ובצבא, ולא בתור מורים בבתי-הספר הנמוכים והעליונים. "הפרופ' אשכנזי הוא יוצא מן הכלל" (יורעים אנו, שגם זה אינו עוד "יוצא מן הכלל", מכיון שההנהלה העליונה של האוניברסימה הווארשאית מאנה לאַשרו בתור מורה קורא-שעורים). אך ממירים היהודים את דתם -- וכל המשרות האלו פתוחות לפניהם'. כמדומה לנו, שגם ביחומה' זו כבר נראו פרצים גדולים. והפולנים מסרבים ל"זכות" במשרות גם את ה"מומרים להכעים".

סמיואל מספר על היחם הרע ליהודים בנוגע לחלוקת צרכי=המזונות השונים (לחם, סוכר, תפוחי=אדמה) שנמצאת בידי הפקידים הנמוכים. מחלקים לניצרים תהלה, ואחר"כך ליהודים. ויש שבאים היהודים — וכבר אזל הכל, והמחסנים ריקים. "הידיעה, שהנהיגו שני תורים, ליהודים לחוד ולנוצרים לחוד לא נתאשרה", אומר בעל ההרצאה. אבל במקום זה כמה נגישות ב"תור" האחד, המשותף! כמה פעמים הוכו היהודים ב"תור" מכות=רצח, שגררו אחריהם מקרי-מות...

שישה מסודרת מצאה המלאכית בנוגע להתאמצותם של השלטונית הפולניים, ביחוד בערי-השדה, להוציא את המסחר מידי היהודים. אף הממשלה עצמה אינה נקיה משאיפה זוי מכדילים את היהודים לרע בנוגע למסחר-עורות, נפש. מלח, לחם, וכיוצא באלוי .ביחד עם זה לא מצאתי שום יסוד להתאוננית, שהממשלה מבדלת לרעה את הסוחרים היהודים בנוגע לנתינת רשיונות להכנים סחורות מחוץ-לארץ". הדבר מיבן מאליו . . .חרם מצד הצבור הפולני, סוציאלי ומסחרי, חרם חמור, שנתמך על-ידי העתונות, קיים בפולניה". במקומות אחדים יש בתי-דין צבוריים, שברם דנים את אלה הפולנים, שיש להם מגע-ומשא מסחרי עם היהודים. אין ספק, שבכחה של הממשלה הביעה להחליש תנועה זו על-ידי אסור תעמולת-החרם. אבל. א-על-פי שהממשלה הביעה את אי־שביעת-רצונה מן החרם, נותנים להעתונות הפולנית לנהל תעמולה נמרצה ברוח זה בו בזמן, שאֶת העתונים היהודיים סוגרים שבאו מרוסיה, צריך להכריח לשוב שולם הרעיון, כי את התימ", כלומר, היהודים שבאו מרוסיה, צריך להכריח לשוב

למקומם. "ולדעתי אם ממשלה הגונה וחי"שקט יסודרו שוב ברוסיה, תהיה הגירה כללית למדינה זו, ולא רק מקרב היהודים. אלא גם מקרב שאר תושבי־פולניה". בעל-ההרצאה מזכיר את התפקיד הגדול, שהיו מטלאים היהודים בעבר בתור מנהלי העסקים בין רוסיה ופולניה "גם בתור מוצ'אי-סחודות וגם בתור בעלי-תעשיה". גורמים אחרים למה שהסוחרים ובעלי-החרושת היהודיים נכונים לעזוב את הארץ הם: תוסר חמרים גלמיים. הקושי למצוא צרכי אוכל והסקה והמחירים הגבוחים. שבאו בעקב שער־הכספים הגרוע.

-האיניציאטיבה בכל מה שנוגע לעסקים נמצאת כמעט רק בידי היהודים". ידי מעשי ברובן מכל הן התפתחותה של העיר בכלל הן ברובן מעשי ידי היהודים. התעשיה והמסחר בכל המדינה — גם-כן. אי-אפשר להחליף חלק חשוב כזה של תושבי-הארץ באנשים חדשים, שאין להם שום ידיעה ונסיון בעניני-המסחר הגדולים. אשר עוד 'יגדלו ויתרבו בתוקף אמנת=השלום, שהיא נוחה מאד לפולניה. אף-על-פי־כן שולם הרעיון הכוזב", שיש היכולת להוציא חלק גדול של העסקים מידי היהודים ולהעבירם לידי אחרים. "אם יהודי פולני יגורש מחנותו או מבית-החרושת שלו. לא ירחיב דבר זה את המקום לפולני נוצרי, אלא רק יקטין את המסחר והחרושת'. ביחוד חשובה השאלה בנוגע ליחסי=מסחר עם חוץ-לארץ: אי-אפשר, בלי לגרום לתוצאות קשותי לדחות ממקומם בתי-מסחר ישנים שרכשו להם בעבודתם במשך הרבה שנים במדינות רחוקות קונים וקרדים. "עובדה היא, שהיהודים רכשו להם אמון במדה יותר גדולה משכניהם". עד היכן הגיעו הדברים, מעידה העובדה. שכמעם כל סוכני בעלי־האחוזות הפולניים היו יהודים. מובתה של הממלכה הפולנית דורשת. שיתנו למסחר החיצוני, הנמצא בידי היהודים לגדול ולהתפתח; רק בזה תקות פולניה לתחיה כלכלית ולהמבת שעריהכספים שלה. המדינאים הפולניים אומרים, שגדול יותר מן המדה מספר הכוחרים היהודיים הפעושים ביחם למספר הכללי של התושבים. על זה צריך להעיר, שבניהם של הסוחרים האלה שואפים בעצמם לעזוב את מעמדם ולהחליף את פרנסת-אבותיהם בפרנסה אחרת. אבל בכל פנה שהם פונים הם נתקלים בהגבלות והומרות, — והם מוכרהים לעזוב את הארץ. מועשות הן המשפחות היהודיות במדינהי שלכל הפחות חבר אחד משלהן אינו באמריקה. "הנסיון הורה, — כמו בשאלת= אירלאנד. למשל — שלא מוב למדינה, שיהגרו ממנה אוכלוסין מלאי=יאוש. שהרי הם זורעים את הזרע של מרירות-נפשם בארצות אחרות". תרופה להמצב של עכשיו היא - להנהיג בפולניה מקצועות-תעשיה חדשים, שבהם הראו כשרון מיוחד יהודי ארצות אחרות (הכנת בגדים, נעלים, ערדלים, רהימים). יהודי־המערב ודאי היו באים לעזרת אחיהם בנידון הספקת החמרים ושאר הדברים הנצרכים כדי להרים את מצב-התעשיה בין יהודי-פולניה אכל הנוצרים בפולניה, אף-על-פי שבעצמם אינם עושים עסקים גדולים מראים את התנגדותם לשאיפה כזוי שהיתה מביאה תועלת גם ליהודים וגם לממלכה כולה. הפולנים עומדים על דעתם ודורשים, שימעיטו את מספר הסוחרים היהודיים ואת מספר האוכלוסים היהודים בכלל. יש בזה משום סכנה לא רק ליהודים, אלא גם למדינה כולה. כפי שיש לדון ממה שהגיע להרבה ארצות, שנהגו בכך. לפני הפולנים שני דרכים: דרך אנגליה, ארצות הבריתי צרפתי הולאנד. אישליה ושאר הממלכות החפשיות. ששם שולט יחם של צדק בנוגע ליהודים ושם הם מביאים תועלת מרובה למדינה; או דרך מצרים הקרומה. ספרד של ימי-הבינים ורוםיה הצארית. "אם היהודי יוצא, גם ההון יוצא עמו". בזמן הזה, שעניני-פולניה דורשים הכנסת-הון אל המדינה, תשיג על-ידי הרחקת-היהודים את ההפך, הוצאת-ההון. "עוד יש להוסיף: סכנה היא, שישרי-הלב מבין לארהיהודים לא ירצו להשאר במדינה, שאין צדק ויושר שולטים בה". כך, גומר סמיואל פרק זה. כמה אמונה תמה וישרה באדם! לא נכחד: אנו אין אנו מאמינים במציאות "ישרי-לב" כאלה בפולניה הנוכחית . . .

מחבר ההרצאה מטעים את הפוליטיקה הפולנית. שמכרות ואומרת, שהיהודים והבולשביקים הם דבר אחד. ואומר: .פוליטיקה זו מטרתה להסב את חשומת-לבו של הקהל מן הממשלה". אין להתפלא. כמובן. אם חלק מצעירי=היהודים, שמוצא את כל הדלתות נעולות בפניו. מקשיב להצעות המבטיחות חירות ושויון. הממשלה עצמה עלולה היא בכל מעשיה להפוך את היהודים לריבולוציונרים. כל היהודים רוצים רק בחיי מנוחה ושלום. אם הממשלה הפולנית תתיחם אליהם ברוח הצדק והשויון, תכטיח לה בזה את תמיכתם ואמונתם. אם לא, אם תוסיף לרדפם עד חרמה. חלק מהם, אמנם, יוכרח להגר, אבל אלה הנשארים סוף-סוף יובאו לידי מצב של יאוש גמור ויועא, שמספר הבולשביקים בקרב היהודים הוא לא יותר מעשרה אחוזים למאה. פחות הרבה מן המספר היחסי של הבולשביקים שאינם יהודים. אין לשכוח, שהיהודים הם המעמד הבינוני בקרב התושבים; וברובם הגדול הם אדוקים, בדתם. והלא הבולשביות הוא גגד הבורגניות ונגד הדת. ובכן הרי היתה קבלת התורה הבולשביםמית מביאה לרוב יהודי-פולניה חורבן גמור, כלכלי ורוחני.

לאחר שמחבר-ההרצאה חוזר ומזהיר את פולניה, שהגירת היהודים מארצה תגרום להפחתת כחות-היצירה שלה במדה מרובה. עובר הוא לתאר את הפרעות, שאירעו בערים שונות, שהוא עצמו בקר בהן: בלבובי בפינסק, בלידה, בווילנה / בלודו ובקראקה - הוא מביא פרטים הרבה שלצערנו אי־אפשר לנו לעמוד עליהם כאן מחוסר־מקום. את הפוגרומים ערך הצבאי שקרא בבל מקום את התושבים להתחבר אליו. בלבוב הוציאו הפולנים דבה, שהיהודים עברו למחנה־האוק-ריינים שונאיהם; אכל האמת היא שהיהודים היו ניישראלים במשך כל הזמן. שהתנהלה המלחמה כין שני הצדרים. אף אחד משרי-הצבא האשמים בפרעות־לבוב לא נענשי והאוכלוסין היהודיים גם לא קכלו פצוי על ההזקות המרוכים. סמיואל מספר באריכות את מאורעית־הדמים בפינסק, שהומתו שם ביריה חמשה ושלשים יהודים. ביניהם מורים עממיים וצעירים מתלמדים. האנשים האלה חברי ההסתדרות הציונית, התאספו בבית=העם לדון על עניני הקואופיראטיב המקומי, והלשינו עליהם, שבולשביקים דם ומשרת אספתם היא להתיעץ בדבר הוששת עזרה לחיל הבולשביסטי החינה קרוב לעיר. בלא דין ובלי משפש, אפילו צבאי הורגו באכזריות של חיות-טרף על־ידי המפקד הפולני. את הענויים הקשים שנתענו הקרבנות הקרושים האלה עד שיצאה נשמחם, אין לתאר. כשאתה קורא מקצת מן המקצת שהגיע על זה לאזניו של סמיואל ושמסר בהרצאתו, יאחז בשרך פלצות... בווילנה ובלידה היתה התואנה לפרעות השמועה, שהיהודים ירו בצבא הפולני. סמיואל מכחיש את הרבר באופן נמרץ על יסוד החקירה, שנעשתה על־ידו. בדבת=ווילנה נסתייעו השלמונות הפולנים בעדותם של שני אנשים, שאטרו עליהם, שהיו חברי המלאכות הרנית בווילנה בומן ההוא. סמיואל מרח ומצא, שלא היו דברים מעולם. כפי שנתברר אחר-כך מן הידיעות. שנתקבלו באופן ישר

מממשלתדניה, לא היו בנידאדם אלה חברי המלאכות כלל; בריות חשודות הן, שאין להאמין לדבריהן. כדאי להעיר, שבווילנה היו הפרעות בימי שהיתו של הגנראל פילסוד סקי. ראשדהממלכה, בכבודו ובעצמו, בעיר (ממש כמו שבז'ימומיר נערך הפוגרום על-ידי האוקריינים בימים ששהה שם פטלורה, המצביא הראשי). בקראקה ובלודז היה היקף הפרעות הרבה פחות משהיה אילמלא המשמרה, שסייעה בדבר בדרך ישרה או בלתידישרה.

לפי דברי המחבר, קשה להגדיר בדיוק את מספר הנרצחים בשעת הפרעות הנוכרות; אבל מספרם הוא לכל הפחות. 348. מספר זה, שגורא הוא כשהוא לעצמה מעיד על התנאים הקשים, שבהם נתונים חיי-היהודים בפולניה. במקומות הרבה נלקחים היהודים, ורק היהודים, על-ידי השלמונות הצבאיים לעבודות-הכרח. בבוברוים קהוצאו היהודים לעבודה מבתי-הכנסיות ביום־הכפורים. בלבוב היו תמיד מעירים לשם כך את היהודים משנתם בלילות. בערים אחרות ערכו ציד על היהודים בתחובות. בחוצות-התיר, וביחוד בעגלות-הרכבת, מתנפלים החיילים על היהודים, תולשים את זקניהם, וביחד עם זה גיולים את רכושם ומכים אותם מכות-רצה, והשלמונות אינם מתערבים בדבר. בווא רש ה וגם בערים אחרות דואגים השלמונות לנקיון רק בחוצות, שבהם דרים הניצרים, ורבעי-היהודים מלאים אי־נקיון, מה שהוא סכנה לא רק להם, אלא גם לכל העיר.

דרישות־הציוניים בנוגע לזכויות הלאומיות של היהודים מעיררות התמרמרות; מכריזים עליהן, שהן בנגוד גמור להאזרחות הפולנית. "במעם זה היו מבארים לי, כותב סמיואל, — בחוגים הרשמיים את סירובה של הממשלה למנות פקידים יהודיים בדואר ובמשרדים אחרים; ואולם לא ניתנו לי הוכחות, שאלה, שאינם מכריזים על לאומיותם העברית, מקבלים משרות במוסדות הממשלה". צד אופיי במצבם של היהודים הוא, שקשה ליהודי לקבל פצוי על עלבונותיו ונזקיו. התאוננות והשתדלות לפני הממשלה אינן מביאות פרי. יש להם, להיהודים, בסך־הכל 11 ציר בסיים — מן המספר הכללי 390; אבל עבודתם בסיים והשפעתם על דעת־הקהל לא תהיינה נכרות עד שיהיה מספרם כארבעים איש, מספר, שמגיע להם בצדק, כלומר, על־פי יחס־מספרם לשאר תושבי־המדינה.

ושרם יעכור סטיואל להרצות את מסקנותיו האחרונות הוא מביע את צערו העמוק והתמרמרותו על מעשי-הרשעי שפרשם למעלה ושגרמו לאבדן כל־כך הרבה נפשות שהורות וחפות מפשע. הוא מקוה שהממשלה הפולנית תשתדל להשפיע למוכ על אוכלוםי המדינה; והיהודים מצדם חייבים "להזדיין בסבלנות ולהמתין לתוצאותיה של השפעה זו" (שעד היום הזה לא הרגשנוןי כידוע!). "שלום היהודים הפולניים ורכושם הם בסבנה, ואם לא יבומלו הגורמים הרעים עד מהרהי פרעות חדשות עתידות להתחולל ביהודים, אפשר אף במדה יותר רחבה מקודם". הכותב ממעים, שהאנמישמיות הקיפה הרבה ארצות. בפולניה התחזקה התנועה האנמישמית מחמת המלחמה, הרעב והמצב המדיני הקשה. "אולםי בדרך כללי הפולנים הם בעלי נפש נדיבה (of a הבידות עם שאר אזרחי=פולניה כמו שהיה הדבר במשך 800 שנה". חזקה, יחיו היהודים בידידות עם שאר אזרחי=פולניה. כמו שהיה הדבר במשך 800 שנה". בתקוה לסייע לדבר זה מציע סמיואל לפני הממשלה האנגלית את ההצעות הבאות: בתקוה לסייע לדבר זה מציע סמיואל הלפני הממשלה האנגלית את ההצעות הבאות:

1919, שנוגעים לזכויות המצוט. ברוח של חבה לנתיניה היהודיים. הממלכה יכולה להיות חזקה רק כשכל חלקי יושביה עובדים בכחות מאוחדים ובאמון הדדי לטובתה.

1. לקבוע "יחם של שויון אל אוכלוסי=היהודים בפולניה, של שויון אמתי

ולא מזויף.

- 3. לענוש במהרה על כל התנפלות על נתיני־המדינה, בלי הבדל דת וגזע, ועל רכושם, ולפרסם ברבים את שמות הפושעים. הדבר האחרון נצרך ביותר, שהרי תעודתה של הממלכה היא לא עונש לשם נקמה, אלא אזהרה לאחרים.
- 4. להשיב את יהודי־גאליציה על כנם במוסדות הרשמיים במדה שנעשה דבר זה ביחם ללא=יהודים.
- 5 לקבל בחזרה את היהודים, הפועלים והפקידים במסלות-הברול, במדה שנעשה הדבר ביחם ללא-יהודים.
  - 6. לבשל את ההגבלות בנוגע לכניסת היהודים אל האיניברסישאות.
- 7. להוציא פקודה، שבה יאָטרי שהחים הוא נגד החיק, ובה תאָסר הדפסת כל הדברים הקוראים לחרם.
- 8. להביא מיד לפני בית-דין את כל הנאסרים, שמחזיקים אותם במחנות מיוחדים. ולנהוג באלה הנמצאים שם יחס אנושי.
- 9. לעשות הקלות בנוגע לפתוח מקצועות־תעשיה חדשים בפולניה במחשבה תחלה להפוך חלק גדול מאוכלוםי-היהודים לעובדים יוצרים.
- 10. הממשלה הבריטית צריכה לסייע ליהודים הרוצים להגר מפולניה במה שתקל עליהם לבוא למדינות כארץ≈ישראלי קאנאדה, אפריקה הדרוטית, אלגזיר ואמריקה הדרוטית, או למדינות אחרות, שנכונות לקבלם.
- 11. ליסד באנקים, שאוכלוסי-היהודים יתנו אמון בהם ויפקדו בהם את כספם ולא יצטרכו לשאת אותו בכים או להשמינו בהדריהם.
- 12. לעיין בהצעה להושיב על־יד הצירוּת הברימית בווארשה מזכיר, שמבין ומדבר אידיש׳.

עד כאן דברי סמיואל. הרצאתו מלאה חכמה ובינה יתרה. הכל כה במדה ובמשקל, בדיוק־ההגדרה ובבחירות של כללי∗מדע. שתים-עשרה ההצעות שלו מקיפות את כל השאלות החשובות שבחיי היהודים בפולניה. הסעיף הראשון מזכיר לממשלת פולניה את חובתה, שנובעת מאמנת־השלום, לתת ליהודים שוויי=זכויות אזרחי, מדיני ולאומי. הסעיף השני מדבר על הנחיצות לנהוג ביהודים יחם של שויון אמתי בחיי יום=יום. הסעיפים השלישי והרביעי עוסקים בשאלות=הפרעות והחרם. ההצעות 6,5,4 מדברות על היהודים במשרדים רשמיים ובבתי=הספר העליונים. ההצעה 8 נוגעת בצרה מיוחדת של היהודים בפולניה. הסעיפים 9,11 עוסקים כשאלת הרמת המצב הכלכלי של היהודים. הסעיף העשירי נוגע בשאלה, שעומדת עכשיו במרכז־חייהם של אחינו במורח=אירופה — בשאלת=הגירה. ולסוף, הסעיף האחרון, 12, מביא הצעה, שיש בה מדוש ושחשיבותה בולמת למדי. סמיואל כותב ומפיץ אור על השאלות כעסקן מדיני- על הכל הוא דן מתוך מבט רחב, מנקודת=המבט של טובת הממלכה, של הממלכה על הכל אבל אף לרגע אינו שוכח את האנשים החיים, הסובלים בפולניה של עכשיו. ככלל. אבל אף לרגע אינו שוכח את האנשים החיים, הסובלים בפולניה של עכשיו. כשאתה קורא את דבריו, חש ומרגיש אתה, שבמשף כל הזמן ראה עומדים לפניו את התונים כצרה, הנענים והעשוקים. מוח ולב ג ם יחד — הנה מה שהשקיע אחיו הנתונים כצרה, הנענים והעשים. מוח ולב ג ם יחד — הנה מה שהשקיע

סמיואל בהרצאתו. ביושר-לב של שליח בריטי ובססירות של אח אוהב חקר ודרש את הכל, חדר לכל פנה של חיידהיהודים בפולניה. ואף את הדברים פחותי-הערך לא שכח. מה אופית בנדון זה היא הערתו על אי-הנקיון ברבעי-היהודים על יד מקומות אחרים בהרצאתו, שנוגעים בשאלות חשובות וגדולות! יודיע הוא סמיואל, כאדם ממלכתי, כעסקן מדיני בריטי, שבנוגע ליחסים בין עם לעם ובנוגע לזכויות-עם אין גדול "הקמן". באן הכל חשוב וגדל-ערך. למען השלום אין הוא דן כמה פעמים את הממשלה הפולנית לכף-חובה. ובכל מקום הוא מדבר בלשון רכה ודקה. אבל האמת המרה, הקשה והמחפירה מובלמת בכל שורה של כתביו. הרושם הכללי הוא —שדבר גדול באמת היא הרצאתי של סמיואל ...

#### III

ההרצאות הבאות אחריה הן דברי־בקורת, שתעודתם לבטל את ערך כתביו ומסקנותיו של סמיואל. הפולמוס של הציר הבריטי הוא דק, מתון ומסתפק בהגנה על הממשלה הפולנית כלבד. הקפשין ריים לעומתו מרחיק ללכת. וממלחמת= מגן הוא עובר כמעם בכל מקום להשתערות עצומה. לא די לו להצדיק בכל המעשים הנתעבים את הממשלה הפולנית ואת הרצחים הפולניים; הוא אף מתנפל על היהודים. קרבנותיהם של רוצחים אלה, ומעליל עליהם כל מיני עלילות, שכאילו הועתקו להרצאתו ישר מן הסמרטוט האנטישמי הגס. "Dwa Grosze", הירוע. ה"מאה השחורה" בפולניה עולה הרבה על זו שברוסיה בהמצאותיה הפראיות ובארס-השנאה שלה- יודעת היא להתעמף בטלית של פוליטיקה, של היסטוריה ושל מדעיות כביכול. בעצם הרי האנטישטיות הפולנית היא אוכלת-אדם, צמאה לדם ומלאה שנאה ליהודים עד כדי טירוף-הדעת ממש; אלא שגרם לה מזלה, שיחס-הבריות אליה יהא כמעט יחס של כבוד. הגורם העיקרי לכך הוא, כמובן, מה שפולניה היתה במשך מאה ועשרים שנה במצב של מדינה נלחצת ונרדפת. והנה אנו רואים שני באי=כח רשמיים של הממשלה האגגלית עומדים וחוזרים מלה במלה על דברי-השקרים של האנפישמיים הפולניים. עומדים ונלהמים להי לפולניה. ביורעים ובלא=יודעים. סיר ה. רומבולד והקפטין רייט בלי ספק גם שניהם אינם אנשישמים במובן הפשוט של המלה; אבל הם נפלו ברשתה של פולניה, שזה כמאה שנים ויותר יש לה שם של נרדפת וסובלת. ועוד גם זאת: מדינאי נוצרי, יהיה מי שיהיה, תמיך תהיה השפעת-הנוצרים עליו יותר גדולה מזו של היהודים. משיכה טבעית היתה במרצים הנוצריים אל הסביבה הפולנית. והצבור הפולני השפיע עליהם. על הציר רומבולד וראי פעל עוד גורם אחד: הצד הדיפלומטי. רצונו של הציר לנקות מפשע את הממלכה. שעל יחסיה הידירותיים עם ברישניה

מעשרת הקבים של דברי שטנה ועלילות, שמסרו האנטישמיים הווארשאים להקפטין רייט ולהציר רומבולר, נטל הראשון תשעה קבים. כשמאקוב וכבראפטאן בשעתם, מסתייע רייט בדבריהם של מחברים יהודיים שונים, שמאשרים כביכול את מסקנותיו. וכמותם הוא מסרם את הדברים או מכנים לתוכם כוונה זרה. בימים האלה כבר מיחה אחד מן הסופריים היהודיים, שרייט השתמש בדבריו שלא כהוגן. מורים מאיר, ערך היצייט" הלונדונית, כתב בשנה שעברה בשבועון בלא רק בדתם, nicle מזרח-אירופה, בנגד לאהיהם שבמערב, נברלים לא רק בדתם.

אלא גם במנהגיהם ובכגדיהם. מה עושה ריים? — הוא מביא את הדברים הללו ונותן להם מובן זה: אף סופרים יהודיים מודים. שיהודי ארצות־המזרח הם בני-אדם שלא מן הישוב... זוהי דוגמה אחת מעשרות, שנמצאות בהרצאתו הנאה". בכל פנותיה מפוזרות עקיצות דקות ונסות ליהודים, à la נימויבסקי, צורר-היהודים המפורסם. הוא מרבה בשקרים. אבל על-פי-רוב לא בהרצאת העובדות, אלא בהארתן, במסקנותיו. הוא יודע להשתמש בכלי-הוץ החריפים ביותר. וכך הוא מאריך בספורו על רגישי-החבה של היהודים לגרמנים. על רגשי-האיבה שלהם לפולניה ולפולנים, על אי=התכשרותם לחיים תרבותיים מודרניים. רוצה הוא להמיל אימה על קוראיו האנגליים, ולפיכך הוא מספר, שהיהודים בפולניה שואפים ל.הומרול", כהאירלאנדים בארצם. הוא מתאר את היהודים כאוכלוסים ש"נתגרמנו" ו"שנתרסו"- איך לזוג את שני ההפכים האלה? ואיך להתאימם לדבריו, שהיהודים הם בכלל אכר נפרד, אנשים החיים <sup>ד</sup>בעבר בנוגע לכל, במנהגידם, בשאיפותיהם, ועוד ? — נאחז הוא ריים בסבך של סתירות הגיוניות קשות. כדרך כל האנטישמיים, אבל אינו שם לב לכך. הוא ממשיך במנוחה את עלילותיו ומספר. שהעתונות היהודית נלחמה במתן-אבטונומיה לפולניה. שגרמניה היא ליהודים מולדתם הרוחנית, שהיהודים בחרו בשנת 1912 ביאגילו לציר=הרומה אך ורק כדי להקנים את הפולנים, שחג ונצחון היה ליהודים הכבוש הגרמני, שבשעה שהוכרזה שביחת הנשק ערכו היהודים הפגנות שנאה נגד פולניה, שמשתמטים היהודים מלבוא לצבא. שהיהודים הם כולם בולשביסטים. שההסתדרות הציונית מכוונת היא נגד פולניה. שבלבוב היו היהודים על צדם של האוקריינים שהיהודים רגילים במתן שוחד, ועודי ועוד. לפעמים הוא מעז לשקר בנסות מפליאה. כך, למשל, הוא כותב, שבלידה ,נרצח חייל פולני על־ידי יהודי, שענה אותו ענויים נוראים, שהם רגילים אצל הרוצחים היהודיים מקרב החסידים" (סמיואל עומד בהרצאתו על ספור ומעיר עליו. שהוא בדוי מן הלב). הרי כאן לפנינו עלילת-דם בצורתה הנבוה. ובחוצפה יתרה מוסיף ריים: "הרגל זה (כלומר. הרגל "הענויים הנוראים") הוא אחד מן המנהגים המרוכים, שבסבתם אין הס, היהודים החסידים, נראים לנו לאירופיים". באכזריות מפליאה הוא מלמד זכות על הרוצחים הפינסקאים, אף-על-פי שללביתיהם של הפולנים עצמם כבר חדרה ההכרה, שבפינסק היה מעשה נורא שקשה למצוא דוגמתו, וזה לא כבר קבלה ועדה מיוחדה של הסיים הווארשאי, לאחר שחקרה את כל הענין. פה אחר החלטה, שעל-פי צריכים האשמים בטבח זה להמסר לדין והקחלה היהודית צריכה לקבל פצוי על מעשי-השוד המרובים, שהיו בעיר. הוא מרצה את הדברים בערמה. ועל-כן משתרל הוא שלא להעלים אף אחד ממעשי־הרשע נגד היהודים. אלא שאחר-כך הוא כא וממלא אחר העובדות. מוסיף באור אחר באור עד שיוצא. שאיז לחתפלא על מה שאירע, שהרי היחודים אשמים בכל. מכסים, שהפולנים הם מומחים גדולים לו כל-כך . . .

הפרעות ביהודים הן, לדעתו של רייט, רק תוצאות של שנאה הדית - וכדי להבין את הפרעות היטב, צריך ללמוד את סבתן ומקורן, צריך לדעת את דברים ימיהם של היהודים בפולניה. ורייט מרצה באריכות היסטוריה זו ברוח האנטישטיים המנוסים, כמובן, על-פי ההוראות, שניתנו לו על-ידי ידידיו הפולנים. להיסטוריה הוא מקדיש יותר מחצי-הרצאתו. המקום הבא מעיד עליו, שהוא שם עצמו לפָּה לפולנים: "הפולנים מתאוננים מרח, — כותב הוא במבוא לדבריו, — שועדות-חוץ מתערבות "הפולנים מתאוננים מרח, — כותב הוא במבוא לדבריו, — שועדות-חוץ מתערבות

בעניניהם הפנימיים, כלי שתהיה להן ידיעה כל שהיא בדברי=ימיהם בעבר, כאילו הם אנשים פראים. בלי היסטוריה משלהם בכלל. בהתאונגות זו הצדק אתם, לפי דעתי". רעה עינו של ריים ביהודים, והוא מתאונן, — כנראה, בשם ידידיו הפולניים —, שמספרם של היהודים בפולניה הוא גדול יותר מדאי. שלשה (?) מחמשה חלקים של יהורו כל העולם יושבים עכשיו בפולניה. ולפני מאה שנים היו שם אפילו תשעה מעשרה חלקים. ״בווארשה. בירת-המדינה. כל אחר משלשה תושבים הוא יהודי, ויש שם 600 בתי-כנסת. בערי-המדינה המצב עוד יותר גרוע; שם הרוב המכריע של האוכלוסים הם יהודים. והשלטים בחגויות הן שם באותיות עבריות: .. באנגליה נמצא יהודי אחד על כל 200 תושב; אבל בפולניה היהודים הם אחד לשבעה". ואולם ממשיך הסניגור של הפולנים את דבריו -- הצרה היותר גדולה היא לא הכמות. אלא האיכות. כרחוק שמים מארץ רחוקים הם יהודי פולניה והמזרח בכלל מאחיהם המערביים. מדברים הם ב"אידיש", שדומה לגרמנית, לשונם של אויבי-הפולנים. פולנית אינם יכולים לדבר ואינם מדברים. כוחבים הם באותיות שמיות, שהן רחוקות בצורתן מכל אלפביתא שהיא הנהוגה באירופה. רוב יהודי-פולניה הם חסידים, ואין הם דומים בשום רבר ליהודי=המערב. היהודים האדוקים (בשביל ריים "חסידים" ו"אדוקים" דבר אחד הם) "אינם לא אירופיים ולא אנשים מודרניים בכלל". ההבדל בין יהודי=המערב ובין שכניהם הנוצרים היא הדת בלבד. להפך, "החסידים שונים מן הנוצרים לא רק בדתם ובלאומיותם, אלא בתרבותם בכלל, ולא בעיון בלבד, אלא בכל: באופן-אכילתם. לבושם וחיי יום יום שלהם. שאלת-המזונות היא להם ענין של דת. בגדיהם דומים לאלה של ימי= הבינים. וכן גם מנהגיהם. זוהי תרבות שמית אישלאמית. מזרחית בלב־אירופה". "אחדים ממנהגיהם. במו, למשל, המנהג לגלח את שערות-ראשה של האשה ולשים על ראשה פאה נכרית. הם מנהגים פראיים גמורים". שני ספרי-קודש יש להם, – מוסיף ריי מ,– התנ"ך והתלמוד. ו"הספרים האלה כוללים לדעתם את כל החכמות שבעולם. כל חייהם והליכותיהם הם לפי הוראות הספרים הקרושים; עיקרי המצוות נוגעים בשאלות כשר ושבת. אבל הכל נושא עליו חותם של פלפול משונה". והמחבר מביא ישתי דוגמאות בכוונה להעיד על המצוות ה"משונות" של היהודים. והן רק מעידות על בורותו. הרי אחת מהן: "אסור לעבוד בשבת. על = כן אין להדליק או לכבות אש ביום זה. על = כן אין לעשות שום דבר, שחלויה בו עבודת=הדלקה או כבוי=האש. ועל - כן אסור לעשן". ושכח הקטיגור האנגלי, כן העם הבקי בכתבי־הקודש, את ה"לאַו" המפורש שבתורה: "לא תבערו אש בכל מושבותיכם"... הוא מודיעי שמספרם של המנהגים הרתיים אצל היהודים האדוקים גדול מאד (נתרבו על-ידי ה"שלחן ערוך") והם מקיפים את כל חיי היהודים. תרבותם קרומה מאד, היא זו של ימי עזרא ונחמיה. אל הרכנים שלהם הם מתיחסים ככל יראת-הכבוד של מזרח". יהודי-המזרח אינם בני-תרבות ב״מובננו שלנו", ועל־כן — הנה השענה העיקרית והדבה העיקרית! --- ״אין יכולת לפולנים להזדווג עמהם, קשה להתערב בהם או אפילו ליצור חוקים משותפים בשבילם". באמת הלא פראים לפנינו בני-אדם שלא מן הישוב. . ואין, כנראה תקוה גם להבא. שהרי היהודים "שונים מן הפולנים בגופס. ברוחם ובמוסרם, וגם בהשקפת-עולמם והליכותיהם בכלל". ועוד: האוכלוסים הפולניים. בכל חלקיהם ומעמדיהם. מאמינים, שהיהודים נוהגים מנהג של רצח דתי. אמנם, מודה המחבר, אין לאמונה זו הוכחה כל שהיא; אבל דת היהודים ומנהגיהם, המזרחיים והמוזרים גורמים לה שתתקיים: שהרי

הם "מפתיעים את דמיון-העם, ביחוד את דמיונם של האכרים ה״אדוקים בדתם״. כבר הראינו למעלה שבמקים אחרי בדבריו על הפדעות בלידה, תומך ריים עצמו בעלילת דם שאון לה הוכחה כל שהיא״, שהרי הוא מספר על ה״ענויים הנוראים, שהם נהונים אצל הרוצחים מקרב החסידים״.

המחצה השניה של יהודי-פולניה הם, לפי דבריו, "לאומיים אן ציוניים", שחושבים את עצמם ל.חלק המתקדם של האומה". רבניהם הם בעלי השכלה עליונה, ו.העבודה בבתי-התפלה שלהם היא ברוח מתוקנת ודומה לזו שבכתי-תפלה לפרוטסטאַנטים" (?). אין רייט מאריך בענין זה. והוא עובר לדון בשאלה אחרת: בתפקידם הכלכלי של היהודים בפולניה. שלשה רבעים מכל סוחרי-המדינה הם יהודים; בווארשה. עיר-הבירה, המסחר נמצא לחצאים בידי היהודים. בערי-השרה גדול מספר היהודים העוסקים במסחר יותר ויותר, והרבה מהם חיים בעוני ובאי-נקיון, שקשה לשער. בפולניה, שהוא ארץ-אכרים. תפקידו של היהודי בחיי=המדינה גדול מאד. כל אחוזה וכל כפר יש בהם יהודי משלהם, שתופס את מקומו בירושה. הוא סוחר בפרי עבודת האכרים ומוכרה בעיר. "כל פולני בעל אחוזה יש לו יהודי שלו שעושה את כל עסקיו, מנהל את הצד המסחרי של האחוזה וממציא לו כסף להוצאותיו" (תמונה מלפני שבעים שנה!). העיירה היא כולה יהודית והיהודים הם בה סוחרי דגן ועורות, חנוונים, תגרנים פעושים. וכדומה. "המתווכים והסרסרים הפעומים האלה תופסים מקום חשוב במדינה כפולניה, שכובשיה עכבו את התפתחותה הכלכלית באופן מלאכותי". יהודי-המזרח אינם עובדים ויוצרים. אלא כמעט רק מתווכים; היסודות היוצרים בקרבם הם מועטים. .מה היתה עושה אנגליה, - שואל המחבר. -- בתנאים דומים לאלה. אילמלי היתה ארצה מלאה יהודים. שמדברים בלשונם של אויבי־אנגליה, נושאים כגדים מזרחיים ונוהגים מנהגים מזרחיים חיים ברבעים מיוחדים בעוני ובאי=נקיון, מחזיקים את כל המסחר בידיהם ולהם כל החגויות. שמתנוססים עליהן שלשים באותיות עבריות ?" כוונתה של שאלח זו ברורה: "מה דעלך סני"....

המחכר מתעמק בדברי=ימיהם של היהודים בפולניה וכותב, שבימי-הבינים היו חיי היהודים כאן חיי גן-ערן: מצבם הכלכלי היה מזהיר. ובמובן החברותי והתרבותי היתה להם אבטונומיה רחבה, שהודות לה שמרו את דתם, את לשונם ואת מנהגיהם. היהודים האדוקים גם היום אין להם כלום חוץ מזה, ואין להן שאיפות אחרות מלבד שאיפות רתיות. ראשי האדוקים, שהיו באים להתאונן לפני המלאכות האנגלית על נגישות מצד הממשלה. היו מדברים יותר על החוק בדבר "המנוחה ביום ראשון, שנוגע לשמירת-שבתי מעל פרעות והתנפלויות". .החלק השני של היהודים הפולניים הם. אמנם, "אירופיים" אבל "הטבע מחייב", שבעיני הפולנים שני החלקים האלה דבר אחד הם. היהודים הלאומיים או הציוניים, כאותם עמי=המזרח במצרים. בהודו, ועוד. שטעמו מעם־אירופה ומתקוממים על אנגליה השולמת בהם דורשים גם הם חירות ועמידה ברשות־עצמם ואינם רוצים להיות תלויים בפולנים. אם נשאל יהודי אנגלי: אנגלי אתה?" ישיב: כן. אולם בפולניה מכריזים היהודים, שיהודים הם ולא פולנים. עכשיו הודיעה הממשלה, שהיא נכונה למנות יהודים לאופיצירים, ובלבד שיכריזו על עצמם שהם פולנים. והם סרבו לעשות כך" (ולמה אינם מתמנים יהודים מתבוללים, שמכריזים על עצמם, שהם פילנים ושהם, לפי דברי המחבר, פולנים על צד היותר טוב, כמו שהיהודים באנגליה הם אנגלים ?). התנועה הלאומית בקרב היהודים היא שורש הסכסוכים השלח 562

בין היהודים והפולנים. אבל ביחד עם זה מודיע המחבר. שיש "חצי-התכוללות" בין היהודים וממנה כל הרעה: על-ידה קבלו היהודים ממדות הגרמנים והרוסים. "זכך מופיעים היהודים לפני עם=הפולנים כבאי-כחם של לוחציו". ועוד: בתקופה החדשה התחילו הפולנים להתפתח במקצוע=הכלכלה ולעסוק בפרנסות. שהיו עד עכשיו כולן בידי היהודים; וזה מרגיז את היהודים. "חנויות=הקואופיראטיבים הפולניות, שדוחקות את רגלי הסוחרים היהודים. מי פתי יאמין בזה ?

המחבר עובר לשאלת היהודים שבאו מרוסיה — לשאלת ה"ליטאים". וכדרף הפילנים הוא שופך עליהם את כל חמתו. היהודים הליטאים תפסו את כל הפרנסות בפולניה, רכשו להם אחוזות, קנו בתים (כל זה היה אסור להם באיסור חמור ברוסיה, אבל הורשה להם בפולניה). ועוד יותר חמאו, שהשפיעו על אחיהם היושבים במדינה מכבר והפכו אותם לקבוץ מיוחד. שהוא זר לפולניה ושונא אותה. "יהודים רבים בפולניה נוטים באמת ובתמים אחר רוסיה". כותב ריים בערמה כבושה, שכוונתה ביורה: כלום אין האנשים האלה, שיושבים בפולניה ואוכלים את לחמה ובאותה שעה הם עוגבים על מדינה אחרת, אויבתה של פולניה, ראויים לכל מיני עונשין ? — "הפולנים השיבו על תנועה רוסית זו (!) בתנועה אנטישמית. שסודרה על־ידי רומאן דמוב סקי".

ה"סיפאראטיסטוס" של היהודים, ממשיך ריים להרצות את דבריו, 'קבל צורה של תנועה ציונית או לאומית. הציוניים רוצים, שימנו היהודים על קבוץ מיוחד, שיהיה להם מוסד נכחר משלהם, עם זכויות רחבות בנוגע <sup>7</sup>להוצאת־חוקים ולהמלת-מסים, ושחלק מכספי־הממלכה יופרש לצרכי־הצדקה של היהודים. וחוץ מזה יהיו ליהודים באי־כח בבית=הנכחרים וכמוסדים המקומיים. על החלק הששי או השביעי של כל הכסאות בסיים ישבו צירים יהודיים. שנבחרו רק על־ידי היהודים. יש יהודים, שדורשים גם בתי־ משפט מיוחדים או, לכל הפחות, זכות לדבר אידיש' בבתי=המשפט הכללים. התכנית הלאומית מרחיקה ללכת אף מזה ושאיפתה היא --- אבטונומיה לאומית-אישיתי שהובמחה ליהודי־אוקריינה על־ידי אחת מן הממשלות הפורחות ועוברות במדינה זו, לפי החוק של התשיעי ליצנואר 1918". והמחבר חוזר ושואל: מה היו אומרים באנגליה אילמלא דרשו שם היהודים, שיהיה להם ועד מחוקק מיוחד על-יד בית-הנבחרים הלונדוני, שתהיה ל הם הזכות לדבר "אידיש" בכתי־המשפט האנגליים. ששטרי-הכסף יודפסו גם באותיות עבריות, שהיהודים היושבים בבית העליון או התחתון יבחרו רק על-ידי היהודים, ועודי ועוד ?.-- יבחרו רק על-ידי היהודים בווארשה רוב בבחירות אל הדומה ובחרו. על מנת לקנמר, בציר פולני. שחברי הדומה היו ממלאים את פיהם צחוק מכל הליכותיו. "תשובתם של דפולנים, שבאו לידי יאוש, היה חרם לאומי על כל מיני עסקים עם היהודים". והצדק אחם, כי, לפי דברי הסניגור שלהם, זו "היתה הדרך היחידה לפני הפולנים העם הנכנע, ללחום בעם הנכנע — ביהודים".

ריים מאריך לספר על חיי-היהודים בימי הכבוש הגרמני. האיך נתעשרו, האיך התיועעו עם הגרמנים שבעזרתם לחצו את פולניה ונצלו אותה. מפלתם של הגרמנים ונצחונה של פולניה באו ליהודים בהסח-הדעת. "אפילו עכשיו כמעם שאין היהודים מאמינים בתחיתה של פולניה. ואחד מהם אמר לי. שעוד גראה לו הדבר כחלום". מה דינם של אזרחים כאלה ?... ומה פלא, שלאחר שיצאו הגרמנים את הארץ וממשלה מסודרת מרם תהיה בפולניה, סבלו היהודים משבט-עברתו של העם הפולני ? — מה היה רצונו

של החייל הפולני, שהוא ממעמד-האכרים, כששדד ובזז את היהודים ? — רק "לקחת מן היהודי את הממון והרכוש, שהלז היה מוציא מידיו בערמה זמן מרובה כל-כך". ודברים כאלה, שחור על גבי לבן, כותב בא-כחה של הממשלה האנגלית! כך מדבר על מעשי שוד וגזלה חבר של מלאכות רשמית, שנושאת עליה שמו של עם נאור ותרבותי אפשר הראשון לעמי-התרבות של זמננו!...

האשמה היותר חדשה, שהכותב משיל על היהודים, היא. כמובן, הב ו ל ש ב י ו ת. הוא מתאר את התנועה הבולשביסשית כתנועה יהודית ומעיר, שלא שאיפות רוחניות. אלא. פישוש, שעמים מעשיים בדבר. "הבולשביות היא עסק מוב לעניי היהודים": משרות במוסדות שונים, סרסרות. וכיוצא בזה. אף היהודים העשירים משתמשים במצב, אלא "שהם הולכים לשימתם. Jādischer Weise, כמו שהיהודים קוראים לשימה של מתן-שוחד". אף פעם לא יצאו ראשי היהודים להתכחש לתנועה הבולשבים-לשים. שיתי "ודבר זה מעיד, שמרובים הם בקרב בני-אמינתם ההוגים חבה להבולשביות".

וריים, כשהוא מדבר על הפרעות, מעיר. שהחייל הפולני רואה את מעשי-השוד כחלק מחייו הצבאיים" ושאנשי-צבא, אף המובים שבעולם, קשה להחזיקם בסדר ובמשמעות כשהם חוזרים משדה-הקרב. אין הממשלה הפולנית אחראית על הפרעות. ראשית, מפני שחלו הפוגרומים בזמן שלא היה עוד סדר במדינה; שנית, היו אז לממשלה שאלות הרבה יותר חשובות לפתרן" ולא יכלה לעסוק בשאלת-היהודים; ושלישית, אילו אף רצתה לעשות דבר-מה, היה זה מן הגמנע, שהרי כל העם הוא נגד היהודים. אילמלא נסתה לדכא את הפרעות, היה העם משלח אותה מיד.

ומה יהיה בסופו של דבר? - ריים חושב. שמצבם של המוני היהודים בפולניה לא יומב גם בעתידי אפילו אם ישתנה היחם אליהם מצד הממשלה והעם. הקואופורשיבים וההתפתחות הכלכלית של המדינה בכלל מקפחים את פרנסותיהם. בכתי-החרושת לא יעבדו מפני השבת וגם מפני "אי-רצונם של הפועלים הפולנים לעבוד במחיצה אחת עם בני-אדם, שבגדיהם הם מרופשים כל-כך" (ושהיהודים יכולים לעבוד בבתי-חרושת של יהודים – מחשבה כזו אינה עולה אפילו על דעתו). היהודים יסכלו תמיד מן החים. לא יקכלו אותם גם בעתיד לא בחשמלית ולא במשרדים אחרים. נמשכים הם במדה מרובה לכל מיני העסקים האסירים ולמעשי-רמאות. .יש יסוד לדבריהם של הפולנים המתאוננים, שרוב הנתפסים לפשעים אלה הם יהודים". קצורו של דבר: "היהודים אינם מיכישרים לחיות חיי=כלכלה מודרניים", ובנידון זה יש ק-"י בי הכושים היה בוקר ל-השוותם לכושים היה בוקר ל-השוותם לכושים היה בוקר וואשינגטון שעשה כל-כך הרבה לטובתם, אומר תמידי שצריך להחזיקם במוהר ובנקיון, ללמרם מלאכה. אומנות ועבודה גיפנית, לחנכם. זהו אותו דבר, שזקוקים לו גם המוני היהודים האדוקים. ומביון שבמדת-השכלתם עולים היהודים הרבה על הכושים, יצליח הנסיון בניגע להם הרבה יותר. ואין מי שיעסוק בדבר חוץ מיהודי המערב. שהרי העם המסכן הזה (כלומה המיני-היהורים בפולניה), שהוא שקוע בדתו המוזרה והעתיקה, יבים כחשר אל כל מה שיוגש לו לא מידי בני-דתו ורבניו".

בזה נגמרת הרצאתו של רייט.

כעין מלואים לה הוא "מכתבו" של סיר ה. רומבולד. הציר האנגלי בווארשה. בעל המכתב" מבקר אף הוא את מסקנותיו של סמיואל ומדבר כפניגורה של המששלה

564

הפולנית; אבל דבריו נאמרים כנחת. הוא מבאר את הפרעות במה שבימים הראשונים אחר שיצאו הגרמנים, ששמרו על הסדר ב"ד של ברזל", לא היה כחם של השלטונות הפולניים נכּר בארץ. פקודותיה של הממשלה המרכזית לא היו מתקיימות על-ידי הארמיניסטראציה המקומית. המשמעת בצבא הפולני לא היתה חזקה. רוב הפוגרומים אירעו בשטח-המלחמה, וזה מובן. בפנים-המדינה נהרגו בסך-הכל 18 יהודים מן המספר הכללי של 348. הממשלה אינה אהראית על הפוגרומים. אילמלי נערכו על-ידה היה מספר הקרבנות גדול הרבה יותר.

כשרומבולד מדבר על מצבם הכלכלי של היהודים בפולניה, הוא מעיר, שסמיואל מועה בהערכת תפקידם של היהודים במדינה. אמת היא, שלפני המלחמה היו היהודים בפולניה מוציאי=הסחורות היחידים, אבל "רק חלק קטן של הסחורות נוצר על=ידם". תעשית=הצמר ב ל ו ד ז היא ברובה מעשה=ידיהם של הפולנים יוצאי=גרמניה, ולא של היהודים. כמו-כן הגזמה יש בדעתו של סמיואל, שהאניציאטיבה בעסקים היא כמעט כולה בידי היהודים. והראיה — "הקואופרטיבים, שהם כ ו ל ם (?) פולניים".

בעל ה״מכתב" נוגע בשאלת היחסים בימי הכבוש הגרמני ואומר, שאמנם הרבו היהודים לשמש במשרות שונות הודות ל"אידיש", שהיא קרובה לגרמנית, אף-על-פי שהגרמנים יכלו למצוא גם הרבה פולנים יודעי גרמנית. אבל הפולנים סרבו לשרת אצל הגרמנים והלכו אליהם רק מתוך אונם. זהו ההבדל", ובזה מתבאר המעשהי שעשתה אחר-כך הממשלה הפולנית: שפטרה את היהודיםי שהיו פקידים אצל הגרמנים. אין בזה משום אנטישמיות כלל, לדעתו של רומבולר, שהרי "עובדה היא, שהפולנים המכונים הפולנית. שהגו חבה בשעתם להגרמנים, לא קבלו עד היום משרות אצל הממשלה הפולנית. ועובדה היא — נוסיף על זה — שפי ל ס ודס קי, מי שהיה ראיש וראשון לה"אקטיביסטים" ויוצר-הלגיונים. הוא עכשיו ראש-הממלכה בפולניה. . . .

בעל ה״מכתב״ מכחיש את דבריו של סמיואל, שבערי-השדה מסייעים השלטונות הפולניים לתנועת-החרם על היהודים. לדעתו, מורגשת בזה ביותר יד הקואופיראַטיבים הפולניים, שהולכים ומתרבים. עד כמה שיש ביכלתה של הממשלה לפעול עלרידי הוצאת פקודות וכרוזים, היא משתדלת לעצור בעד החרם; אבל "למעלה מיכלתה של כל ממשלה, תהיה איזו שתהיה, היא – להכריח את אזרחיה לעשות עסקים עם בני־אדם, שהם. האזרחים. אינם רוצים לעשות עסקים עמהם״.

רומבולד דן בהצעותי והמעשיות של סמיואל, ואמר, שהצדק עם סמיואל, הדורש מלוי הסעיף בדבר זכויות-היהודים (הסעיף 93 בחזוה-השלום); אבל גם היהודים צריכים למלא את חובתם לממלכה הפולנית. הוא מסכים לשש ההצעות הראשונות. בנוגע להצעה 9 הוא מחוה דעתו בעדה; ואולם מסופק הוא, אם יביא הדבר לידי תוצאות ממשיות, מפני ש"אף לפני המלחמה, כשלא היה מחסור בחמרים גלמיים, היה מספר הפועלים מקרב היהודים מוגבל מאד". בדבר הצעה 11 מעיר רומבולד, שיש בווארשה באַנק להלואות, שממלא תפקיד באַנק של הממלכה, ואין באַנק זה מבדיל בעסקיו בין יהודים לפולנים. מלבד זה, הנה החוקים השולמים במדינה הם אותם שהיו ברוסיה, ויש רשות ליהודים ליסד להם באנקים כרצונם. בדבר ההצעה האחרונה, למנות מזכיר מיוחד ל-אידיש" במלאכות הברימית בווארשה, מטעים בעל המכתב", שתעודתו של מזכיר זה היתה בעיקרה — השגחה על מלוי הסעיף 93 של אמנת-השלום. מכיון שבעד הטעיפים בדבר זכויות עמי-המעוט ערבה אגודת-העמים. רצוי הדבר אם — אין

נותנים אמון כפולניה, שתגשם סעיף זה — ישאגורת-העמים תשגיח על זה. "אני אמיל דופי — כותב רומכולד — בממשלת הוד-מלכיתי, אם תקח על עצמה לבדה את פתרונה של שאלה זו, מה שיארע אם תעשה הממשלה כהצעתו של סיר סמיוארש סמיואל". על שאר הצעותיו של סמיואל עובר הציר בשתיקה.

בעל־ה.מכתכ" גימר בסניגוריה כללית על מדינת־פולניה. הוא מראה על הפרעות. שהיו בזמן־המעבר אחר שביתת־הנשק, ב הונגריה ובצ'כו־סלובצקיה, ומטעים ביחוד את השחיטות הנוראות באוקריינה, מציג את כל אלה לעימת הפוגרומים בפילניה ובא לידי מסקנה. שבפולניה סכלו היהודים הרבה פחות מבכל ארץ אחרת, ורך לחנם בחרו במדינה זו להאשמותיהם ולמחאותיהם. כריים בהרצאתו, יועץ גם הוא ליהודי־המערב להתחשב בקשי־המצב, שבו נמצאים בני־דתם בפולניה, ולדון בשאלה, איזוהי הדרך המובה ביותר לבוא לעזרתם.

הרושם הכללי של שתי התעודות הרשמיות האחרונות הוא מעציב. יתר על כן:
הוא מדכא. שליחי עם נאור וגדול ראו לפניהם נהרי-דם, ים של צרות וענויים. ראו
אומה שלמה נרדפת בלי חמלה וכלבים משוםים עומדים כל היום לאכלה, — ולא
הביעו את מחאתם והתמרמרותם, לא יצאו בלשון תריפה נגד העם הרודף ולא השתתפו
בצערם של הנרדפים. אפשר היה לקוות, שאם לא את עיקרי הצדק והיושר. לכל
הפחות, את נקודת-המכם הממלכתית יקחו לקנה־מדתם ויראו לפולניה על הסכנה הגדולה
הנשקפת לעתידה ממדיניות של חמם וגזל, יזכירו לה את הכלל הידוע, שכל ממלכה,
שמבדלת בין אזרחיה ומשקעת את כל כחז ברדיפת חלק מהם במקום להתמכר לעניניהממלכה, לפתוחם ולשכלולם, — מרה תהיה אחריתה (ופולניה באמת מעמה את
מעם הלקח הזה אחר=כך במלחמתה בכולשביקים). אולם סיר ה. רומבולד והקפיםין
ריים לא כן עשו. הם פונים בדברי=מוסר לא אל הרוצחים והעושקים, אלא אל הנרצחים
והנעשקים. וכך הם עושים בו בזמן, שהנגישות והרדיפות ביחם אל היהודים הולכית
ונמישכות. כמה אכזריות בדבר!

היתה לפניהם, לפני רומבולד ורייש. תעודה אחת: לנקות מפשע את הממשלה הפולנית. לגול מעליה את האשמה בדבר הפרעות ולחק־היהודים בכלל. תעודה זו היתה להם. כנראה, בבחינת "מחשבה תחלה", ואת מעשיהם פיונו למחשבה זו. נכרמכל שורה ושורה שבהרצאותיהם, שהם נמלכו אך ורק בצד האחד: בבאיד כחם של הפולנים; ולא במתוקנים שבהם, אלא דוקא בגרועים ובמקולקלים שבהם. כוונתם היא לבטל את טענותיו של סמיואל; אכל האיך הם עושים דבר זה! פחות משהם מצדיקים את הממשלה הפולנית הם מאשימים את היהודים. הם מתנפלים בכתביהם על חלק גדול מעמנו בגסית ובאכזריות ומעלילים עליו כל מיני עלילות ושקרים. וכי אין הרצאתו של ריים מעין פיגרום רוחני ביהודי=פולניה?

בפעם המאה נוכחנו לדעת, שאנשים נוצרים, אף הנאורים שבהם, מוחם מלא משפטים קדומים אין מספר בנוגע ליהודים, ולפיכך נקל כל-כך ללמדם את כל התורה האנטישטית "על רגל אחת". ואם עוד נוספים על זה רגשי-הלב (כמו להקפטין רייט) או מגמה ידועה (כמו להציר רומבולד). מקבלים הדברים צורה מחרדת ממש. יוצאת תמונה, שמסתכלים אנו בה ואין אנו מאמינים למראה-עינינו . . .

### הַוְעִיֶּרה הַצִּיוֹנִית בְּלּוֹנְרוֹן.

מאת

## ר"ר יוסף קלוזגר.

I.

הועידה השנתית של ההסתדרות הציונית העולמית, שבאה במקום קונגרס ציוני ושנתוועדה בימי כ"א תמוז – ח' אב. ש"ו (בהפסקה של עשרה ימים בינתים, בשביל עבודת-הועדות). — היא חידה, שקשה למצוא לה פתרון. שבע שנים רצופות לא נתוועדו הציוניים, — ושבע שנים. שבאות כמקום שבעה יובלות. העולם כולי נשתנה, על היהדות בכלל ועל הציוניות בפרט עברו חליפות ותמורות, שנתנו לכל חייהן לכלי הסתעפותם צורה חדשה ומהלך חדש. מן ההכרח הוא, איפוא, שבמשך זמן כז ה יצשברו רעיונות, הרגשות. תכניות של עבודה. והיכן הם כולם ? מפני=מה לא נתגלו בועידה-קונגרם זו ? — ואנשים חדשים הרי גם הם הכרה הם שיקומו בזמן כזה ויבואו לידי גילוי בשנוי־נטיתם ובהלך-מחשבותיהם החדש, ואף אותם לא ראינו-זולת בראַנדיים, לורד רוטשילד וסיר אלפדד מינדי שקמו לציוניות אך כימי-המלחמה האחרונים. ולעומת זה שמענו בועידה זו בקורת קטנונית ומחוסרת-מעוף, מחלוקת לשם שמים ושלא לשם שמים, ששום תביעות חדשות באמת לא תבעה. אלא גרמה עצמות יבשות והתנפלותה על אישיות, שהזקינו בעבודה ציוניתי היתה מרובה מבירור השקפת-העולם, שממנה התביעות נובעות ויוצאות. ואילו היתה ועידה זו מוצאת לה מקום מיד אחר הפסח -- מיד אחר הפרעות בירושלים. שנראות היו לרבים כסוף כל התקוות הציוניות החרשותי - אף אז היה יחס כזה להתעורות של ההסתררות הציונית מעיד על קשנות-מוחין, אכל היה מובן. הלב המר מבקש על מי לשפוך את חמתו ומוצא את המנהיגים האחראיים, אף־על־פי שהַם אשמים בדבר לא יותר מן הסבה החיצונית האחרונה. ואולם לאחר פאן-רימו ומנויו של סמיואל הרי אפשר היה לצפות ליחם אחר. רוח של חג היה צריך ללבוש את הנועדים בפעם הראשונה לאחר המלחמה, ועלית-הנשמה, שבאה ברגעים גדולים לאומה ולתנועה, צריכה היתה לשטוף ולהדיח ולמֶבֶק את כל הקטנות ואת כל המרירות ואת כל הנגוד האישי שכנפש החוגגת, הצוהלת יְרַנָה. ולמה כאה אחרת ממה שאפשר היה לצפות ? פתרון החידה הנפלאה כלול בשתי מלים: המלחמה והפרעות.

יסורים ממרקים עוונותיו של אדם" — לא, לא תמיד. פעמים שהיסורים מדַּבְאים

ומדהימים כל-כך, עד שהם מביאים לידי בלבול ומירוף דעת. ואז אינם ממהרים כלל

וכלל, כמו שחשבו א רים מו' מצד אחד וחכמינו בכל הדורות מצד אחר, אלא
להפך: משחיתים את הנפש עם הבשר, מאבדים את צלילות-הרוח ומשמשמים את
המוח. אנדרלמוסיה באה לעולם-הרוח כמו לעולם המדיני והכלכלי. הפרעות מביאות
לידי פראות ומכאן — המלת כל האשמה על המנהיגים. אי הבנת המצב, אי-הכרת-תודה על מה שהושג כמעם שלא בדרך המבע, — באחת: ירידת הרוח במקים עלית הנשמה...

וכהשפעתן של המלחמה והפרעות שאחריה על התביעות המדיניות והמעשיות של הועידה. כך השפעתן של הירדה הכללית במצב הכלכלי והרוחני של העולם כולו לתגבורת התנועה הסוציאליסטית בעולם על היחם אַל. הלשון יעברית. שנתגלה בועידה זו.

להיהודים היושבים בארץ-ישראל אין אף מושג קל מהשפעת הסיציאַליסמוס בכל צורותיו על היחם השלילי להלשון העברית והיחם החיובי אל הז'אַרגין. כל הפרו= גראַמה הלאומית של כל המפלגות הסוציאַליסטיות בישראל בכל הארצות שבעולם, וולת ארץ-ישראל. נכללת במלה אחת: הז'פרגון. הז'פרגון בא במקום הדת הישראלית, במקום דרכי בחיים הישראליות, במקום ידיעת דברי ימי-ישראל, במקום חכמת-ישראל. במקום כל היצירות הלאומיותי הדתיות והחולוניות, שלנו. הז'אַרגון -- זהו הסעיה האחד והמיוחד בפרוגראַמה הלאומית של כל מי שאינו ציוני ואינו מתבולל גמור; ויש גם ציוניים הרבה ומתבוללים גמורים לא מעט. שהז'אַרגון הוא עיקר בפרו-גראמה שלהם. וכל זה פועל, מוכרח לפעול, מדעת ושלא מדעת. ולפיכך אנו רואים אף בועידה הציונית תביעה נמרצה לדבר איריש' במקום עברית". זולת אחדים מחברי ה-מזרחי יםר דוד : לין לא עמד בנסיון אף אחד. לא רק ווייצמאון, אלא אפילו סוקולוב, הסופר העברי המפורסם, הוכרח לדבר ז'אַרגון. נאום=הנעילה, היותר חגיגי והיותר מומם-רוח בכל הקונגרסים והועידות, נגאם בז'אַרגון על-ידו. אפילו ד"ר מו סינזון הוכרה לדבר ז'אַרגון. ואימתי ? — בשעת הווכוחים על התרבות העברית! ואוסיש קין הקנאי לעכרית, שהרצה בעברית את הרצאתו היותר חשובהי שהשיב בעברית . את תשובתו הראשונה והמפורטת שהיה היחידי שדבר עברית בשעת אספת-העם הגרולה של כ"ו תמוז (י"ב יולי) בהשתתפותם של באַ לפור ורוברם סֵםיל אפילו אוסישקין הוכרח להשיב פעם אחת בו'אַרגון האשכנזי. כמה גדול היה הלחץ מצד הרוח השולט עכשיו בישראל אם אף ועידה ציונית נהגה כך! -- זהו דבר כל-כך מעציב. עד שקשה להעריכו יותר מערכו. ודבר סימפטומטי בשביל ההגירה הבאה.

568

אנו, בארץ־ישראל, שקטים בנדון זה יותר מדאי. ניאה לנו, שהנצחון של הלשון העברית שלם הוא ואין שום סכנה נשקפת לה. ועל־כן נחלשה קנאתנו לעברית. זוהי מעות נסה! מעולם לא היתה הסכנה גדולה כבימינו. עוד מעט וישטוף את הארץ גל של לשונות זרות. והז'אַרגון האשכנזי בראשן. והאי הקטן של דוברי־עברית צריך להיות סלע בלב-ים כדי שלא יסחף על אילנותיו הצעירים וציציו יופרחיו הרכים.

במקום נשמות מטוהרות ורצונות מאוששים ומחוסמים כברזל על=ידי היסורים והפרעות יש לנו עכשיו בגלות המון נשמות מרוסקות ורצוצות ורצונות מרוככים ומקולשים על=ידי הרדיפות מצד אחד. על=ידי הזרמים הסוציאַל סטיים הקיצונים מצד שני ועל-ידי הירידה הכלכלית והרוחנית מצד שלישי. ובמקום עמידה=על=הדעת בשאלת הלשון הלאומית, בלא פשרות והרכנות-ראש לכל צד, יש לנו עכשיו בגלות ז'אַרגוניסטים ואידישיסטים בלא מחצה. לשליש ולרביע, שאפישר מסוכנים הם לנו יותר מן האידישיסטים השלמים, שבלא שום ספק ימהרו לבוא אחריהם לארצנו וישתמשו בהם לתכליתם.

זאת התורה, שהורתה לנו הועידה הציונית בלונדון. לחנם חשבנו, כי צרה תרומם גוי. הצרה, צרת-היהודים בצורותיה הנוראות של עכשיו, מַרְבֶּדָּת את מעוף-הגאולה כנמל-חול על כנפי-נשר. ועוד מלחמה ארוכה וקשה לנו עם הגלות בפרצופה החדש: זו הציוניות, שמתעמפת במלית של ראַדיקאַליות וריבולוציוניות, ובאמת אין היא אלא שאיפה חדשה לחצאיות והסתגלות לרוחות המנשבות בעולם כיום הזה. רוחות, שאינן ציוניות ואף יהודיות-אנושיות אינן

#### II.

כמעם חודש עבר מיום שנסתיימה הועידה. וכבר אפשר לנו — וחייבים אנו היות אוביקשיביים ביחוסנו אליה. אין לשכוח, שכמעם כל הקונגרסים הציוניים היו מלאים מחלוקות וקטטות ופולמום אישי. ואין לשכוחי שרוב הקונגרסים היו משאירים מתחלה רושם לא-נעים — רושם של דבורים בל בד ושל ריקנות פנימית. ואף מתחלה רושם לא-נעים — רושם של דבורים בל בד ושל הקונגרסים — אף הבלתי-מוצלחים ביותר — היו מצעידים קדימה את התנועה ואת האומה. ושתי סבות בדבר ראשית, סוף-סוף ה"שכל הקכוצי" יש לו מעלותיו של וי אם דברי-הבקורת" אינם מוצלחים. ההחלטות המעשיות ביובן מושכלות הן. ושנית, הנאומים העיקריים — של הרצלי של נורדויי של גאסטר, של סוקילוב (יבקונגרסים הראשונים — של בירנבוים ושל זננוויל) — היו נותנים מזון לרוח; והרוח הוא שפותח גם את צרורות-הכסף לאחר שהוא קונה נפשות. הדבר האחרון, לצערנו הגדול, היה חסר בועידה זו. הנשמה היתה חסרה. בולמום של "מעשיות". שהביאו האמריקנים עמהם אחז את חברי הועידה, היתה חסרה. בולמום של "מעשיות". בדבור לאין סוף ובשנאה לכל רעיון נאצל. אף היתם שוקולוב וויצמאן, דברני-הקונגרם מאָז יוצרי-רעיונות. סיסמות ו"דבורים מפוצצים" הפעם דרשו דרשות שכמעם לא היה בהן מן החדוש הרעיוני ולא כלום. זהו לקוי הפעם דרשו דרשות שכמעם לא היה בהן מן החדוש הרעיוני ולא כלום. זהו לקוי

גדול, שכבר העירותי עליו במאמרי הקודם 1).

ואולם מה שנוגע להחלטות המעשיות. הנה לא כולן החשיאו את המטרה.

המש פרובלימות חשובות עמדו לפני הועידה הציונית בלונדון: שאלת־ה עליה, שאלת-ה הכספים שאלת-ה תרבות ושאלת-ה הנהגה.

את שאלת=ה עלי ה לא תפסה הועידה בטליא=הקפה. היא לא הכירה בכל קשיה. בכל כובד-האחריות. שהיא מטלת על ההסתדרות הציונית. היותר מעשית בשאלה זו היתה הרצאתו של א. מ. או סישקין, שעשה חשבון, שאם יהיו לנו כך וכך כספים (4,000,000 לי"מ) אפשר יהיה לישב 30,000 איש בשנה הבאה. החשבון -- חשבון-צדק הוא, אלא שאף הוא אינו חושש לאלפי מיני המעצורים, שיש בעליה רחבה. אין העליה שאלת = הכסף בלבד. יש כאן אלפי שאלות אחרות. ש הן תהיינה מכריעות כשעת הרגירה הרחבה. בכסף הרבה אפשר להרבות מקבלי-הלוקה חדשים או אף לגרום לכך, שיכנסו שלשים אלף בפתח : אחר ויצאו עשרים ושמונת אלפים בפתח אחר. בדבר זה הכל מרמים את עצמם מנורדוי שמדבר על עלית הצי-מיליון. עד ווייצמאן ואוסישקין, שמדברים על ישוב של 30,000 -- 50,000 בשנה, ועד ה״פועל רצעיר" ואחדות-העבודה"י שתובעים "עליה בלתי־מוגבלת". ארצנו שוממה -- כלומר, חולה היא. ולחולה צריך לרגריל את כח-הקבול שלו לאט־לאט ומעש־מעט. אם כדי להבריא את החולה נלעיטהו יורה של נזיד בפעם אחת -- נמית אותו. אם עכשיו אין לנו אפשרות לסדר בחודש מאה אנשים חדשים. שבאו לארץ-ישראל בריאים ומוכשרים לעבודה וחרוצים מאדי אין זה רק מפני שאין לנו התקציבים" ככל הדרוש. האמונה בהתקציבים", שנעשו לנו כעין פְּמיש ר'ל, גדולה בתוכנו יותר מדאי. פזיזות בעניני-העליה, אפילו עם תקציבים גדולים, יכולה להביא או לידי חלוקה או לידי קאַמאַסטרופה. צריכה תכנית מעובדת לכל פרטיה, צריכה זהירות מרובה. — וקידם כל חלילה לנו לרמות את עצמנו. גם חומר-האדם שבארצות-הגולה. גם מצבם החמרי של אחינו בכל מקום שיש אוכלוסים יהודיים מרובים (חוץ מא מריקה, שאפשר תחן כסף. אבל לא אוכלוסים מרובים), אינם מתירים לקוות לעליה רחבה תיכף ומיד. אמת הדבר, יצירת רוב יהודי בארץ היא לנו שאלת החיים והמות. אבל אם נכין בסיס להרבה על-ידי מעש אנו מקרבים יצירתו של רוב כזה. ואם נתחיל מהרבה אפשר שממנו ישאר אחר-כך רק מעם מן המעט... יש דרך ארוכה וקצרה ויש דרך קצרה וארוכה -- חלילה לנו לבחור בדרך האחרונה ולעמוד בפני גדר או כותל... את כל אלה לא הכיר אף אחד מן המדברים על העליה. קלה היא בעיניהם מפני שהיא נראית כשאלת-הכסף בלבד. ומי יתן ומקלות" זו לא תביא לידי קושי. שבתנאים של עכשיו אי-אפשר יהא לנו

<sup>1)</sup> עיין; "יום-גרולות" ב"השלח". הכרך הנוכחי. החוברת הקודמת (למעלה. עמ 470–471).

להתגבר עליו. ואז תוכרח אנגליה, יוכרח נציבנו העליון, בכל התמכרותו לענין הגדול של בית לאומי, להגביל את העליה יותר מן הרצוי לנו — — —

- השאלה השניה היא שאלת= הקרקע. כאן התלקחה המלחמה היותר קשה והפטם מלחמה לשמ שמים. באי־כחן של מפלגות-הפועלים דרשו אסור קנית קרקעות על־ידי פרטים לגמרו ושאר החברים, ואדולף ביהם - אדם בעל דעות ראַ־ דיקאליות – בראשם, דרשו, אמנם, שהפוליטיקה הקרקעית שלנו תהא מכוונת כלפי הלאמת-הקרקע, אבל אין לאסור גם על יחידים. שיקני קרקעות בארץ-ישראל. אלא שצריך להגביל את הספסרות. בכל לשון של המעמה המעימו ביהם וחבריו. שאף הם נושים לפרינציפיון, שה.קרקעי שעליו נכנה הישוב העברי, צריך להיות קנינו של העם העברי". ובאמת, אם אין אנו רוצים לעשות את כל דברינו על החברה חרשה' ועל "איריאלי=הנביאים" פלסתר, אי־אפשר שלא נשאף להלאמת הארץי שאליה כבר שואפות התקנות העתיקות של שמיטה ויובל, ואפילו לקט, שכחה ופאה ומצות-הענקה. ואולם במצב של עכשיו כל עוד שהאנגלי והערבי ושאר האומות מתירים מכירת קרקע ליחידים וקניתם וכל עוד שאין אפילו תקוה קלה, שהקרן-הקייםת תקבץ את הסכומים העצומים. שיש בהם הכרח לגאולת הקרקעות ולעבודם על-ידי קבוצות וכיוצא בזה, חטא הוא לנעול דלת בפני גואלי הארץ מן העשירים היחידים. ותהא אפילו סכנה מרובה. שהם יעבדו עבודה זרה". בסכנה זו יכולים אנו ל ה ל חם; אבל כשהאדמה תעבור לזרים — אפילו ד ע ה אסור יהא לנו לחוות בנוגע למעשיהם של אלו... כל מה שטענו החברים של "אחרות-העבודה", "הפועל הצעיר" ו.צעירי ציון". הרבה מן האמת היה בו ; אבל הרי מתנגדיהם אף לא הכחישו את הצורך בהלאמה ואת סכנות הספסרות וה"עכודה הזרה". ואף-על-פייכן ההחלמה, שנתקבלה על-ידי הרוב, שאין לאסור קנית קרקעות על יחידים. אלא שההסתדרות תומכת רק באלה שעובדים בעצמם את האדמה (תקונו של מר קאַפּ לאַן). נכונה היא- חברים של "אחדות-העבודה" ושל היפועל הצעיר" מצאו לנכון להכריז, שזוהי "פולישיקה אנשיציונית" ואפילו "בגידה בציוניות". אבלי אם נעיין, בדברי נמצא. שההפך מזה היא האמת. לא שני עיקרים עמדו כאן זה לעומת זה: העיקר הסוציאליסטי והעיקר הקא= פיטאליסטי ; אלא היתה כאן שאלה יותר עטוקה: אם יש להשליט בציוניות את - אחר עיקר של עיקר להגשמתו של עיקר אחר הפרימאט הציוני או הציוני או הציוניות אינה אלא אמצעי העיקר הסוציאליסטי. אם אדס הוא ציוני ראוי לשם זה, — ויהא בהשקפותיו הכלליות סוציאַליסטן גמור, קיצוני. — מו כרח הוא לומר לעצמו: הציוניות צריכה להתגשם בהקדם ואם אי־אפשר לעת-עתה בדרך הסוציאַליות, יהא זה בדרך הבורגנותי – ובלבד שתתגשם שעה אחת קודם שיתחזקו אחרים ובלבד שלא נגעול דלת בפני שום כחות לאומיים. ובלבד שלא תהפך נחלתנו לזרים. והסוציאליסמים הציוניים איגם אומרים כך: הם משלישים את הפרימא ש הסוציא ליסטי בציוניות. מושב שתתעכב גאולת=

הארץ — ובלבד שלא יסבול העיקר הסוציאַליסטי. מי שאינו סוציאליסטן אין לו חלק ונחלה בארץ. ובזה דומים הסוציאליסטים העבריים לה-מזרחיים כשתי מפות-מים: אף ה-מזרחיים אינם מודים בפרימאט של הציוניות; במקומו בא הפרי מאט של הדת. אם לא תהא חציוניות בתית מושב שלא תהיה כלל. הועידה הציונית בלונדון אם לא תהא חציוניות שהציוניות משמשת להן רק אמצעי ואינה להן עליונה על כל התביעות והדרישות האחרות. ובזה הלכה בדרך הנכונה, דרך הציוניות השלמה.

-- החדוש הגדול, שחדשה הועירה הציונית כלונדון, היה כשאלה השלישית בשאלת= הכספים. הצעותיהם של ניידיץ וזל אטופולסקי בדבר קרן-היסוד, שנתבססו על המעשר, שיפרוש כל עם-ישואל, לוקחות לב. כל מקום שמהדשים מוסד עברי היסטורי לתכלית חדשה יש תקוה, שהמוסד הישן-החדש ימצא לו הד בלבכות. דברי שהעבר והעתיד נתלכדו בו והרומאנטיקה והריאליות הולכות בו שלובות-זרוע, מדבר אל הלב ומתקבל על הדעת של המוני-ישראל. זלאטופולסקי הזכיר את ערך המעשר בימי רבינו גרשום מאור-הגול הי שתקן, שהמועם, ואפילו היחיד, יכול לכוף את הרוב על המעשר. ואת העלאת המעשר לכ"ה אחוזים בימי גזרת ת"ח ות"מ, — מה שהציל מכליה את הנמלמים ממות. כל זה אי=אפשר שלא ישפיע על הצבור העברי. אבל במה דברים אמורים? -- אם לא נרמה את עצמנו ולא נשליך על המעשר את כל תקותנו בנוגע לכספים העצומים, הנצרכים לבנין הגדול והחדש תיכף ומיד, אפילו לשם עליה מוגבלת. מוסר חדש-ישן כזה דורש זמן מרובה עד שישוב לתחיה וישתרש בחיים. אם נדע להשרישו מעמ-מעמ, מובמחני, שימים יבואו והוא יכנים לנו מיליונים בכל שנה ושנה. אבל בזמן הראשון, לצערנו, אין לצפות מסנו לגדולות. והרי לסכומים היותר עצומים אנו צריכים דוקא בזמן הראשון. ולזה לא שמה הועדה הפינאנסית את לבה כלל מפני שהיתה שקועה ברעיון היפה, היפה באמח, אבל ברעיון. שצריך הוא לצמוח ולגדול ואך לאחר זמן

השאלה הרכיעית היתה שאלת-התרבות (שנצטמצמה לצערנוי כמעם בחנוך בלבד). למרות התנגדותם של האמריקנים שדרשו, שהועידה תעסוק רק בעניני ארץ=
ישראל בלבד, הכניסה הועידה — באיזו פעם אחר הקונגרס החמישי? — גם את עבודת
התרבות בחוץ-לארץ לתוך הפרוגראמה הציונית; ואת התקציב של ועד=החנוך בארץ=ישראל
קבלה כמעם בלא שנויים — תקציב גדול בערך לעומת מה שהיה בשנה שעברה,
תקציב מתאים להוצאות המרובות הכרוכות ב״הלאמת=העולים". שבוודאי יהיו בהם
תאדישיםטים שלא מדעת" במספר עצום, ואפשר — אף האידישיםטים=מדעת לא=מעט.
כפי הנראה היה יסוד ידוע להאחד=העם" לקרוא "קריאת=בינתים" זו. שהגם עכשיו
הוא משיג את הציוניות רק בתור פתרון לאומי או רוחני". למרות מה שאפילו בישיבה שדנה על החנוך, הוכרחו עברים גמורים כד"ר מום ניון לדבר ז'ארגון, כאמור, הרגישו

, העיקרים בציוניות שעבודת-התרבות היא עיקר כל העיקרים בציוניות ודוקא אל תקציבו של ועד-החנוך התיחסה יחס נאה ביותר. – ומקים בראיש כל חהחלשות בדבר החנוך תופסות ההחלטות בדבר פתיחת האוניברסיטה העברית בירושלים. הועדה, שבראשה עמד הד"ר פוזנאַנסקי, הכירה בדבר, שלא תוְלד אוניברסיטה בפעם אחת. והחליטה. שצריך לפתוח מוסדות -חקירה ל פיסיק ה. בָםיה ומיקרוביאולוגיה, מחלקה לחכמת-ישראל ולחכמת= הקדם ומוסר לחקירת הלשון העברית". בזה החליטה, ראשית, שהאוניבר סיטה אינה נוצרת, אלא מָחְהַן ה, ושניח, שמשפט אחר בה למדעים כלליים ולמדעים עכריים מיוחדים. כל זה נכון. ונכונה היא בוודאי גם ההחלטה, ש-בכל מה שנוגע להאוניברסיטה מוטלת החובה על ההנהגה לראוג, קודם כל, לאיכות המדעית של המוסדים, בלי לוותר כל-שהוא לא לשם חסכון ולא לשם חפזון". בוודא' ובוודאי באוניברסיטה האיכות עיקר ולא הכמות וחלילה לנו לשים לב ל"חסכון" בדבר הגדול הזה. ואולם המלים "ולא לשם חפזון" יכולות לתת מקום לדחית פתיחתה של האוניברסיטה. לצערנו. ה״חפזון״ הכרחי ה וא במצבנו המיוחד בארץ. כבר התאוננו רבים בועידה הלונדונית עצמה, שצעירים למאות -- מבחר הכחות הצעירים באמת---עזבוי עוזבים ועומדים לעזוב את הארץ מפני שאין בה מקום להשתלם. אם שוב הדבר. שבולמוס-ה.השתלמות" אחז את צעירנו. ואם לא-את העובדה אין לשנות. מה תוצאותיה של "הגירה מהופכת" זו ללונדון ולניו-יורק -יודעים הכל. הרבה מצעירינו המעולים אוכדים בארצות הנכריות והרבה מאלה, ששבים משם לארץ=ישראל, ספונים הם שלא מדעת רוח זרה. ישעכשיו --בימי שלטונה של הלשון האַנגלית בארץ – יכולה היא להעשות מסוכנת לנו. רק החשת פתיחתה של האוניברסימה העברית יכולה לשים קץ לייהגירה מהופכת" זו. על החזוקי שימצאו באוניברסיטה עברית לשוננו הלאומית ואידיאלינו הלאומיים, שאוניברסיטה כזו תשמש להם מרכז, ובכלל, מבחר צעירינו, נושאי האידיאלים המדיניים והרוחניים שלנו, אין להרבות דברים. אכל אף לישוב תהא האוניברסיטה לישועה גדולה. אם הגימנסיה גרמה למאות משפחות שיתישבו בארץ תגרום האוניברסיטה לכך לא לפי-משפחות. כל השעמים האלה מכריחים אותנו להחלים, שאם גנוותר כל-שהוא" בפתיחת האוניר ברסימה "לשם חפזון", יצא הפסרנו בשכרנו. כמה שנמתין, לא יהיו לנו פרופיסורים גדולים וביחד עם זה יודעים לקרוא שעורים בעברית כהוגן. אם הפרופיסור היותר גדול יגמגם את שעוריו בעברית משובשת ורצוצה, לא יפעל על שומעיו. ואם 'קרא בלשון זרה, — הרי אנו יוצרים "פריצירֶנט" מסוכן, שיביא לנו "ככיה לדורות". צריך, איפוא, להתחיל בכחות העבריים המדעיים. שכבר הם מצויים בתוכנו ושרורשים השלמה. ואולם חושבני, שהשלמה זו תבוא לא על-ידי השתלמות מבחוץ. אלא ע"י השתלמות מבפנים: הכל יתוקן וישופר בתוך בְּהַלֵּי האוניברםישה

גופה. וככן כל שעה של המתנה היא הוצאת כחות צעירים לבטלה ואבוד זמן והשפעה. השאלה החמישית היתה שאלת = ההסת דרות. זהו החדוש הגדול השני של הועידה הציונית בלונדון. הד'ר האַ נשקה הפליאנו ושמחנו בהודעתוי שה הסתדרות הציונית מונה עכשיו יותר ממיליון חברים מאורגנים"; וכך הדבר בומן שאין אפשרות להתארגן לכל מליוני היהודים שברוסיה ואוקריינה. הסתדרות ברולה כזו דורשת משמר חדש. והתעודות הגדולות לאין שעור. שיש לה עכשיו בבנין= הארץ ובהכשרת-העם, עושות את מצבה של ההנהגה קשה ביותר. ולפיכך החליטו חברי הועד-הפועל, הגדול והמצומצם להתפטר, כדי שתהא אפשרות לועידה לעשות ריאורגאַניזאַציה גמורה של. ההנהגה וההנהלה (זכות שיש על-פי ספר=התקנות של ההסתדרות הציונית אך לקונגרם בלבד). בראש ההסתדרות הועמדה הנהגה עליונה של שלשה: לואים ברצַנדיים, ד"ר חיים ווייצמצון, נחום סוקולוב-שלשת אלה ממנים את ראשי הדיפאַרממנטים השונים באשוּרו של הועד-הפועל הגדול. וער-פועל גדול זה מתרחב ולתוכו נבחרים חברים: א) על פי רשימה כללית; ב) על-פי הצעת הפידיראַציות והפראַקציות. מפני-כן עלה מספרם של חברי הועד-הפועל הגדול עד 83. זהו מספר עצום של בני-אדם שונים ומשונים, שהם, אמנם, באי-כחם של כל הזרמים והסיעות בציוניות; אבל עבודה מעשית כמעש אי-אפשר לעבוד בחבורה גדולה כזו, והלואי שלא תהיה היתמנות לועד־הפועל הגדול "עליה" בלבד . • • • ראוי להזכיר עוד את המוסד החדש לגמרו: "ועד-הנאמנים", שאין הוא ,קומיםיה של רואי=חשבון" בלבר, שהרי הוא "קיצב גם את הסכומים הנצרכים למשרות וצרכים שונים". לועד כזה, שבראשו עומדים אנשים מפורסמים כסיר אלפרד מונד (מי שהיה מיניסשר באנגליה), לורד רוששילדוברנהאַרד פלֵכסנר. יכול להיות תפקיד גדול בימים הבאים; וכבר נבחרו שנים ממנו (הלורד רומשילד ופלכסנר) לחברי המועצה של הבאַנק הלאומי. וראוי לציין, שבישיבה הראשונה של הועד=הפועל הגדול, שבה נבחר הלורד רוששילד לנשיא=הועד והפרופ' ווארבורג ול. מוצקין לסגניו ושבה נתפטרו גורדוי, סיקר וקורט בלומנפלד מן הועד-הפועל הגדול, כבר נכחרו א. מ. אוםישקין, יוליום סימון ונחמיה די לימה לחברי הועד - הפועל המצומצם. באופן . ישהעבודה המעשית בארץ-ישראל תשאר בידי אוסישקין, עניני-הכספים יהיו בידי שהעבודה המעשית בארץ-ישראל סימון ועניני הקדן=הקיימת — בידי די לימה. אם אין כל האותות מתעים. תהא למשפר חדש ומורכב זה של ההכתדרות הציונית השפעה עצומה על כל מהלך-התנועה. לסוף יש להזכיר עוד החלשה חשובה אחת: להקהיל קונגרם יהודי= עולםי על יסורות דימוקראַטיים שיעסוק בכל שאלות-האומה כולן. מובן מאליות שההחלטה נתכוונה, קודם כל. להתעסקותו של קונגרם זו בבנין הבית הלאומי בארץ־ ישראל. וזה בא מתוך החשש, שכחותיהם של הציוניים לא יספיקו לכך. החשש

נכון הוא; אבל כלום לא גדול ממנו הוא החשש למסור את בניננו הלאומי היותר יקר בידי בני-אדם. שאפילו סאן = רימו ומנויו של סמיואל לא עוררום להתחבר אלינו? ------

וכך אנו רואים, שאם רעיונות חדשים לא הכניסה הועידה הציונית בלונדון, אם דחתה אותנו מעליה בווכוחיה הריקים ובאָפני-פולמוסה הבלתי־נאים, הנה הרבה מהחלפותיה יש להן ערך מרובה ושני חדושיה—קרן-היסוד ומשמר-ההנהגה החדש—יש להם עתיד גדול. גם אנשים חדשים מצאה במקצת: בראנדיים, לורד רומשילד, סיר אַלפרד מונד, ועוד. ברבות הימים ישָּכח כל הדוחה והשלילי שבה וישאר כל המושך והחיובי שהביאה עמה לעולמה של התנועה. כך דרכה של תנועה בריאה ומלאת-חיים: היא קולמת את הגרעין ופולמת את הקליפה ופעמים שהרע כהמוב משמש למובתה ולהנאתה: רק את הנידון למיתה ממית הרע, ואולם להחי ומלא-הליח נעשה הרע אותו המלאך הרע-המוב כאחד, שמַבֶּה אותי, ועל-ידי ה כ אות יו עצמו הוא אומר לו: גַּדְל !

ותנועתנו היה היא ובניננו הלאומי ילך ויגדל למרות כל אם רק לא נבוא להחיש את גידולו על־ידי שנויים ראָדיקאַליים ברוח אמרקני...

ירושלים, בי אלול תר"פ.



# בָּדְבַר הַמַּתְּכוֹת וְהַמַּחֲצָכִים שֶבְּאֶרֶץ־יִשְׂרָאֵלֿ.

# מאת, ר"ר א.י. בראַבר.

ספרותנו, שהיא עשירה כל-כך ביצירות מעולם-הדמיון, בספורים עוסקים בחטומים בנפשות מטורפות לגמרן או למחצה, בשירים היפרמודרגיים ובמאמרים פותרים את כל השאלות הלאומיות, החברותיות והכלכליות בבקיאות ובכשחון של מתקני=עולם מנוסים במלאכה זו, עניה היא בחקירות על מבע-ארצנו ועל האפשרויות הכלכליות שבה. ולפיכך תחזיק נא ספרותנו שובה ל.השלח", שפנה מקום למאמר חשוב מצד נושאו על "המתכות והמחצבים בארץ-ישראל" לד"ר מ. זאַגורודסקי 1).

ערך המתכות והמחצבים בחיי-הכלכלה של כל ארץ ידוע וברור למדי. וכדאי הוא בלי ספק, שכל אחד ממשכילי=עמנו יִדע מה יש לנו לקוות בנידון זה מאדמת

והנה, לכאורה מאמר על העושר הממון בחיק-האדמה ענין הוא לבעל-מקצוע, כלומר, למהנדם מחצבי ולא לגיאולוגי אפילו כשהוא מומחה. ובפרט לא למי שחורת הארץ היא לו למוד צדדי כגון לחקלאי או לגיאוגראף. אבל מאחר שאין לנו עוד בארץ בעל-מקצוע במלוא מובן-המלה, מחויבי-תודה אנו להאוגרונום ד"ר זאגורודסקי. שטרח ועמל לזכות את הרבים במאמר, שקשה כל-כך לפרשו הן מצד תכנו והן מצד הלשון. על היצירות הלשוניות שבמאמר זה איני רשאי לדון: זהו ענין לבלשנים היותר העות הרכה, ואת היותר שלי להעיר הערות הרכה, ואת היותר חשובות שבהן אביא בזה. אמנם. לא משֶׁלי הן; מתוך הספרות שאבתי אותן, לרגלי עבודה מדעית אחרת בחוץ-לארץ. עד היום אין, לצערנו. בארץ-ישראל אף ספריה אחת מקצועית לידיעת ארץ-ישראלי מלבד הספריות של החוקרים הארכיאולוגים. ולפיכך היה מחברנו מחוסר-ספרים ונכשל בידיעות נושנות. ומאחר שהמאמר ב"השלח" בלי ספק ישמש זמן מרובה מקור ראשון לקוראים עבריים בשאלה חשובה זו, מצאתי לנכו, למלאות את החסר במאמרו של המחבר הנכבד.

ההקדמה הגיאולוגית שבראש המאמר נותנת מקום לשעות. ארצנו מתחלקת לארבע רצועות ארוכות מקבילות זו לזו: שפלת־החוף. רמת־המערב שקע-הירדן ורמת־ המזרח. לא יתכן, איפוא, לומר, ש"ארצנו היא חלק מן ההרים הנמשכים מן הטוירום עד הסיני". יותר נכון לומר: ארץ-ישראל היא חלק ממנלת ערב-סוריה, המשך מן המכלה

<sup>.235 - 228 .50 - 45</sup> עיין "חשלח", הכרך הנוכחי, עם י 45 - 50.

האפריקנית הגדולה עם שכבותיה המאוזנות, שהיא נפרדת ממנה על-ידי שבר בסוף התור השלישוני-

גם החלוקה הגיאולוגית של ד'ר זאַגורודסקי אינה מדויקת. הלא לקוראים הדיוטים לגמרם בגיאולוגיה הוא מתכון, ולהם צריך להסביר, שבתקופה הקדמונית או האַרכאית אין עוד בעלי-חיים על האדמה ושבתקופות הבאות נשארו בשכבות שרידים מהם. ועל-פיהם אנו מבחינים שלש תקופות גדולות בתולדות קרום-האדמה: העתיקה הבינונית והחדשה. בכל תקופה יש תורים ידועים, שמתאימים לזמן-התפשמותם של בעלי-חיים ידועים, ובתוך כל תור יש גילים ובגילים יש עדנים. אפשר להשתמש בשמות אחרים לקביעת הזמנים הגיאולוגיים, אבל אסור להשתמש במושג 'תקופה" בשביל ה"אַרכאיקום". לפי המונחים, שהשתמשתי אני בהם, יש בתקופת-הבינים תור-הקרמון, האחרון בתקופה זו, ובו ארבעה גילים: אבן-חול הנובית. ציניקו מור-הקרמון, האחרון בתקופה זו, ובו ארבעה גילים: אבן-חול הנובית. ציניקו מורן נינון שתי הרמות שבארץ-ישראל שייכות ברובן לתור זה. הגיל הראשון תופם רק מקום מצומצם על-יד ים - המל ח ובעמקי הנהרות במו אבי בעמון ובגל עד.

התקופה החדשה כוללת שני תורים: השלישוני והרביעוני, מן הגיל הראשון של התור השלישוני שנקרא איאוקין, יש בארצנו רק שרידים מועשים. שמצטיינים באי=פריָהָם, כגון הר ה ג ל ב ו ע והר עיב ל, וכן יש לנו רצועות מן הגיל היותר צעיר שבו. הוא הפליסטוקין, לרגלי הרמה המערבית, ביחוד ב דרום.

המחבר אומר: "והנה מתקופת הכלח (הקדמונית), מן התקופה העתיקה ומתקופת הבינים מן היצירות הבכירות שלה — סלעי־גכישים". הוא מונה שלש תקופות ולסוף הוא אומר: "מן היצירות הבכורות שלה"; והקירא לא יבין לאיזו תקופה נתכון. ולפיכך אעיר: הופעת המתכות והמחצבים קשורה בתנאים הנמצאים רק בתורים וגילים ידועים. עשירים במתכות הם ביחוד תורים וגילים אהדים מן התקופה העתיקה. תור אחד עשיר ביחוד בפחם ונקרא בישביל זה תור = הפחם או קארבון.

שכבות התקופה הינתיקה מתור ה"קאמבריום" (על שם ההרים הקאמבריים במדינת א ו אֶל ם שבברימניה) נטצאות בקצה ים-המלח -הדרומי-מזרחי וממזרח לעמק-הערבה. בשכבות הללו יש גידי נחושת ועופרת. בימים קדמונים. ביחוד בימי הביזאנטינים, חצבו נחושת בסביבת פוּנון. גם בלבנון מצאו נחושת.

את השנויים, שנתהוו כ"קרום אדמת ארצנו בתקופה השלישונית" (צ"ל בדילוביום המוקדם") מיחס ד'ר ז. "לרעידות ולזרטות (\$) מבטן האדמה". ולא יתכן לומר כך.

הוְעָה אינה גורם לשנויים, אלא מלוה היא את התפֻּרְקוּת הַשְּּכְנוֹת ואח הְּגָתקן ממקומן. הסבה היא התכווצות הגרעין של האדמה. עד שלבוש הקרום שעליו נעשה גדול יותר מדאי בשבילו והוא שוקע. מתפרק או מתקמש.

עם ק = יז ר ע א ל נוצר על "די שברי "הרוחב, וכן עם ק = ז ב ו ל ון המקביל לו.

על - ידי הזועות נגלו, לפי בעל - המאמר, במקומות אחדים שכבית תחתוניות שונות (האבן
הגובית במזרח-הירדן ושכבית הזינון והטורון). משפט קצר זה דורש כמה וכמה הוספות
חשובות: ראשית, סדר השכבות, כפי שהזכרתי. הוא: אכן "החול הגובית —. צינומן,
מורון זוינון, ויש מוקדם ומאוחר בגאולוגיה. שנית, האבן הגובית מופיעה, אמנם, רק
בעבר = הירדן המזרהי, אבל גם שלשת הגילים המאוחרים מגולים שם; והם מגולים לא
בעקומות אחדים", אלא רוב אדמת "ארצנו בנויה משכבות אלו. אמנם, על שתי השכבות
הקדומות שבקרטון אפשר לומר, שנגלו בעקבות הפעולות הפנימיות, השברים, ועוד;
אבל שתי השכבית העליונות נגלו גם בלא זה. ידוע, שהמים העליונים שוחקים את
הסלעים, שנוי בהחום מפרקים אותם לאכנים ולחצץ, והרוח נושאת את האבק הרחק
ממקום = התהוותו. שחק = הסלעים חזק היה ביחוד בעידן = הגומה ונשארו רק במקומות
בידדים. על - ידי השבר נגלו ראשי - השכבות (בשם ראש בהשכבה קוראים את דתחלת
בידדים. על - ידי השבר נגלו ראשי - השכבות (בשם ראש בהשכבה קוראים את דתחלת
השכבה ולא את שטחה).

בנוגע לפעולות הגעשיות, שהיו בארץ־ישראל, הביא מחברנו דעות נושות. לא מלועות של הרי־געש בודדים נזרקו הכמויות המרובות של הלַבָּה המכסה את הל החורן, את הבשן את גולן וחלק מן הגליל. אלא מסדקים הרבה נבעו ול הרי־הגעש יש רק ערך של תופעות לואי. עיבדה זו הכירו החוקרים עוד לפני זמן מרובה: דֶּרְגָּנְם (Doergens) בסוף שנות החמשים ושִׁמִיבְל בסוף שנות-השמינים למאה שעברה. הרי־הגעש שבארץ־ישראל מתרוממים לכל היותר 200 מטר מעל לסביבה ונבראו בזמן שהזרם כבר התחיל פוסק ומתקרר; כעין אבעבועות על הלבה הן ולא יותר. אי־אפשר להשוותם לבזוב (1,223 מטר) ולאָמנה שפלה. הלבה זורמת, כמו כל נוזל, מלמעלה למטה, ולא יתכן, שתעבור מעבר־הירדן שפלה. הלבה זורמת, כמו כל נוזל, מלמעלה למטה, ולא יתכן, שתעבור מעבר־הירדן אל עמק־יזרעאל או אל הגליל. אף שם פלמה הארץ לבה מתוך סדקים. אלא שאין שם הרי־געש ניכרים עד היום הזה כמו בגולן ובחורן.

לפי מחברנו התיזו הרידגעש ניצוצות שהגיעו מעבר הירדן המזרחי עד שומרון (בסביבות זכרון־יעקב). אבל הלא מהריהגעשי הגולני תל אל הפרס, שהוא הקרוב לזכרון ביותר יש מרחק של 100 קילומטר בערך: ובכן ממרחק גדול כל-כך קלע הריהגעש לזכרון בניצוצותיו ודוקא שם נפלו הניצוצות הללו ולא במקומות אחרים במרחק זה מן ההר ? אפשר שהיו פעם מן הפעמים הריבגעש כאלה; אבל אין ראיה

לרעיונו של ד"ר זאגורודסקי על ניצוצות-לבה פורחים באויר במרחק של 100 קילוממר. אפילו כשהתפוצץ מחצית האי הקמן קראַקאַמוי לרסיסים. בשעה שאפרו הגעשי הַרַּקְרַה מַלָּא שנים אחדות את שכבות האויר העליונות ער שנראו אורות בשמים שעות אחדות אחר שקיעת-החמה, — אף אז לא נזרקו ניצוצות של לבה במרחק של 100 קמ. אבל מעניין הוא, שהלבה שבסביבת־זכרון ובהר הכ ר מ ל נמצאת לא רק ע ל ג ב י שכבות קרטוניות, אלא גם ב י נ י ה ן. איזה כח היה להם לניצוצות הללו לחדור לתוך השכבות ולהתכסות שוב בקרטון! בקצור: הלבה שבכרמל ועל־יד זכרון דבר אין לה עם הלבה שבעבר-הירדן המזרחי. קרומה היא לה הרבה בזמן, כי נפלמה עוד בתור־הקרטון על קרקע-הים. ולשימת-הניצוצות אין יסוד.

מסקנת המחבר, שרק עופרת ובדיל אפשריות הן באדמת הקרשון בארץ־ישרא, מושעית היא, כי באבן=החול הנובית ובשכבות הצינומן נמצא גם ברזל, אם אמנם לא בכמות מרובה ולא מן המין המשובח. והרי הצידונים כבר' חצבו ברזל בלבנון, וגם לתעשית כלי=זין שבד מ שק, שזכתה לפרסום גדול בעולם בימי=הבינים, השתמשו בברזל הלבנוני. ואפילו על אדמת ארץ־ישראל בגבולותיה המצומצמים, במערָת אָל וְרָבָה, בין נחל יבוק ונחל=רג'יב, יש מכרה=ברזל קרום. והלבנון הלא היה בפרוגראמת-הכבושים ("אעברה=נא ואראה את הארץ הטובה אשר בעבר הירדן, ההר הטוב הזה והלבנון", דברים, ג', כ"ח י'; "מהמדבר והלבנון הזה ועד הנהר הגדול, נהר פרת... יהיה גבולכם", יהושעי א', ד'). הנוסעים מידיעים על מציאות נחושת בלבנון בשכבות קרטוניות. ובקצה הדרומי-מזרחי של ים=המלח, בשכבות=קאמבריום. כרו עוד בימי־הבי־זאנטינים. כלומר, בתקופה של תנועת-מסחר חזקה, נחושת בקרבת פונון. ועד היום הזה יש גידי מלכים בכל הסביבה.

את הפסוק בתורה על עושר א"י בנחושת וברזל אפשר. איפוא, להבין כפשוטו ואין צורך לדרש בַּזָּלָת – בַּרָנָל ולהחלים בוודאות גמורה, שהשם "בזלת" נגזר מיברזל". המלה בזלת" מחדושיו של בן - י הודה היא ואינה נזכרת כלל אצל קרסונינו. היא מצויה רק אצל הסופרים הרומיים בשם basaltes. יש אומרים, שהשם הזה בא מיוונית Basan lithos, כלומר, אבן-הבשן. ומאחר שבאמת נפוצה אבן זו בכל חבל הגולן, הבשן והחורן, לכן קראתיה בשם ה"בָּשָּנִת", וכבר הורה אותו זין עצמו. ששם זה הולם את האבן הארצישראלית יותר משם "בזלת". לשם זה בשביל אכן המכסה עד 1/5 מכל ארץ-ישראל ישי כמדומני, זכות-קיום גדולה מזו של "זרחן" בשביל "פוֹספֿיר". "חַוְרִית" בשביל "מוּקף" ו"מבּרקים" ומורשונים" נם בין המונחים המדעיים שלנו?

ההערה, שיש בזלת עם  $^{0/6}$  20 ברזל, היא בלי ספק מעות־המסדר: אפילו ברזלה הרכה, כי אף אחוז כזה של ברזל אינו מצוי בתוכה.  $^{0/6}$ 

לספוריהם של הערביים על נחושת וברזל בדרי־יהודה אין יסוד במציאות. ואף. תקותו של המחבר ל"מקומות אופל וצלמות" בשרשי־ההרים, שמשם תצמה תשועה לארצנו העניה במתכות, אך תקות-שוא היא. בקרמון לא ימצאו ברזל ונחושת במדה שנוכל להתחרות בסחורה המובאה מארצות, שהן בנויות כולן משכבות התקופה העתיקה. תקוה יש רק לשכבות העתיקות בהר"ש עיר, בחצי אי-סיני ובארץ מדין. שם יש גם שרידי-עופרת.

בנוגע למחצבים מעיר ד'ר זאגורודסקי בראש הפרק השני של מאמרו. שהשתמש בספרו של פרופ׳ בלאנקנהורן משנת 1902. ואולם בלאנקנהורן היה עוד שתי פעמים בארץ-ישראל, ובשנת 1908 חקר שוב ביחד עם הזואולוג א ה ר ו ני ועם Natur- : הבושאניקן המנוח אהרונסון את ים-המלח ועמק-הירדן והוציא את ספרו wissenschaftliche Studien am Toten Meere בספר: מוּסיל ביחד עם הגיאולוג קוֹבֶּר הביאו חדשות בעניננו בספר: המתום במאמרו. של ד"ר Arabia Petraea. זאַגורודסקי, שהרי בלאנקנהורן כבר גלה את "סודותיו". שהיו ידועים ברובם לחוקרים אחרים קודם לכן. עוד בשנת 1874 מצא מֶ רְ סְ שָּׁ ן על-יד ראש מַרְצִיד. מצפון ל עין-גדי, קרום דק של נפט על פני כי ים-המלח ושער. שיש שם מעין של נפט על סרקעי-הים. גם לאַרטה (Lartet) הצרפתי בדק את המים שם ומצא בהם חומר נפמי. ואף בנחל סֶבְבֶה אצל מְצְרָה, כחצי שעה מדרום למבצר, לרגלי ההר. ניכרי שהיו מעינות-נפט בתקופה קדומה. לדעתו של בלאנקנהורן יתכן, שבעושק נמצא שם עד היום הזה הרבה נפטי מעבר לים-המלח המזרחי מדרום לשפך נחל-ארנון, ממערב לכיף מחודר, שנקרא בפי הערביים בשם יְבִּינְהַ שֵׁיךְ לוֹמ״, מצא התייר רוֹ מֶ ה בשנת 1874 בור של חמר ומתוכו היה הנפט מבצבץ ועולה. עכשיו מכוסה המקום מי ים=המלח. שעלו בעשרות השנים האחרונות. פוז נים ם קדי מצא בשנת 1900 בערך מצפון לשפך נהר זרקה בי עין מעןן של נפט נובע מתוך סלע של

והמהנדם הגרמני שוה מאכר מצא בשנת 1884 מעין של נפט קרוב לכפר אָרְסִיר על־יד היר מוק ויסד חברה. שהתחילה בקדוחים, אבל לא הצליחה.

את ההשערה, שרצועת-הקצף הנראית בים=המלח קרוב לראש-אל-פֶּשְּׁכָּה מתאמת לסדק בקרקע=הים כבר בטל בלנקנהורן עצמו

ואף על המסתורים בענין ה,תזרחת" (כלומר ה,פּוֹספּאמ") כבר זרחה שמשו של המדע. ואלו הם המקומות ששם היא נמצאת: 1) בדרך מחברון לקצה ים-המלח המערבי, בין זוברה העליונה והתחתונה, 2) בדרך מתקוע לעין-נדי על-יד ואַדי אָש־שוּקף ורוֹנוֹם נוֹאֵימָה, 3) שם. על-יד ביר-אַלְלָה 4) בדרך מבית-לחם למנזר מר-סבא, בין חרבות אֶל-הֹגָיֶלָה וביר אֶל-עבר 5) בסביבות נבי-מוסה, 6) בדרך מירושלים

ליריחו קרוב למקום, שמשם פורשת הדרך לנבי מוסה. 7) ממזרח לְסַלְּטּ על רמת סִירְרוּ, דרומית־מערכית לבָקָעה. 8) על-יד בתי־הנתיבות ברבת בני־עמון ובסֵען. היותר משובה והיותר משובה הוא הפוספֿאט של סירוּ. אבל גם שם אין הכמות מספקת כדי להשקיע הרבה כסף במכונות ולבנות דרכים לשם הוצאת המחצב לחוץ־לארץ.

במאמר על המכרות בארץ=ישראל ראזי היה להזכיר את נישרה המופלג של ארצנו באבני=בנין משובחות הן ביָפָיִן והן בחְזָקוֹ. ולכל סביבה יש לה מיניה המיוחדים. בירוש לים היותר משובחים הם מיני ה"מיְוִי", ביחוד מיזזי אחְדֵ׳ר כלומר, שיש ירוק, ואחד׳ר - אַחְמֵר, כלומר, ירוק־אדום. הצבע בא מתערובת של פוספור, שיש בהן. באבנים הללו משתמשים ביחוד לקשוט בתי־כנסיות ובניני-צבור מבפנים. שמיזוי יַהוֹדי" הוא אבן-הבנין היותר נפוצה בירושלים. הסתתים מבחינים בין מין "לח" ל"יבש", כלומר, בין רך וקשה. אבן דֵיר־יִסיני מתפרקת למבלאות ומשמשת לרצף בה את החדרים; אבל עושים ממנה גם את המשְקוף. מֶלֶכֶה – שיש־המלך היא אבן רכה וקלה לעבוד. צבעה לבן עם להבות וַרְדִיוֹת. בימים קדמונים הרבו להשתמש בה בתור אבן לבנין. מערות־הקברים המרובות שבסביבת ירושלים חצובות ברובן בשכבות המֶלֶכָה. אבן רכה אחרת היא הקַעַקוּהכָה, שהיא משמשת למצבות ורכְתָבות שונות. –ובסביבות־יף פו יש אבני חול-סידי מעורבים בצדפים מן הדילוביום. בימי- הו דום היתה אבן זו חביבה כל-כף, עד שהביאוה לעמק-הירדן לבנין ארמונות-המלך שעל־יד י רץ חו.

בקשר עם המחצבים שבארץ "ישראל, יש להזכיר גם את המעינות המחצבים המחצבים שנמצאים במקומות הרבה לאורך שקע "חירדן, וביחוד מצד" מזרח. אחדים מהם, כגון בער ה. היא קלירוֹאָ ה. בעמק ואדי זרקה מעין, חמי בחל. היא פֶּלָה בינָנית חמי בגדר, עכשיו אל = חמי על "ד מְקִים וֹחמי במים קדמונים. לפי החקירות האחרונות יש בהן חמרים מרפאים, ואף פעולה ראַדית יש להן. ומאחר שבכל המקומות הללו גם האקלים נעים מאד בחורף, יש תקוה, שבעתיד קרוב תבנינה מחורבותיהן ותשובנה להיות מעינות רפואה לאלפי חולים. עתידה ארץ = ישראל למשוך אליה תיירים ממרחק לא רק לשם ספוק רוחני. אלא גם לרפואת -הגוף.

ירושלים, חמשה-עשר באב, תריף.



# בָּאָרֶץ וּבְחוּץ־כְּאָרֶץ

(השקפה כללית).

.(\* 1

ג ארץ. עבודתו של הנציב העליון. צעדים אמיים, אבל במוחים. התחלתד. העליה. חוסר-דירות והוסר∘עבודה.

II בחוץ-ל ארץ. התחלת כבוש הקהלות המערביות. הבחירות בקהלות ווינה וברלין.
רוחות מנשבות.—ב פולניה. חרמה הבאה לאחר זמן. פוגרומים של בורחים. כרוזים פשריומיים.
המשך ה"מרור הלבן" בהונגריה. החרם הכלכלי של הפועלים. פשריומיסמוס מתוך אונס.—
רדיפת הציוניים בבול שווי קיה. התנצלות של אנוסים. — הבחירות להפארלמנט
ברו מניה,—הקונגרס שליה ודי אמריקה. החלטה הגונה ומסבות משונות.—
ברו מניה, של פועלי־ציון באמריקה. פשרות. לידעולהזהר! — עלילות
חמתבוללים באים ליה. "מהרסיך ומחריביך"... אברות: אהרן כהגשם אם וחיים
פיאל קוב זיל. הקדוש פרופיסור ישראל פרידלנדר וד"ר ביק אנמור.
אליעזר קלאם שקא ואליעזר שפיינמאן ז"ל.

בי"ד תמוז דרך הנציב הראשון ליהודה על אדמת ארץ-ישראל ובכ"א קרא בפני קהל-מוזמנים, יהודים, ערכיים ונוצרים, את "דבר-המלכות" ואת פרוגראַמת־ העבודה שלו 1). מאז עבר קצת יותר מחודש. גדולות לא נעשוי כמובן, במשך זמן קצר כזה. אבל דבר־מה הולך ונעשה, שמצעירנו ל ק רא ת הגרולות. נתרבו קצת הפקידים העבריים בכל משרדי=הממלכה, נשתתקו קצת ההתנפלויות מצד העתונים הערביים. אמנם, ההתנפלויות לא פסקו ולהתמעטותן גרמו, קודם כל. מפלתו של פייצאַ ל וכבוש ד מ ש ק על-ידי הצרפתים; אכל כלא ספק גרמה לכך גם הפוליטיקה המתונה והנבינה של הנציב היהודי. שאינו בא על הערכיים בעקיפים ובטרוניה. מזכויותיהם, ולצערנו, אפילו מעליונוּתם בארץ וקדימתם ליהודים בכל דבר, לא נגרע על־ידו כקוצו של יו"ר. ואף-על-פי-כן עומד הוא על המשמר גם ביחם לזכויותיהם של היהורים, שלא תקופחנה יותר מדאי. הלשון העברית תופסת יותר מקום בחיי-המדינה משתפסה. בימי בולם. עדיין רחיקה הדרך משויון גמור ללשון ה"בית הלאומי" ולשאר שתי הלשונות, ולנו, היהודים, יש עוד הרבה לקבול והרבה לתבוע; אבל הרי אין זו אלא התחלה. מעש-מעט מוצאים חוקים חדשים בדבר מכירת קרקעות וקניתם, בדבד מסי-הקרקע, ואפילו בדבר חפירות מדעיות. נוסדות ועדות לסדור כל ענין וענין, ובכל וערה יש, אמנם, מקום בראש לעיביים ונוצרים, אבל יש בה באי-כח גם ליהודים (על-פי רוב ביחם למספרם בארץ, בלא תשומת-לב ל.בית הלאומי" המובטח). הותרה אם פת = הנבח רים. מעש=מעט מנהיגים בארץ שלפונים, עושים הכנות לבנין נמלים ביפו ובחיפה. וביחוד מקילים את הכניסה לארץ. שמועות נתפשטו, שבעוד זמן מועט תצאנה פקודות ברורות בדבר ההגירה, בדבר זכויותיה של הלשון העברית, בדבר המדות והמשקלים, יודפסו תוי-

<sup>\*)</sup> עיין ,חשלח". הכרך הנוכחי. חוברת גי (למעלה. עמי 292 – 300).

<sup>1)</sup> הם באו בסוף החוברת הקורמת (למעלה, עמי 472 — 475). על תכנם והשיבותם עיין "יום-גדולות" לר"ר יו סף ק לוזנר, שם (למעלה, עמי 467 — 469).

פוסשה, שתהא בהם גם כתובת עברית (ומי יתן ולא תבוא זו לאחרונה, אלא בצדן של האנגלית והערבית), תתוַספנה כתבות עבריות בטכלאות של תחנות מסלות-הברזל, וכיוצא בזה. מה שמעורר בנו כבוד ויקר לנציב העליון הוא — שיש בו מה שקרא ג מה: Andacht vor dem Kleinen (יראת-הכבוד אל הרבר הקמן). יודע הוא, שמדברים קטנים אלה מתהוים החיים, כלומר, הוְתַחַר־החיים הפשוטים ואשרם. ואם יתנו לו את האמצעים החמריים ואת חומר-האנשים הנצרך, ואם לא יאיצו בו ולא יבואו עליו בטענות, כדרכה של האומה העצבנית והפזיזה, יעשה ה ו א בארץ-ישראל מה שעשו הנציבים חבריו במצרי, ובי בק פריםין; בהבדל זה, שכאן ירבו כל מעשיו את אושר כל העמים היושבים בארץ, וביחר עם זה יקלו למלא אחר התחייבותה של אנגליה בפני אגודת-העמים: לבנות בית לאומי לעם-ישראל בארצו ההיסטורית.

ו העליה התחילה. בכל שבוע נכנסים לארץ עשרות אחדים של עולים — חלוצים וחלוצות. תנאי=הכניסה הוקלו הרבה. כאמור, אבל לא הוכן בשביל העולים כלום. אין דירות ואין עבודה. ואולם נקנע מלהוציא משפט על זה עד שניאה מה שיעשו ראשי≈ התנועה השבים מן הועידה הלונדונית.

וב חוץ = לארץ יש לציין כמה וכמה מאורעות משמחים. בווינה עלה בידי הציוניים, לאחר מלחמה ארוכה והודות להשפעתו של החכם המופלא. הרב ד'ר צ. פ. חיות, לבחור אל הקהלה המתבוללת שלשה-עשר ציוניים (לעומת כ' מתבוללים וג' חרדים), וביניהם רבי־פעלים כמהגדם שמריקר, ד"ר שלים. ד"ר מרגלי ת, ועוד. ובברלין נבחרו משנים - עשר חברי-ההנהגה של הקהלה המתכוללת עוד יותר -- ארבעה ציוניים. והד"ר קליי בראשם. זוהי התחלה של כבוש הקהלות המערכיות, שהיו סגורות ומסוגרות בפני הציוניים. רוחות חדשות מנשכות בעולמן של אויסטריה וגרמניה המנוצחות. באו עליהן יסורים והן מפשפשות במעשיהן. והן נעשו דימוקראטיות הרבה יותר מקודם. ולפיכך אף התנועה הציונית מצלחת עכשיו יותר בין יהודי הארצות הללו. כי ההתכוללות היא תוצאתם של שובע-עושר ושובע-וצון. שבעקבותיהם כא קפאון על הנקודה של הריפורמיסטים הראשונים והאָפיגונים שלהם ; והיא שלפת ביותר בקרב ה.שדרות העליונות' כל עוד אינן משגיהות בשדרות הנמוכות והביניניות, שהן עצם העם. לאחר שנשבר "גאונם" של "היהורים הגדולים". בארצות הגרמניות ונתפנה מקום בחיים הצבוריים גם לשאר היהודים בהמונם (עד כמה שאפשר לדבר על "המון" יהודי במערב-אירופה). נתפנה מקום גם לציוניות — תנועת חשבון הנפש יתנועת- ההמונים מישראל.

ולעומת המאורעות המשמחים שבפנים היהדות יש לציין שורה של מאורעות מעציבים במצבה המדיני החיצוני.

בפולניה הולך ונמשך הפוגרום שבחשא" עד אין קץ. פטורי פקידים מישראל על לא־דבר, דחית סטוֶדנטיות עבריות בתור סאַנטאַריות מתנדבות בכתי-החולים

הצבאיים בוואַרשה, הכאות וגזיזות-זקן כתחנות של מסלת-הברזל (באופן שכמעט תרלו היהודים לנסוע ברכבת — היהודים, שבתור סוחרים ונודדים הם עם של גוסעים"!), וכיוצא באלו נגישות ועלבונות קשנים וגדולים עד לאין שעור, — כל אלה ממררים את חייהם של יהודי-פולניה. והארץ החמאה באה על שכרה. לאחר בשערי שעמדו בשערי הבולשוויקים, שעמדו בשערי געהונות מזהירים הוכו הפולנים מכה רבה על-ידי ווא רש ה. אז אחזה חרדה את שליטי־פולניה ו״בשעת-חירום״ הואילו בחסדם בהשתדלותו של ד"ר אלפר ד נוסיג -- להתוועד עם צירי-היהודים ב״סיים הפולני״ ועם באי־כחן של המפלגות הישראליות בפולניה ול המתיק" את מרירות היחוסים שבין היהודים ובין הפולנים. שלש פנים נתוועדו יחד, ובועידות השתתפו ראש המיניסטריון הפולני, מיניסטרים ובאי=כחם וגם ראשי המפלגות הפולניות שב״סיים״. דברו הרבה ובאו לידי החלפה ליסד מועצה מיוחדת לעניני-היהודים ולהוציא כרוזים נגד השערוריות ברחובות ובמסילות=הברזל ונגד גזלת-משפמם של היהודים, ועוד. לשים תקוות מרוב ות במועצה אין מן הראוי; האנטישמיות הפולנית כבר נשתרשה בחמא וקיימת היא ב כ ל שדרות האומה בכלל וכחוגי-הממשלה בפרט. ההרטה באה לאחר זמן. צריק היה לבלום את השנאה ואת הרשעות לפני שנתים, כשאך נוסדה ממשלת-פולניה. ואולם העובדה כשהיא לעצמה, שראש-המיניסטרים הפולני וחבריו קוראים לבאי-בחם של היהודים ומבקשים למצוא דרך כדי למעט את התנגדותם של יהודי כל הארצות לפולניה. — עובדה זו כשהיא לעצמה מעידה כמאה עדים, שככר נעשו היהודים כ ח מדיני, שכל ממלכה מוכרחת להביאו בחשבון; אלא שלא תמיד אנו יודעים להשתמש בכח זה למובחה של האומה והוחלנות והתחנות והבקשות באות בתיכנו לפרקים במקום התביעה והמחאה היודעות ערך-עצמן... ופעמים שמעשים מחוסרי גאון לאומי הם הכרח. הלב דואב לקריאת הכרוזים

ופעמים שמעשים מחוסרי גאון לאומי הם הכרח. הלב דואב לקריאת הכרוזים הפטריוטיים של יהודי-פולניה מכל השדרות והמפלגות. מצד אחד, הנגישות והעלבינות אינם יכולים לעורר הרגשות פטריוטיות; ומצד שני, מפני דרכי-שלום אי אפ שר ליהודים לפרוש מן הצבור הפולני ולהצדיק בזה את דין-האנטישמיים; ובפרט בשעה שבאמת כבוש פולניה על-ידי הבולשוויקים הוא אסון ליהודים: החגוונים, הסוחרים והמתווכים מכל המינים שבין יהודי-פולניה גדונים לדלדול ואף לכליה גמורה על-ידי שלטון האגרוף האדום; ואף על הקהלות הישראליות, בתי-הספר העבריים, העתונות והספרות העבריות נגזרת על-ידי הבולשוויקים גזרת-שמד. כלום יכולים היהודים לרצות בזה אבל בשעה שהם מפיצים כרוזים פטריוטים, מראים הגבורים הפולניים, שהפכו עורף לחיילותיהם של הבולשוויקים, את גבורתם ביהודים לי מה: חומסים נשודדים בעצם היום את בתי-המסחר היהודיים בו ויל נה. בוזים חגויות ומרצחים נפשות נקיות של יהודים זקנים בטרוקי ובל א נדוורובה, וכיוצא בזה.

ואף בהונגאַריה הולך ונמשך ה.שֶרור הלבן". וכשהגיע למדרגה, שאין לשאתו עוד, התעוררו עליו הפועלים שבארצות־המערב והכריזו חרם כלכלי על

הונגאריה וממשלתה. בפירוש הכריזו הפועלים, שבאו לתבוע את עלבונם של הפועלים סתם, שנרדפים בהונגריה בתור בולשוויקים. ולא את עלבונם של היהודים בפרט. אף־על־פירכן מאשימות הממשלה והמפלגות הימניות שבהונגאַ־יה את היהודים, ש"הבאישו את ריחה" של זו בארצות־המערב, ויהודי־הונגאריה האומללים מוכרחים לפרסם כרוזים פטריוטיים, שבהם הם דורשים לבטל את החרם הכלכלי ומצדיקים במדה ידועה גם את הממשלה ההונגארית של עכשיו ... וכי נדון אותם על כך? — חלילה לנו! — "אל תדון את חברך ער שתגיע למקומו" — הלואי שלא נגיע אנו למקומם לעולם!

והרי אף הציוניים בכול שוויקיה לא עמדו בנסיון. היתה במוסקכה אסיפה ציונית לכבוד סאַן-רימו — ונאסרו כל המשתתפים בה. הרי בארץ החירות הפרוליטאַרית" שולשים בתי־הכלא וההמתות ביריה שלמון בלי מצרים. האשימו את הציוניים אשמות מגוחכות, שהיו מעוררות צחוק גדול אילמלא היו תוצאותיהן יכולות להיות מקפיאות-הדם. בהתאמצות מרובה מצד וער־הסיוע מאמריקה עלה בידי הנאסרים להשתחרר. אבל לשתרור קדמה התנצלות" מצדם, שגאון לאומי יש בה אך מעם מאד. אבל לא נדון גם אותם: כשחרבו של התליין תלויה ממעל לראשך קשה להרים ראש זה בגאון, שמא יותו...

ודוקא ברומיניה — ארץ־השורש" של האנמישמיות — שקמה רדיפת־היהודים זמן־מה. צריך היה לפיים את יהודי=בוקובינה שנהנו באויסמריה מכל הזכויות המדיניות והלאומיות, ואת יהודי = ביסאַרביה, שידעו גם הם ימים מובים תחת שלמון = קָרֶנסקי. ואף על = פי ביסאַרביה, שידעו גם הם ימים מובים תחת שלמון = קַרֶנסקי. ואף על = פי ביכן בבחירות להפאַר למנמ הרומינים את חולשתם מיליון של יהודים רק בציר יהודי אחד .... דבר זה הוכיח לרומינים את חולשתם המדינית והלאומית של היהודים — ומיד התחילו מתגרים בהם: דוחים אוחם ממשרות הממשלה גוולים את זכויותיהם ואף מתנפלים עליהם בפאַרלמנמ. ישיבו נא אחינו ברומיניה דבר זה אל לבם: רק בהתארגנות ובעמידה על הדעת ישועתם או, לכל הפחות, חצי בישועתם ויהודי אמריקה הכירו פוף בערכה של התארגנות לאומית, שיש לה

וי הודי"א מריקה הכיון טוף בערבה של התארגנות לאומת, שיש לה באת=כח ראויה לשם זה. בי"ג — י"ד סיון, ש"ה נתאסף בפיל אַ ד לפיה בפעם השניה (בפעם הראשונה נתאסף בשנת 1918) הקונגרם של יהודי אמריקה. רוב ישיבותיו עביו במחלוקת אם קונגרם זה צריך להתוועד רק לעתד מציא או צריך הוא להעשות מוסד מתמיר של היהדות האמריקנית. ורק לאחר נעילתו של הקונגרם עמד מר ג ד ליהו ביב ליק (סופר השלח" לפנים ועורך "ידישעם מאנבלאט" היום) וקרא: "הקונגרם מת — יחי הקונגרם!" — ומיד הוצאה החלטה שהקונגרם מוסיף להתקיים בתור מוסד מתמיד של יהודי-אמריקה. שמיסד כזה נצרך הוא מאין כמוהו — בזה קישה ליהודי לאומי להטיל ספק ואולם המסבות המשונות, שבהן הוצאה ההחלטה בדבר התקדתו של הקונגרם, מעוררות חשש. שמא לא תהא לו אפשרות להתקיים מפני שה הודולים" של אמריקה לא יתמכי

בו. ואמנם, מיום שהוצאה ההחלטה כבר עכרו כמעט שלשה חדשים — ועדיין לא שמענו על שום פעולות חשובות של מוסד מתמיד זה.

ובתחלת יולי נסגרה הועידה השתים-עשרה של פועלי=ציון באמריקה. חוץ מן השאלות ברבר הכרתה של "אחרות העכודה" ובדבר ההשתתפות בקונגרם הציוני ובכנסיה המתמדת של יהודי־אמריקה. שנפתרו בחיוב, עמדו על הפרק שני ענינים עיקריים אלה: כדבר התישבות בהון לאומי ובהון פרטי – מה שגרם לווכוחים סיערים כל-כך גם בועידה הציונית בלונדון 1)-ושאלת הלשון הלאומיתי שצריכה לשלום בארץ-ישראל. בשתי השאלות הוצאו החלמות פשרניות. בשאלה הראשונה הוחלם, שכהלוואה הלאומית, שתקבל ההסתררות הציונית או היהדות העולמית, יש לתמוך רק ישוב קואופיראטיבי ולא פרטי; ואולם יש מקום בארץ גם להון הפרטי, אלא שיעמוד תחת השנחת חשלטון הצכורי, -- כמעט מה שיווציאה הועירה הציונית בלונדון ומה שחשבו חברי המפלגות הסוציאליסטיות שלנו ל.בגידה בציוניות" ול מונות הוחלטי שלעת־ בול שאלת־הלשונות הוחלטי שלעת־ עתה צריך לתת גם בארץ־ישראל זכויות שוות ללשון העכרית וללשון הגיהודית" (ומפני= מה לא גם לאיספאניולית, עיבית-יהודית, טאַטיתי בוכאַרית-יהודית, ועוד ? . . . ואולם בעתיד צדיכה להיות לשון לאומית אחת ליהודים; אלא שהברירה בידי יהודי ארשרישראל לבחור בעברית או בייהודית". וז'ים לובסקי, שהגן על החלטה זוי נמק אותה ב-בטחון, שהוא בוטח בעם ישראל, שלא יעזוב את לשוני היהודית" (כלומר., את הו'אַרגון האשכנוי). כדאי לשים לב לדבר זה. בו יתאחדו שתי הקצוות: יהודי מאה שערים" ו.נוה-צדק" ורוב יהודי חברון. צפת ושבריה שנתקרש להם הז'אַרגון בקדושת הז'ופיצה נמשמריימל, יושימו יד בנידון זה להסוציאליסטים מכל המינים, שהז'אַרגון נתקדש להם בקדושתה של סוציאַליות לאומית או לאומיות סיציאַלית. דבר זה צריך לידע ולהזהר ממנו. כי לא השחוק היא התאחרותה של הקנאות הדתית עם הקנאות הריבולוציונית - והסכנה מרובה.

הסוציאַליסמים האידישיסמים הם מתכוללים בלמחצה. אין הם מתנגדים ללאומיות הישראלית, אבל שונאים דם תכלית שנאה את הלאומיות ההים טורית. את ה, דינאַציונאליואציה" (כמול הלאומית) ככר עובי, אבל עדיין הם מחזיקים ב"דיהים מוריואציה", כלומר, בהתנגדות לכל קנין היסמורי. ואולם עוד לא פסו גם מתבוללים גמורים מן העולם. ובאשמתם של אלו בטלה הממשל ה האיטל קית את שלטון הקהלה הציונית שבעיר פי רנצי הקטיגור העליון בעיר זוי סיניור א רים טור מארה, אחיו של לודובי קו מורטארה, שהוא מיניסטר למשפטים באיטליה, לא רצה להיות חבר לקהלה הישראלית שבפירנצי מפני שבחרה בציוניים לעומדים בראשה והחזיר את העתון האיטלקי המצוין בציוניותו ובעכריותי

<sup>1)</sup> להועידה הציונית בלוגדון הוקדש בחוברת הנוכחית מאמר מיוחד (הסערכת).

<sup>. (</sup>המעיכת). (570 עיין במאמר המיוחד בחוברת הנוכחית (למעלה עמ

והודיע אבקהלה הפלורנטינית תומכת כו. אכלי כנראהי לא הסתפק בזה והודיע למקום הדרוש, ששלמון-הקהלה הציוני מסוכן הוא למטלכה האיטלקיתי שהרי הוא משיף למטלכה יהודית בארץ=ישראלי שאף יהודי=איטליה צריכים להיות נתיניה (sic!), מוציא מכספי=הצדקה למטרות ציוניות, יש לו דגלים יהודיים מיוחדים, וכיוצא בזה פשעים נגד הטלכות. ואחיו הטיניסטר למשפטים נשמע למלשינות הבזויה וטיד הוציא פקודה להפסיק את פעולתו של שלטון-הקהלה! — ודבר כזה נעשה באיטליה של סאן בי מו, באיטליה, שראש=הטיניסטרים שלהי סיניור ני טי, תמך בציוניות בכל עוז!... "מהרסיך ומחריביך"...

חוב עגום יש לי למלא: להזכיר נשמות. נשמותיהם של שני עסקני החנוך העברי. של עסקן צבורי ושל שלשה סיפרי־ישראל. שלשת אלה אינם שוים בכשרונותיהם ובשדה-פעולתם, אבל שוים הם בדבר מעציב אחד: שלשתם מתו קודם זמנם. להמיתה קודם זמנה היא הגדולה שבצרות", אומר פתגם יהודי עתיק.

לפני חדשים אחדים מתו באוקריינה אהרן בן משה כהנשטאם וחיים פיאלקוב, ששניהם, כל אחד על-פי דרכו, הרבו לפעול להלאמת החנוך הישראלי במדינות-רוסיה.

ובכ"ד תמוז נרצחו על-יד העיירה יאר מולינץ באוקריינה שליחי "ועד"ה הסיוע המאוחד של יהודי-אמריקה", הפרופ' ד"ר ישראל פרידלנדר והרב המשוף מניוביורק, ד'ר ב, רנארד קאנטור

ובקיוב נפטרו (מי יודע אימתי ומי יודע מאיזו סבה לפטרו (מי יודע אימתי ומי יודע מאיזו סבה מרובי=הכשרון ונותני=התקוה, ד"ר אליעזר קלאַ טשקא ואליעזר שמיינמאַן.

שונים ומשונים היו שלשת אלה זה מזה. האחד הקדיש את כחו לחכמתישראל וביחד עם זה — להפצת דעותיהם של אחד - העם ודובנוב בקרב
יהודי-המערב, והשנים העשירו את ספרותנו היפה ברומאנים, ספורים ומחזות מצוינים.
שלשתם היו מסופרי השלח" שבו פרסמו את רוב יצירותיהם העבריות. בוודאי
ימצאו בקרב סופרי השלח" מעריצי-כשרונם, שיקדישו לכל אחד מהם מאמר-הערכה,
שיהא מקיף את פעולתם בספרותנו המדעית והיפה. המשקיף על פני מאורעות-חיינו
יכול רק להוריד דמעה על האבדות שאינן חוזרות לעמנו, על הכחות הצעירים, שנבלו
קודם שהגיעו לתור-פריחתם, על מזלו הרע של עמנו, שמסבות-חייו נורמות למבחר
כחותיו להַבּלדל במלחמת-הקיום הקשה או במלחמה הלאומית הקשה עוד יותר. קדושים
הם הפרופ' פריד לנדר הנרצח וחברו הרב ד"ר קאַנטור; אבל כלום לא קדושים
הם קדושה לאומית גם שני סופרינו הצעירים. שנפלו חללים על במת הספרות מפני
שהעם רווי-הפוגרומים לא היה יכול לבוא לעזרתם ולא שעה אליהם מקוצר-רוח
וממלחמה קשה ?...

המשקיף.

# עַמִּים וּמְדִינוֹת (השקפה מדינית).

.77

שני מאורעות קרובים זה לזה באפים ובמהותם אירעו בימים האלה: טור קי: התמה סיף-סוף על חוזה-השלום וצרפת גרשה את פייצ אל מדמשק, כבשה את סוריה הפנימית. מדרום דמשק עד צפון חלב, ושמה, לכל הפחות לעת עתה, קץ לממלכה-ערב. שהיתה צריכה להשתרע "מהרי-הטוירום צפונה עד גכול-מצרים דרומה ומגבול-פרס מזרחה עד הים הגדול, ים-התיכון, מערבה".

גורל אחד למלכית-עותמאניה ול.ממלכת-ערב". הראשונה, בתור ממלכה רודה בעמים שונים, נעלמה ממפת-העולם. היא נשארה מלכות לאומית בגבולות החבלים המיושבים מבני הגזע המורקי באסיה הקמנה. אמנם, השאירו לה עוד את קושם ה, אבל הלא בפירוש נאמר בחוזה-השלום, שזהו רק בתנאי אם הַראה בהנהגתה. שהיא ראויה לכך. ואנו מבינים, מהו פירושו הממשי של תנאי זה. השולטן המורקי יהא נתון מעכשיו בין הפשיש והסדן של עמים שונים, שהם מתחרים ב״השפעה" על המזרח. ובהזדמנות ראשונה תהיה קושמה לברות לשני הממלכה ה"משפיעה", כלומר: החזקה ביותר. ואפילו עכשיו – השלטון של הטורקים בקושטה יהיה רק על-פי השם בלבד. השמירה על ה"מיצרים" נעישית בין-לאומית. מורקיה קבלה. אמנם. ותור מצד ההסכמה, ובועדה הבין-לאומית. שתפַקח על עניני המיצרים, יהיה גם בא-כחו של השולטן. אבל ותור זה אין לו שום חשיבות ממשיתי מפני שאין שום חשיבות ממשית לכל מורקיה כשהיא לעצמה לאחר שהיא נתונה מעכשיו תחת רשותה של וערה כספית בין-לאומית שבלעדיה לא תוכל לצינוד שום צעד בהנהגת המדינה. היא נפרדה מן הים לגמרה: כל חופי הים האגיאי וים השיש נמסרו ליון; הבקיה כמעט כולה בידי יון. אדריינופול, הקדושה לטורקים, עיר-קברות-מלכיה, נכבשה על-ידי יון. וֶיניזרום במדיניותו הפקחית, הגדיל את יון באותה מדה, שאפילו הפאנהיליניסטים היותר נלהבים לא העיזו לראותה בחלומם.

ממלכת עותמאַניה הגדולה נעשתה מדינה טורקית קטנה במובן המדיני, אם כִי גדולה היא עוד למדי במובן הארצי. במקומה קמה ממלכה יונית, שגדלה גם במובן הארצי וגם במובן המדיני. אמנם, גם עכשיו גדולה טורקיה פי כמה וכמה בישחה מיון. אבל יון "לחוף ימים תשכון", ומלבד זה היא תשַען על "מגינה וקרן=ישעה", בריטניה הגדולה. ואפשר לחשוב, שיון זו. בכשרונותיה העצמיים הגדולים ובחסות-בריטניה, תהיה המושלת בים-התיכון, כיחוד לאחר שהמפתחות המסחריים לאורך הימים שבין הים - השחור ובין הים - התיכון הם כידיה בפועל. את כל הרכוש המדיני והארצי הזה נתן ליון וויניזלום. ובכל זאת רבו מתנגדיו ביון עצמה, ואחד מהם התנקש בחייו ורק בדרך-נם נצל שר-השרים היוני בפצעים קלים.

ולתבוסה הארצית והמדינית של סורקיה גרם באחרונה מוסטפה קטל פחה. כוונתנו למפלה הדיפלומטית, שמצאה לה את בטויה בחוזה־השלום, שנהתם בסיבר. אילמלא מוסמפה קמל זה ונסיונו האומלל להלחם בהסכמה. לא היו אולי תנאי=השלום כל-כך קשים בשביל פורקיה. כשתי שנים עברו מזמן חתימת שביתת= הנשק עד זמן התימת הוזה־השלום. אילו הכירו הטורקים בחולשתם והיו נותנים לדיפלומשיה המנוסה שלהם את היכולת להראות את כחה. היו יכולים להציל מן המפולת הרבה דברים יקרים. מי יודע, אם לא היו מצילים אפילו את איזמיר ואדריינופול. אבל, משנגזרה גזירת-כליה על אומה. משתמים ראשיה ומנהיגיה. נשתמו בזמנם חברי "אחדות וקדמה"; גשתמו עכשיו ה"לאומיים". כשיצאה מורקיה מתחת עול-עריצותו של עבר-אל-חמיד ונכנסה ל"תקופה של חירות", לא הבינו ראשיה, שאין חירות חיצונית בלי חירות פנימית, שהחירות הפנימית צריכה להיות קודמת לחירות החיצונית. אומה כובשת בחרב ובקשת היתה טורקיה תמיד, אבל לא אומה בת-תרבות. ובזמננו אומה, שאינה בת-תרבות, אינה יכולה להתקיים. בעלי אחרות וקדמה" לא יסדו בתי-ספר, לא דאגו להשכלת∍העם, לא עשו מה שאפשר כדי להרימו משפלות מצבו החמרי והרוחני ראשית מעשיהם היתה — להגדיל את הצבא. לסדר את הכחות הלוחמים- ואולם גם הצבא בזמנגו אינו יכול עוד להיות מה שהיה לפנים. גם הצבא דורש עכשיו השכלה, דעת, תרבות. הגבורה האישית אינה עכשיו ולא כלום במלחמה. העיקר הוא הסדור המדעי. חברי "אחדות וקדמה" עזבו את העם לנפשו, לא דאגו לו, לא שמו לב לחנוכו; וגם לקרמת הארץ החמרית לא דאגו. עיקר המחשבה היה מכוון למלחמה כלפי חוץ; וגם לתכלית זו לא עשו כמתוקנים שבהם ולא תקנו שום דבר- רק קריאות בוז ושנאה כלפי אומות-חוץ, רק פרזות ריקות על שחרור מעולה של אירופה נשמעו מפיהם – חוץ מזה לא עשו כלום. שום נסיון למפעלים אמתיים של קרמה שבשה דגלו. לא נעשו לוו כספים מחוץ-לארץ ובכסף זה קנו מחוץ-לארץ אניות-מלחמה שנתישנו, כאילו בשתים או שלש ספינות ישנות אפשר היה להם לצאת משעבוד לגאולה, בשעה שציי-המלחמה של עמי-אירופה מלאו את הימים למאות.

וכך יצאו הטורקים מעול-העריצות של עבד-אל-חמיד כדי להכנים את ראשם ; בעול-העריצות של האַגְיֵוירים וההַלַּעַהִים, והגְיִמַלים. העם הטורקי הוא עם פאטיבי בעול-העריצות של האַגיַוירים למשול בו- לא העם עשה את המהפכה בשנת 1908. הוא

אינו מוכשר לכך. הוא אוהב את התקיפים וברצון הוא נושא בעול. העם לא היה נגד עבר־אל-חמיד ולא יכול להיות נגד אנוויר וחבריו. והמנהיגים העריצים החדשים עשו כל מה שלכם חפץ, לא פחות. אם לא יותר, מעבר־אל-חמיד.

הנמוק היותר נכון, שההסכם נותן לחוזה-השלום הקשה עם מורקיה, הוא שהממלכה העיתמאנית לא ידעה ואינה יודעת לשלוט על עמים זרים. היוצא מזה. שצריך לשלול ממנה את השלמון על עמים אחרים. נכון אמנם: הדבר. שבכלל אין מן הראוי שיהיה שלטון עם בעם; צריך שיהיה כל עם שורר בביתו. אולם, כנראה, זהו מזמור-שיר לעתיד-לבוא, לימות-המשיח. ואם בעולם השפל הזה נגזר על איזו אומה להיות כפופה לעם זר, צריך העם השולט להיות, לכל-הפחות. בן-תרבות. צריה העם השולט להכנים איזה דבר משלו, צריך הוא להביא עמו לעולם תרבות, חמרית ירוחנית. שורקיה לא היה לה משלה כלום. באיזו רשות תשלוט על אחרים, בשעה שכל העמים שתחת ממשלתה גדולים ממנה בחכמה בהשכלה. בחנוך, בתרבות ? --- היא ידעה רק לשפוך דם כמים. המראגידיה של האומה הארמנית תחת שלמון העותמאנים מעוררת זועה לא פחות מזו של האומה הישראלית תחת שלפון הרומאנובים. ההבדל הוא רק בזה - שעם ישראל יושב בארץ־הרוסים, או בארצות שנכבשו על־ידי הרוסים, בשעה שהארמנים יושבים על אדמתם. תפקיר מפואר היה למחוללי המהפכה בטורקיה בשנת 1908: לתת חירות, בגבולות ידועים, לעמים הבלתי-מורקיים ולהרים את העם המורקי עצמו משפלותו הכלכלית והתרבותית. לעכודה מתמדת ובלתי־פוסקת זו צריכים היו להקדיש את כל הכחות. את כל המרץ הלאומי ואת כל הכספים, שלוו מחוץ-לארץ. ומה עשו ה"משחררים" ? — הם הקרישו את כל הכחות, את כל המרץ הלאוטי ואת כל הכספים לפתוח הרוח הצבאי בעם הטורקי. וזוהי סבת מפלתם.

וכשם שלא הבינו האנווירים בשעתם את תפקידם, כך לא הבינוהו גם הגלאומיים׳ ומוסמפה קמאל בראשם מימ׳ שביבת-הנשק ועד היום הזה. האנווירים בקשו בעלי₂ ברית בין היונ קרים הפרוסיים לא נתכוונו בבריתם עם "אחדות-וקדמה" אלא ומרו צקי. היונקרים הפרוסיים לא נתכוונו בבריתם עם "אחדות-וקדמה" אלא להנאתם. בעתונות הגרמנית נאמרו הדברים, אפילו בשעת המלחמה, בפירוש. בעיני הגרמנים היתה מורקיה מובה. לכל היותר, כדי להיות לקולוניה גרמנית. כשהיו מדברים עם הגרמנים על מורקיה בתור בעלת-ברית היו מחייכים. חייל גרמני פשום היה מתיחם לשר-צבא מורקי בבוז. כל מיני שמות של גנאי ושל בוז היו מתהלכים בצבא הגרמני במזרת ביחם לראשי-הצבא המורקיים. ואיזה יחם יהיה מצד בני=ארצם של לנין ומרוצקי למורקים — לא קשה לשער. רמז לזה מוצאים אנו בהרצאת לנין בקונגרם של האינ-מונאל השלישי במוסקבה, ששם מדובר על העמים העומרים במדרגה תרבותית נמוכה. הרוסים והמורקים לא היו יכולים, כמובן, להתיחם זה לזה ביחם של שני עמים שוים, אלא בהינו בזה של בני∍תרבות למחוסרי=תרבותית. את הצורך בהתרוממות למעלה תרבותית לא הבינו

לא האנווירים ולא ה"לאומיים". ואת עונם זה ישא העם המורקי. עם-החרב בחרב יהול.

ולא הבינו את תפקידם גם ראשי הערכיים ומנהיגיהם בדמשק. ופרי= מעלליהם הם אוכלים. חבל! אם יש ערביים חושבים, שהיהודים רואים את תחית העם -הערבי בעין רעה, אינם אלא טועים. לא בלי רגש עמוק של עצבות קראנו את פרשת-המאורעות בדמשק. האומה הערבית היתה לפנים בת תרבות עליונה. ואומה, שהיתה פעם בת-תרבות, אין זה מן הנמגע, שתחיה שוב לאומה תרבותית ממדרגה ראשונה. בתקופת הזוהר התרבותית של האומה הערבית היו עם ישראל ועם-ערב שותפים לעבודה. שנשארה לזכרון בדברי־ימי-האנושיות כעבודת אחת מן התקופות היותר פוריות בכל הנוגע להתקדמות-המדע. עם־ישראל, בשאפו לתחיה. היה תמיד מלא רצון לעזור גם לתחית עם-ערב. אבל. מובן מאליו שאין עם ישראל יכול לתאר לעצמו שארצו תהיה לחלק מממלכת-ערב. אנו רוצים לקבל את ארצנוי לשוב בה לתחיה לאומית. כלכלית, תרבותית ומדינית. לערביים יש די מקום בארצם כדי לפתח בה את מרצם הלאומי. שני העמים, ישראל ועיב, 'יכולים, כל אחד בארצו ושניהם יחד כשכנים מובים, להחיות את המזרח ולעשותו אור=לגויים. על בסים זה של חירות גמורה לכל אחד בארצו ושל שכנות ושותפות בעבודה בהחיאת המזרח אנו מוכנים תמיד להושים יד לאחינו בגזע. אין אנו מסופקים בדבר, בשסוף-סוף היינו מוצאים דרך להבנה הדדית ולעכודה משותפת. ואין את המקרים ולכל הפחותי לעת־עתה הפכו את הקערה הערבית על פיה. ואין אנו שמחים לאידם. אלא להפך, משתתפים בצערם. ואולם את האמת צריכים אנו להגיד להם בפניהם. והאמת היא, שעוד לא הספיקו הערבים הסורים ליסד את מדינתם הלאומית -- יכבר חשבו מחשבות על "ערב הגדולה"; עוד לא הספיקו אפילו להתחיל בהנחת היסוד למדינה סורית -- וכבר רצו לבלוע ארצות לא-להם. לפייצאל הובטחה מלוכה בסוריה הפנימית, בגבולות ארבע הערים: דמשק, חומס, חמה וחלב; והוא הלך והכריז את עצשו למלך לא רק בגבולות אלה אלא גם על ערי חוף-הים. על ה ל ב נון. על ארץ ישרא ל, על... ועל... רצה פייצאל לבלוע ארצות ולשלום על אחת מן האימפריות הגדולות אשר בארץ. וכבר צעקו השוביניסטים הערכיים: ערב הגדולה !.. ע־ב הרחבה!.. ערב השלמה!.. ובאותה שעה לא נוסד בערי־סוריה במשך שתי שנים אף מוסד חנוכי או תרבותי בשביל התושבים. לא נעשה כלום לפתוח עבודת כלכלית. לעומת זה הספיקו להנהיג עבודת-צבא חיובית בשביל עם עני ואביון. עבודת האדמה נשארה בשפל-המדרגה, ואת האכר, הגנן והפועל והחקלאי קראו לעבודת הצבא. הרעיון הראשון היה: להיות למלכות-בכפה ולצאת למלחמה. למלחמה על מי? — על צרפת, על הציוניים, על כל האויבים החיצוניים והפנימיים...

צין מן האדמה קונגרס סורי- מי בחר בו ? על יסוד מה בחרו בו? מה היה צין מן האדמה קונגרס סורי- מיריה חגדולה והרחבה. אבל סוריה מורכבת היא — ? הוא דבר על שלמות סוריה

מחבלים שונים, ממדינות שונות, מישבמים שונים. במקום לעבוד עבודה ממשית עסק הקונגרם בצעקנות. בנרגנות ו . . . ובחשיפת מים בכברה. אומרים, שיד נעלמה נהגה את כל התעמולה הריקה, הנבובה והנפוחה הזו למשרותיה האימפריאליסמיות. אם אמת הדבר, אז עוד יותר יש להאשים את הצעקנים והנרגנים, שנעשו ביודעים או בלאייידעים, בכוונה או בלי כוונה, בהכרה או מתוך חוסר=הכרה. כלי-שרת לזרים. בשעה שפיהם היה מלא פזמונים על אהבת-המולדת. בגאוה ובגודל-לבכ, שהביאו את העימדים מן הצד. הבלתי נוגעים בדבר לידי צחוק. ואת המעינינים בדבר – לידי חמה כבושה, הרימו חברי הקונגרם הסורי ראש. הגיע הדבר לידי כך, שכשבא אחד=היהודים לדמשק, ולמרות מה שלא היה לו שום יפוי-כת משום מוסד רשמי נסה להכנם במשא-ומתן של שלום והבנה הדדית בין היהודים ובין "ממשלת-דמשק". הרימו הברי-הקונגרם קול-צעקה על זה. כאילו באו היהודים לגזול מסוריה את היקר והקדוש לה...

את כל כחו קבל פייצאל מאירופה. מממשלות-ההסכם. והקונגרם הכריז על מלוכה ועל מלך בסוריה בלי שאול את פי הממשלות. והלא בלעדיהן במה נחשבו המלך והקונגרם וכל ממשלת-סוריה? — אם הוציאו את סוריה מידי טורקיה. כלום עשו זאת כדי למסרה לגמרה לידי הערביים. בלי פקוח, בלי השגחה ובלי הנהלה עליונה? — קראו את פייצאל לאירופה כדי שיתן שם דין וחשכון על מעשיו – הקונגרם לא נתן לו ללכת, כאילו כבר היה באמת מלך בלתי תלוי בדעת-הממשלות.

ובפנים הארץ ומסביב לה נסדרה שורה שלמה של מעשי חמם ושוד נגד הנוצרים והיהודים. מצפון־הארץ ועד דרומה. אפשר להגיד בבמחה גמורה, שבכל מעשי החמם והשודי בכל הפרעות והמְּבְחִים בכל ההריגות והשחימות היתה יד־דמשק באמצע. כל השודים, הפורעים, הרוצחים והמסיתים לשוד ולרצח מצאו בדמשק מחסה ויד ענוגה, שהיתה מלמפתם כלמף אב את בנו־מחמדו על מעשים מובים שעשה. אפילו מסיתי= ירושלים ברחו לדמשק ושם הבמיחו להם השתדלות, שתנתן להם חנינה. אין לשכוח, שבאזור המזרחי עצמו היה שקם יחוםי וכל מעשי־האלמות היו באזורים האחרים; ודמשק שמשה עיר־מקלם למחולליהם.

בסאַן = רימו נתנו לצרפת מאנדאַט על סוריה. והקונגרס חשב את החלמת מאַן = רימו לדבר שלא היה ולא נברא, אלא משל היה. בוודאי אין לחשוב, שרק טובת סוריה לנגד עיני צרפת בקבלת המאנדאט. כמו שלא רק טובת ארם־נהרים לנגד עיני ברישניה הגדולה. שקבלה את המאנדאט על ארץ זו. ואין לחשוב גס־כן, שהמושג הבין-לאומי החדש "מסונות" הוא סמל הצדק והיושר. אבל. אם סמל של צדק ויושר אין כאן, לפחות. צריכים להיות כאן: במחון=הרכוש, מנוחת=התושבים והתקדמות בלכלית ותרבותית. אין מעניננו כאן להתעכב על ההבדל שבין השיטה הקולונילית של ברישניה הגדולה ובין זו של צרפת במובן שמירת העצמית הלאומית של העמים אשר תחת שלמונן. אבל הדרישות האמורות של במחון ומנוחה, התפתחות והתקדמות הן

השלח 592

הצד השוה שביניהן.

אין מדינה נבראת בהבל פיהם של עסקנים צבוריים. אלא בעבודה ממושכת ומתמדת של דורות. דבר זה אין מבינים בתוכנו הזנגווילים למיניהם שאינם פוסקים מלצעוק על מפלת הציונות המדינית בסאן-רימוי ודבר זה לא הבינו הצעקנים הקיצוניים שבקונגרם הסורי. פייצאל עצמו מודה על אמת זו. אולם כשם שלא היה לו האבטוריםט למשול בקונגרם הסורי והוא נתן לו לכשול בעצמו. כך בוודאי לא יהיה לו האבטוריםט גם לנהל מדינה . . . .

ולא הבינו את תפקידם גם הפולנים והם עומדים על עברי פי פחת. למה תקפו את הבול שביים ?-האַמשֶלָה. שהכולשביים הכינו התקפה. נמצאה בדויה מן הלב. לא היה שום זכר לרבר מעין זה. בנאומו בפארלמנט האנגלי מכחיש ל ל ויד-ג'ורג' בְּדָיָה זו באופן רשמי. הוא מאשים את הפולנים בפירושי שהם התחילו בהתקפה בלי שיהיה אף רמז קל להתקפה מצד הבולשביים. ולפיכך הוא דורש, שישאו את עוונם ויכנעו לדרישותיהם של הבולשביים. ולעומתו עומד. מיל ראן ימחזק את ידי הפולנים במלחמתם. ולא עודי אלא שהוא צועד צעד עוד יותר מוזר-בלי להתיעץ תחלה עם בעלי־בריתה של צרפת ובלי לקבל על זה את הסכמתם הוא מכיר בממשלת ווראַנגל הקרימאי בתור ממשלה רומית. והנה סכסוך בין צרפת ובין ברישניה הגדולה. בסכסיך זה תומכת אישליה בפולישיקת-השלום של ברישניה. וצרפת מצאה לה פתאום ביו וילסון תומך בפולימיקה שלה נגד השלום עם הבולשביים. - ווילסון, שלא הצליח להשיג מן המוסדות הנבחרים בארצו את האישור לחוזה־ השלום הווירסאלי ושבעוד חדשים מספר הוא עוזב את הבית הלבן ומפנה את מקומו לאחר. וצרפתי המתבוססת בדמיה, שבמשך דורות ותצטרך לחבש את פצעיה, כאילו שמחה לקראת מלחמה חדשה. וכבר שומעים אנו בעתונים ה"משפיעים" של צרפת, שמזכירים לברישניה הגדולה את אשר עוללה לה אירלאנדי כאילו היו עומרים ומאיימים עליה, שחדע את אשר לפניה ...

ואמנם, מלחמה אכזרית מתנהלת עכשיו בין אנגליה ובין אירלאנד. מלחמה לחיים ולמות. מאות אנגלים נהרגים או נפצעים באירלאנד על-ידי הסין - פיינים ואלפי אירלאנדים ממלאים את בתי-הסוהר דאנגליים. אנגליה. שהגיעה עכשיו אל מרום-גדלה המדיני, עומדת לפני האגוז האירלאנדי ואינה יודעת כיצד לפצחו. בימי המלחמה העולמית היתה יד גרמניה באמצע לסכסך את האירלאנדים באנגליה. עכשיו, כפי שמבמיחים, נעזרים האירלאנדים על-ידי הבולשביים במלחמתם באנגלים. גם לוויד ג'ורג' מודה, שהשערה זו יש על מה שתסמוך.

כי התעמולה הבולשבית היא כללית, עולמית, ומגעת עד לפנות היותר גדחות בעולם. הבולשביים מוציאים את שארית הכסף, שנמלו מן הבורגנים—על פרופאַ= גאנדה של הדעות הבולשביות בכל רחבי=תבל לשם החלשת המדינות הרכושניות

הגדולות. ובראשן אנגליה וצרפת. יודעת זאת אנגליה וחושבת היא, שלמכה זו יש רק תרופה אחת: לעשות שלום עם הבולשביים. הפוליטיקה הריאלית דורשת אחת משתי אלה: או מלחמה או שלום. בשביל מלחמה אין כחות, ועל=כן צריך לעשות שלום. הבולשביים הראו, שיש להם כחות יוצאים מן הכלל. וכאלה אינם באירופה ואינם גם באנגליה. הם הוצאו במשך חמש שנים עד המפה האחרונה. ומצד אחר, כל אלה שנמלטו מן הגיהינם הבולשבית מודים ואומרים. שהבולשביות. בתור שיטה מדינית ובתור כח של הנהלה, מתקיימת רק בכח=מלחמתה עם אויביה ושהשלום הוא לה מם=מות, כי ברגע שתחדל להלחם תהדל גם להתקיים. כל זה מבאר לנו. מפני־מה הפוליטיקה האנגלית. שאינה נגררת אחר סנמימנמאליות יתרה, שואפת לשלום עם האויב היותר מסוכן לכל המשמר המדיני שלה."

מי ינצח? -- התהיה יד ברישניה הגדולה ואישליה על העליונה, או צרפת, הנשענת על משענת קנה רצוץ של ווילסון, תנצח? --- התשובה על שאלה זו תהיה גם תשובה על שאלה אחרת: הישאר חוזה = ווירם אליה בתקפו או יתאסף קונגרס-שלום חדש? הרעיון ברבר אספת-שלום חדשה הולך ומתקדם במהירות הרבה יותר גדולה משיכולנו לקוות לזה לפני חדשים אחדים. במובן זה היתה התקפת הפולנים ותוצאותיה למָנוֹף, המרים את הפעולה ודוחפה להתגשמות מהירה. התקפה זו הראתה לאירופה את הסכנה הגדולה, הכרוכה במצב העלול לגרום בכל רגע להתפרצות האש מן הגחלת השמונה מתחת לשכבת-האפר של החוזה הווירסאלי- עד שלא יהה שלום במזרח-אירופה לא יהיה שלום בעולם. ובמזרח-אירופה יש כח גדול, יש כחות-איתנים, שהראו גדולות גם בסדור מלחמתי וגם בדרכי=הדיפלומטיה. וההכרה הכללית היא, שבפני כח זה צריך. במדה ידועה. להכנע. וצריך, בכל אופן, להשתדל ולהשלים עמו. נחוצה איפוא אספה חדשה, בהשתתפות רוסיה החדשה. דבריו של קראפוטקין באגרתו לפועלי-אנגליה הם עכשיו כמעט הדעה הכללית של העולם התרבותי: צריך לעזוב לגמרו את הרעיון בדבר התערבות מזוינת בעניני רוסיה. כל העולם הנאור מודה, שעל רוסיה עוברת עתה מהפכה. שנימקה וחשיבותה דומים לאלה של המהפכה הצובלית באמצע המאה השבע-עשרה ושל המהפה הצרפתית בסוף המאה השמונה-עשרה. רוסיה הבולשביסמית, כפי שהיא עכשיו, לא תתקיים. הדיקטאַטורה המרוכזת של מפלגה אחת סופה מפלה גמורה. בזה מודה גם קראפושקין. חייו של הבולשביםמום הנוכחי ברוסיה תלויים בהתערבות המזוינת של הזרים. אלה ששבים מרוסיה מספרים. שברוסילוב חושב את לנין למגינה ומושיעה של רוסיה. תחדל-נא ההתערבות המזוינת בעניני-רוסיה ויבוא הקץ גם לבולישביסמום של עכשיו. כלומר: לקומוניסמום המדיני המרוכז בידי מפלגה, שנעשה, כבטויו של קראַפוטקין, ,בירוקראטיה כל-כך איומה, ער שביחם אליה הבירוקראַטיה הצרפתית, הדורשת התערבות של ארבעים פקיד לשם מכירת עץ, שנעקר על-ידי הרוח בדרך-המלך, הריהי דבר של מה בכך" (המכתב נדפס בתרגום עברי ב-קונמרם", גליון מ"ח). השלח 594

ההכרה בנחיצות השלום עם רוסיה החדשה נוספת היא להכרה ההולכת וגדולה, שחוזה־השלום של ווירסאַליה הוא בעל-מום, שאין לו תקנה. ראו זאת ראשי אירופה ומנהיגיה בסְפַּה. מסְפַּה כבר יצאו לא רק פירוש לחוזה. אלא "תוספות" עליו. כלומר: במול סעיפים על ידי התקשרויות חדשות. "שלום-הצדק" של האיקונומיסאן הצרפתי-היהורי רפ אל ז'ורז' לוי. שפואַנקארה והנוחים אחריו אוחזים בו כבקרנות-מזבח. הולק זנוסס, ועוד מעם ויעצום עיניו לנצח בלי שימָצא מי שיבכה את מותו ויספידהו.

האנגלים היו הראשונים, שחקעו בשופר הגדול של שלום אמתי. וספרו של קיינס הוא. במובן זה מאלה שאפשר לקראם בשם: מחוללי=מהפכה'. האנגלים ממשיכים מה שהתחילו. מן החוגים המתקדמים ביותר, שקיינס שייך אליהם, עברה הרנה גם למחנה הגומה ימינה. בשבועון אובסרבר', שנחשב לכלי-מבמאו של ל ל ויד ג' ורג', נדפס מאמר של עורכו, שמבמל את חוזה-ווירסאליה ודורש כנסית=שלום חדשה. השוביניים הצרפתים מביאים את הדעות המובעות במאמר זה בקצף על שפתיהם, מכיון שהם רואים בהן את דעותיו של ללויד ג'ורג' עצמו.

ובצרפת גופה. לפחות בחוגים השמאליים שלה, חולך הרעיון ופורץ לו נתיב לאטילאט, אך בכטחה גטורה. שצריך להתיחס אל הדימוקראטיה הגרמנית לא ביחס של מנצח נוקם ונוטר, אלא כאל בת-ברית בדרך הקדמה האנושית. מתחילים להבין בצרפת, שהיחס הבלתיים של איבה נצחת מוליך להחלשת הכה המדיני של הדימוקראטיה הגרמנית ולהגברת כחותיהחושך של האומה הגרמנית; מתחילים להבין, שהכחות הדימוקראטיים של הארצות צריכים להתאחד, לעזור זה לזה, לתת "ד זה לזה, כדי לשמור על האנושיות מנסיגה-לאחור אל ימי-הבינים. ומכיון שהכרה זו התחילה לחדור לשדרות הדימוקראטיה המתקדמת של העולם, שוב לא תפסוק.

.... למתים לקבור את המתים". על קברותיהם עולם חדש יבְּנה.

מדינאי



### "הָגֹּבַת־בֶּקְבֶּם"

(רשימת־בקורת).

מגלת-קדם. ל א ם ף ה ל ו י. איש-ירושלים. שירים ראשונים.

איש-ירושלים. אכן, אין להטיל ספק בירושלמיות של אסף הלוי. כי איפה, אס לא בפנה נדחת זו. נשתמרו תום-רנשות והשקפת-עולם אירילית שכאלה ?

השאלות הארורות" לא יצקו את רעלן לתוך נשמתו, סערות-מרד איומות לא כוזהו במגען. והריהו יושב לו שמוף-זהרה של שמש-מולדת וחורז חרוזים לכבודה. ואנו, מסונקי דקות חולנית של נפש בת-דורנו, מפוחי מעוף-הרעיון ותהומיות-ההרגשה, מסתכלים בתמהון בצמצום זה, בבהירות ילדותית זו, ויהי הפיימן עצמו בעינינו כעין מגלת-קרם"...

יש. אמנס, גם לאדם מודרני שאיפה לפרימיטיביות; אך שם היא באה מתוך, הרכבה של כח אָלמנשרי ותרבותיות יתרה; מה שאין כאן.

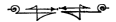
ומה יש כאן ? — אהבה לנוף־מכורותיו. שהיא נוגעת עד הלב בפשטות בטויה — ומה יש כאן הילדותי, יש הבנה לרוחה של אגדה ערבית. ויש אשר תעלה מבין דפי־הספר נשימת ארץ קדומה באויר־הרחמים שלה, בכספי־לילותיה, "ביריעת דינור עוטפת שפולי-רקיעים".

לשונו עברית היא למדי ואף עשירה. אך היא כמעש משוללת תמונות, צבעי= דמיון, השאלות פיושיות. שירים אחדים מוצלחים הם מאד לפי שלמות סגנונם וה — מערכם: "השבב". על אחדים נסוך חוש של הומור נעים. כזה הוא השיר "אפותיקי":

חולה בְּמַחֲלֵת־יַבְּשָׁה אָנכִי.

הספר גדפס על נייר טוב ובהדור מזרחי.

ַרָ תֶ דֶּי



#### נספרים חדשים.

#### שנתקבלו בבית-המערכת של "השלח":

ש. ל. גרדן: נכיאים אחרונים. עם באור חדש, מפות וציורים. א. ישעיהו. ספר ראשון. וואַרשה תר״ף; XLIV גם 382 עם׳.

הרב אבר הם יצחק הכהן קוק: א) אורות, הוצאת דגל ירושלים". ירושלים תר"ף. 123 עמי; ב) המחשבה הישראלית, מלוקמת ע"י אלח גן קל מנסון, כ"ו עמ'.

ד"ר דוד דראַכ מאַן: הגלות בתוך הגאולה. ונלוה לזה הערה חשובה כאת הרה"ג אברהם יצחק הכתן קוק הוצאתי. ש. סגל. ראשון לציון. יושלים תר"ף: 17 עמי.

ישראל הלוי טולר: האנגלים והערבים. הוצאת הנ"ל. יפו תר"ף; 11 עמי-שירים לעם: חוברת אי. הוצאת הנ"ל. ירושלים תר"פ; 7 עמי-

244; [תר"ף] ושני, יפו (תר"ף) אָמיל זולה: החורבן. תרגום מ. פאדובא. חלק ראשון ושני, יפו (תר"ף) אָמיל זולה:

הוצאת תורגמן", ירושלם תר"ם: א) מיגואל די סירוונ מיס: דון קישומ איש למנשא: תורגם ע"י ה. נ. ביא ליק. הוצאה שניה; 139 עמי; ב) וויק מור הוגו: שנת התשעים ושלש. תירגם מצרפתית ע"י מ. בן א ליעזר. בנ"ל; 236 עמי; ג) וואל מר פקום: אייבנהו, תורגם מאנגלית ע"י הנ"ל. כנ"ל; 274 עמ. ד) אלף לולה ולילה תורנם מערבית ע"י דודי לין כנ"ל; 162 עמי.

הדריומנים (במקום "הצפירה". שהופסקה ע"י הרשות הפולנית): השתר; זוהר-הצפירה; בוגה־הצפירה; זוו-הצפירה. ווארשה. חי

דער אי דישער צענטראלבאנק אין ליטע. אין נאמען פון רעראקציאַנס-קאָלעגיע: ל גארפונקעל ארויסגעבער: קאָווניגר ציוניסטישער אירגאניזאציע.

די אידישע (ולמעלה ,דער אירישער"!) צענם ראל באנק אין לים ע. קשוונע 1920; 8 זייטען.

דאָם אידישעפּאָלק. אפיציעללער אָרגאן פון דער אםעריקאנער ציוניסטישער דאָם אידישעפּאָלק. ארגאניזאציאָן. צוועלפטער יאָהרגאַנג. 26=25 NNo אָרגאַניזאציאָן. צוועלפטער פיז תמוז תר״ף.

Dr. A. Marmorstein: The Doctrine of Merits in Old Rabbinical Literature. Jews' College Publication, No. 7. London 1920; 199 pp.

Al-Tyra, La Nouvelle Alliance (Essai d'une synthèse de politique nationale juive). Bruxelles 1920; 35 pp.

Le Juif, Publié par l'organisation du Mizrahi en France צרפתית. Redacteur: J. Grossvogel. 2 me Année, NNo 22 — 28; Strasbourg, 8 Juin — 30 Juillet 1920.

Dr. Jesekiel Kaufmann: Eine Abhandlung über den Zureichenden Grund 1. Teil: Der logische Grund. Berlin 1920; 55 SS.

Jüdisehe Rundschau. XXV. Jahrg., NNo. 41 — 48. Berlin, 29. VI — 20. VII, 1910.

Israel. Direttori: Rabb. Dante Lattes, Alfonso Pacifici. Anno V, NNo. 27 — 30, Firenze — Roma, 8 — 29 Luglio 1920.

